
Hakîkat Kitâbevi Yayınları No: 5

ESHÂB-I
KİRÂM

“Eshâb-ı kirâm ile Ehl-i beyt,
Birbirlerini severlerdi hep!”

AHMED FÂRÛK

Kırkyedinci Baskı

Hakîkat Kitâbevi
Darüşşefeka Cad. 53 P.K.: 35 34083

Tel: 0212 523 45 56-532 58 43 Fax: 0212 523 36 93
http://www.hakikatkitabevi.com.tr

e-mail: bilgi@hakikatkitabevi.com.tr
Fâtih-İSTANBUL

MAYIS-2009



_________________ 

TENBÎH 
Eshâb-ı kirâmın temiz hayâtlarını kendi-

mize örnek edinmeliyiz. Onlar gibi olarak, 
Allahü teâlânın rızâsını kazanmağa çalışma-
lıyız. Onlar gibi olan müslimân, Allahü te-
âlânın emrlerine ve devletinin kanûnlarına 
itâ’at eder. Emre uymamak günâh olur. Ka-
nûna uymamak suç olur. Olgun müslimân, 
günâh yapmaz ve suç işlemez. Müslimân, iyi 
insan demekdir. Müslimânların kardeş ol-
duklarını bilir. Vatanını, milletini ve bayra-
ğını sever. Herkese iyilik eder. Gayrı müs-
limlere, turistlere, kâfirlere de hiç kötülük 
yapmaz. Onların mallarına, canlarına, ırzla-
rına, nâmûslarına aslâ saldırmaz. Kötülük 
yapanlara nasîhat verir. Kimseye hiyle, hıyâ-
net yapmaz. Münâkaşa etmez. Herkese kar-
şı, güler yüzlü, tatlı dilli olur. Devâmlı çalı-
şır. Din bilgilerini ve fen bilgilerini iyi öğre-
nir. Çocuklarına, tanıdıklarına da öğretir. 
Gıybet, dedikodu yapmaz. Hep fâideli şey-
ler söyler. Halâl kazanır. Kimsenin hakkına 
dokunmaz. Böyle olan müslimânı Allah da 
sever, kullar da sever. Râhat ve huzûr içinde 
yaşar. 

Geçdi gençlik, tatlı bir rü’yâ gibi, ey çeşmim zâr![1] 

Beni mecnûn etdi girye, meskenim olsun mezâr! 

[1] zâr=(fârisî) ağla. 

Baskı: İhlâs Gazetecilik A.Ş. 
29 Ekim Cad. No: 23 Yenibosna-İSTANBUL 
Tel: 0.212.454 30 00 

ISBN: 975-92119-2-0



İÇİNDEKİLER
Sahîfe No: 

Önsöz..........................................................................................5 
I– Eshâb-ı kirâm ............................................................................9 

a) İctihâd.......................................................................................51 
b) (Makâmât-ı Mazhariyye) kitâbının 17.ci mektûb 

tercemesi ..................................................................................70 
c) 1.cild, 251.ci mektûb tercemesi .............................................72 
d) 2.cild, 15.ci mektûb tercemesi ...............................................78 
e) Tenbîh [Eshâb-ı kirâma iftirâ edenlere cevâblar]..............83 
f) Hâlid-i Bağdâdî hazretlerinin (İrâde-i cüz’iyye) 

risâlesinden bir kısmın tercemesi .........................................89 
g) (Birgivî vasiyyetnâmesi) kitâbından, kader, kazâ ve 

irâde-i cüz’iyye ile alâkalı bir kısmın tercemesi .................90 
h) Hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Alînin “radıyallahü 

anhüm” birbirlerini medhleri..............................................131 
i) Kerbelâ vak’ası .....................................................................135 
– İmâm-ı Rabbânî hazretlerinin hâl tercemesi ....................141
– Seyyid Abdülhakîm efendinin hâl tercemesi....................157 

II– Müslimânların iki gözbebeği (hazret-i Ebû Bekr ve 
hazret-i Ömer) ......................................................................160 

a) Mukaddime [Şeyhaynın üstünlükleri, akla ve 
nakle dayanılarak bildirilmekdedir.]..................................163 

b) Birinci fasl. [Nasîreddîn-i Tûsînin, eshâb-ı kirâm ile 
alâkalı (Tecrîd) kitâbındaki yazılarına cevâb 
verilmekdedir].......................................................................183 

c) İkinci fasl. Hased edenler ve zındıklar tarafından 
Şeyhayna yapılan iftirâ ve yalanlara cevâb 
verilmekdedir ........................................................................200 

d) Kur’ân-ı kerîmde beş ilm, hadîs-i şerîflerde oniki ilm 
bildirilmekdedir ....................................................................213 

– Muhammed Ma’sûm hazretlerinin (Mektûbât)ından 
altı aded mektûb tercemesi .................................................216 

III– İslâmda ilk fitne. ...................................................................220 
a) İmâm-ı Rabbânî (Mektûbât)ının 2.cild, 36.cı 

mektûb tercemesi .................................................................222 
b) Eshâb-ı kirâmın üstünlükleri, Sahâbî kime denir ............247 
c) Muhâcir, Ensâr,.....................................................................249 

– 3 –



______________________ 

d) diğer Eshâb-ı kirâm..............................................................250
e) Resûlullahın vâlîleri, kâtibleri.............................................251
f) Son vefât eden Sahâbîler.....................................................252
– Hazret-i Mu’âviye.................................................................259
– İyi insan olalım, hep iyilik yapalım ....................................261
– 1.cild, 80.ci mektûb tercemesi [Bid’at ehline cevâb 

veren kitâblar].......................................................................263 
– Muhammed Ma’sûm hazretlerinin (Mektûbât)ından 

altı aded mektûb tercemesi .................................................270 
– Hicrî kamerî seneyi mîlâdî seneye çevirmek....................276
– Nasîhat [Şi’r]..........................................................................278

IV– Eshâb-ı kirâm kitâbında adı geçenler [ikiyüzaltmışbeş 
zâtın hâl tercemeleri] ...........................................................280 

– Büyük âlimler [Silsile-i aliyye]............................................410
– Hakîkî müslimân nasıl olur .................................................413

Resûlü gören mü’mine, (Sahâbî) adı verildi. 
Hepsini bildirmek için, (Eshâb-ı kirâm) denildi. 

Peygamberi seven her kalb, nûrla dolardı bir ânda, 
Ona sahâbî olanlar, medh olundular Kur’ânda. 

Hepsi Resûlullah için, mâlını, cânını verdi. 
Sulhda ilm yayarlardı, harbde ise kükrerdi. 

Hadîs-i şerîfde Eshâb, benzetildi yıldızlara. 
Herhangi birine uyan, erer ışıklı yollara. 

Eshâbı, çok sevişirdi, birbirini överdi. 
Sonra gelen müslimânlar, hepsi böyle söylerdi. 

Kur’ânı ve hadîsleri, Onlar bildirdi bizlere. 
Kalblerin temizliği, güven verdi zihnlere. 

Söğülse bunlardan biri, yaralanır İslâm dîni. 
Sahâbîyi kötüliyen, çürütür Kur’ân-ı kerîmi. 

Hakîkî müslimân isen, saygı göster herbirine,
Önce salât, selâm eyle, Resûlün Ehl-i beytine! 

– 4 –



ESHÂB-I KİRÂM

“aleyhimürrıdvân”
Ö N S Ö Z  

Besmeleyle başlıyalım kitâba, 
Allah adı en iyi bir sığnakdır. 
Ni’metleri sığmaz, ölçü hisâba, 
Çok acıyan, afvı seven bir rabdır! 

Allahü teâlâ, Cenneti ve Cehennemi önceden yaratdı. Her iki-
sini, insanla ve cinle dolduracağını, ezelde dileyip, bunu kitâbların-
da bildirdi. Âdem aleyhisselâmdan beri, Cennete gidecek îmânlı, 
iyi insanlar olduğu gibi, Cehenneme götüren kötülükleri yapan, 
îmânsız, aklsız, fenâ kimseler de gelmişdir. Kıyâmete kadar da ge-
lecekdir. Meleklerin sayısı, insanlardan, ölçülemiyecek kadar dahâ 
çok olup, hepsi îmânlı ve hep itâ’atlıdır. İnsanların ise, her zemân 
az sayısı îmânlı, çoğu ise, îmânsız, azgın, taşkın kimselerdir. 

İyi ve kötü insanlar, hep birbirini yok etmeğe uğraşmış, kötü-
ler, birbirlerine de saldırmış, târîh boyunca, sıkıntılı, huzûrsuz ya-
şamışlardır. Îmânlılar, îmânsızları ıslâh etmek, îmâna getirip 
se’âdet-i ebediyyeye kavuşdurmak için, Âdem oğullarını dünyâda 
ve âhıretde, mes’ûd, râhat yaşatmak için, cihâd etmişdir. Îmânsız-
lar ise, dikta rejimi sürmüş, az bir zümrenin taşkınca zevk ve safâ 
sürmesi, nefslerini, şehvetlerini doyurması için za’îflere, küçüklere 
saldırmışdır. Kötülüklerinin, zararlarının, felâketlerinin örtbas 
edilmesi, herkesi aldatabilmeleri için, ahlâk, fazîlet, dürüstlük ve 
adâlet ölçülerini koyan Peygamberlere “aleyhimüsselâm” ve On-
ların getirdiği dinlere saldırmışlardır. Bu saldırmaları ba’zı asrlar-
da harb vâsıtaları ile, ölüm kalım savaşı şeklinde olmuş, ba’zan da 
yalan propagandalarla, fitne, fesâd çıkararak, dinleri içinden boz-
mak, müslimân devletleri, içeriden yıkmak şeklinde olmuşdur. 

İşte, Allahü teâlânın bütün dünyâdaki insanlar arasında, her 
bakımdan, en üstün, en güzel, en şerefli olarak yaratdığı ve bütün 
milletlere Peygamber olarak seçip gönderdiği, son ve en üstün 
Peygamber olan Muhammed Mustafâ “sallallahü aleyhi ve sellem” 
efendimizin, kurtuluş, yükseliş yolunu gösteren, maddede ve 

– 5 –



ma’nâda ilerlemeğe ışık tutan parlak dînini yıkmak için de, îmân-
sızlar, ahlâksızlar, nefslerinin esîri olan alçaklar, her asrda, haçlı sa-
vaşları ile ve zulm ile, işkence ile Onun dînine saldırdığı gibi, müs-
limân şekline girerek, yalan ve hîleli sözleri ve yazıları ile aldatma-
ğa, kardeşi kardeşe düşürerek, içerden yıkmağa uğraşdılar ve çok 
zarar yapdılar. Başarı sağladılar. 

Dahâ Eshâb-ı kirâm “aleyhimürrıdvân” zemânında, müslimân 
olduğunu söyliyerek, (Abdüllah bin Sebe’) adını alan bir Yemen 
yehûdîsi, müslimânlar arasına ilk olarak fitne, ikilik sokdu. Bozuk 
bir çığır açdı. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâbını 
kötülemeğe kalkışdı. Yehûdînin meydâna çıkardığı bu bozuk yola 
(Râfizîlik) denildi. Şimdi (Şî’îlik) deniliyor. Sonraları, nice nice din 
düşmanları, müslimân adı alarak, hattâ din adamı şekline bürüne-
rek, bozuk, sapık yollar meydâna çıkardı. Milyonlarca müslimânın 
doğru yoldan ayrılmasına sebeb oldular. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, ümmetinin başına ge-
lecek bu acıklı hâli haber vererek, (Ümmetim yetmişüç fırkaya ay-
rılacak. Bunlardan, yetmişikisi, doğru yoldan saparak, Cehenneme 
gidecek. Bir fırkası, benim ve Eshâbımın izinde, doğru yolda kala-
cakdır) buyurdu. Doğru yolda kalan bu fırkaya (Ehl-i sünnet) de-
nildi. 

Bu fırkalardan en eskisi ve kötüsü olan râfizîlik, zemân zemân, 
ahmaklar arasında yayılmakda ve îmânsızlar tarafından koz olarak 
kullanılmakda, körüklenmekdedir. Son zemânlarda basdırdıkları, 
eskiden yehûdî düzmesi olan (Hüsniyye) kitâbına ve arasıra câmi’ 
kapılarında câhil halka dağıtdıkları broşürlere ve sözlerine dikkat 
edilirse, kitâbın sözlerinin ve yazılarının hiçbir ilmî temele dayan-
madığı, vak’a ve olayları değişdirdikleri, âyet-i kerîme ve hadîs-i 
şerîflere yanlış, bozuk ma’nâ verdikleri görülür. Saçma sapan söz-
lerine inandırmak için, kıymetli birkaç kitâbın ismini veriyor. Bun-
larda da böyle yazılı diyorlar. Fekat, bu kıymetli kitâblardan bir sa-
tır yazı gösteremiyorlar. Câhiller, bu kitâbların ismini duyunca, 
hepsini doğru ve haklı sanıyor. Bunların bozuk ve çürük iftirâları 
ve Ehl-i sünnet âlimlerinin Kur’ân-ı kerîm ile ve hadîs-i şerîfler ile 
bildirdikleri doğru inanışlar, Abdülhakîm Efendinin “rahmetulla-
hi aleyh” (Eshâb-ı kirâm) risâlesinde çok değerli vesîkalarla açık-
lanmışdır. Bu kitâbımızın baskısı yapılırken, kitâbda adı geçen 
meşhûrların hâl tercemelerini de, muhterem okuyucularımıza ta-
nıtmak için, kitâbımızın sonunda elif bâ sırası ile, ikiyüzaltmışbeş 
kişi üzerinde lüzûmlu bilgi verdik. (Eshâb-ı kirâm) kitâbımızın bi-
rinci baskısı 1982 senesinde yapıldı. Allahü teâlânın lutfu ve ihsânı 
ile, şimdi kırkyedinci baskısını yapmak nasîb oldu. 

– 6 –



Allahü teâlâ, müslimânların, bu kitâbı, dikkat ile ve insâf ile 
okuyarak doğru yolu anlamalarını nasîb eylesin! Âmîn! 

Bugün, yeryüzünde bulunan müslimânlar, üç fırkaya ayrılmış-
dır. Birinci fırka, Eshâb-ı kirâmın yolunda olan, hakîkî müslimân-
lardır. Bunlara (Ehl-i sünnet) ve (Sünnî) ve (Fırka-i nâciyye), ya’nî 
Cehennemden kurtulan fırka denir. İkinci fırka, Eshâb-ı kirâma 
düşman olanlardır. Bunlara, (Râfizî) ve (Şî’î) ve (Fırka-i dâlle), 
ya’nî sapık fırka denir. Üçüncüsü, sünnîlere ve şî’îlere düşman 
olanlardır. Bunlara (Vehhâbî) ve (Necdî) denir. Çünki bunlar, ilk 
olarak, Arabistânın Necd şehrinde meydâna çıkmışdır. Bunlara 
(Fırka-i mel’ûne) de denir. Çünki, bunların müslimânlara müşrik 
dedikleri, (Kıyâmet ve Âhıret) ve (Se’âdet-i Ebediyye) kitâbları-
mızda yazılıdır. Müslimâna kâfir diyene, Peygamberimiz la’net et-
mişdir. Müslimânları bu üç fırkaya parçalayan, yehûdîlerle ingiliz-
lerdir. 

Hangi fırkadan olursa olsun, nefsine uyan ve kalbi bozuk olan 
Cehenneme gidecekdir. Her mü’min, nefsini tezkiye için, ya’nî ya-
ratılışındaki küfrü ve günâhları temizlemek için, her zemân çok 
(Lâ ilâhe illallah) ve kalbini tasfiye, ya’nî nefsden ve şeytândan ve 
kötü arkadaşlardan ve zararlı bozuk kitâblardan gelmiş olan küfr-
den ve günâhlardan kurtulmak için, istigfâr okumalıdır. Ya’nî, (Es-
tagfirullah) okumalıdır. İstigfâr düâsı: (Estagfirullah el-azîm ellezî 
lâ ilâhe illâ hüv elhayyel kayyûme ve etûbü ileyh)dir. Ma’nâsı, 
(Günâhlarımı afv et ey büyük Allahım! Herşeyi yokdan var eden 
ve her ân varlıkda durduran, yalnız Sensin! Sen hep varsın!)dir. İs-
lâmiyyete uyanın düâları muhakkak kabûl olur. Nemâz kılmıyanın 
ve açık kadınlara, avret yeri açık olanlara bakanın ve harâm yiyip 
içenin islâmiyyete uymadığı anlaşılır. Bunun düâsı kabûl olmaz. 

Mîlâdî sene Hicrî şemsî Hicrî kamerî 
2001 1380 1422 

– 7 –



DİN NEDİR?

Dünyâda fâideli, iyi şeylerle, zararlı, kötü şeyler karışıkdır. Fâ-
ideli şeyleri yapan, se’âdete kavuşur. Zararlı şeyleri yapan, felâ-
kete yakalanır, hep sıkıntı çeker. Allahü teâlâ çok merhametli ol-
duğu için, iyi şeylerle kötüleri ayırmak için insanda bir kuvvet ya-
ratdı. Bu kuvvete (Akl) denir. Aklı sağlam, temiz olan kimse hep 
iyi şeyleri bulur, yapar. Günâh işliyenlerin aklı bozulur. Ayırma 
işini iyi yapamaz. İnsan, kötü şeyleri yaparak, işleri zararlı olur. 
Eshâb-ı kirâm hiç günâh işlemedikleri için, aklları sağlam ve kuv-
vetli idi. Bunun için işlerinde hep muvaffak oldular. Dünyâda ve 
âhıretde se’âdete kavuşdular. İnsanların çoğu akl hastası olarak, 
sıkıntı içinde yaşıyor. Allahü teâlâ merhamet ederek, bu işi kendi 
yapıyor. İyi işleri ve kötü işleri Peygamberleri vâsıtası ile bildirdi 
ve iyileri yapınız diyerek emr verdi. Kötü işleri yapmağı yasak et-
di. Allahü teâlânın bu emrlerine ve yasaklarına (Din) denildi. 
Muhammed aleyhisselâmın bildirdiği dîne (İslâmiyyet) denildi. 
Fâideli şeyleri öğrenmek ve yapmak istiyenin, islâm dînine uyma-
sı, ya’nî müslimân olması lâzımdır. Ba’zı avrupalılar, aklları ile an-
lıyarak islâmiyyetin emrlerini yapıyor, muvaffak oluyorlar. Kâfir-
ler, islâm düşmanları bu hâli görünce, hıristiyanlar ilerici olur di-
yor. Müslimân ismini taşıyanlar, islâmiyyete uymayınca, başarısız 
oluyorlar. Kâfirler bu hâli görünce, islâmiyyet terakkîye mâni’dir, 
gericilikdir yaygarasını basıyorlar. Hâlbuki, ba’zı avrupalılar, hı-
ristiyanlığa uymayıp, islâmiyyete uydukları zemân terakkî etmek-
de, müslimân ismi taşıyan ahmaklar da, islâmiyyete uymadıkları 
için geri kalmakdadır. 

Bu vücûdün mülkü, elden çıkmadan, 
çarh-ı felek, bu binâyı yıkmadan. 

Sûretü ma’nâ, bir arada iken, 
iki âlem de, elinde iken. 

Hubb-ı dünyâyı, gönlünden gider! 
tâ alasın, can âleminden haber. 

Harâmdan sakın, farzı yapmağa bak! 
farzı yapmazsan, olur hâlin harâb! 

– 8 –



ESHÂB-I KİRÂM

“aleyhimürrıdvân”
Herhangi bir kimse, herhangi bir zemânda, herhangi bir yerde, 

herhangi bir kimseye, herhangi bir şeyden dolayı, herhangi bir sû-
retle hamd eder, onu medh ederse, bu hamdlerin hepsi Allahü te-
âlâya mahsûsdur. Çünki, her şeyi yaratan, terbiye eden, yetişdi-
ren, her iyiliği yapan, gönderen ancak Odur. Kuvvet, kudret sâhi-
bi yalnız Odur. İnsan bir şeyi yaratdı demek, yaratdı kelimesini 
Allahü teâlâdan başkası için söylemek, sivrisineğin apartman yap-
masını veyâ otomobil kullanmasını söylemek gibidir ve çok çirkin 
günâhdır. Söylenen kimse ile alay etmek, onu küçültmek demek-
dir. 

Bütün düâlar, iyilikler, Onun Peygamberi ve sevgilisi olan (Mu-
hammed) aleyhisselâma ve Onun Ehl-i beytine ve Eshâbının hep-
sine “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în” olsun! 

(Mir’ât-i kâinât) ismindeki büyük târîh kitâbının sâhibi Nişân-
cızâde Muhammed bin Ahmed “rahime-hullahü teâlâ” buyuruyor 
ki, (Eshâb-ı kirâm, çeşidli şeklde ta’rîf edilmişdir. (Mevâhib-i le-
dünniyye)de diyor ki, Peygamberimizi “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” diri iken ve Peygamber iken bir ân gören, eğer kör ise, bir ân 
konuşan, büyük veyâ küçük, her mü’mine (Sâhib) veyâ (Sahâbî) 
denir. Birkaç dânesine (Eshâb) veyâ (Sahâbe) yâhud (Sahb) denir. 
Kâfir iken görüp, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” vefâ-
tından sonra îmâna gelen veyâ mü’min olarak görüp de, sonra me-
âzallah mürted olan kimse, sahâbî değildir. Eshâb-ı kirâm arasın-
da bulunan Ubeydullah bin Cahş ve Sa’lebe bin Ebî Hâtıb kâfir, 
ya’nî mürted oldular. Mürted oldukdan sonra tekrâr îmâna gelirse, 
yine sahâbî olur demişlerdir). Vahşî “radıyallahü anh” de Sahâbe-
dendir ve Sahâbî olarak vefât etdi. Meşhûr Muhammediyye kitâ-
bında ismi de vahşî, cismi de vahşî demesi, îmân etmeden evvelki 
cismini bildirmekdedir. Seksen senelik kâfirler îmâna gelip, bir 
kerre Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” mubâ-
rek yüzünü görürse, sahâbî oluyor da, Vahşî “radıyallahü anh” sa-
hâbî olmaz mı? Bu şartları taşıyan Cinnîler de sahâbî olur. Vahşî 
hakkında fazla bilgi almak için, (Se’âdet-i Ebediyye) kitâbı 1187.ci 
sahîfeye bakınız! 

– 9 –



Abdülganî Nablüsînin “rahime-hullahü teâlâ” (Hadîkatün-ne-
diyye) adındaki (Tarîkat-i Muhammediyye) şerhi çok kıymetlidir. 
1290 [m. 1873] yılında İstanbulda basılmışdır. 1400 [m. 1980]de, bi-
rinci kısmının ofset baskısı yapılmışdır. 13. cü sahîfesinde diyor ki, 
(Mü’min olarak Resûlullah “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” ile 
buluşan ve mü’min olarak öldüğü bilinen cin ve insana sahâbî de-
nir. Bu ta’rîfe göre, a’mâ olan da ve uzun zemân birlikde bulunmı-
yan da sahâbî olur. Melek sahâbî olmaz. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem” vefât etdiği zemân yüzyirmidörtbinden fazla sa-
hâbî vardı. Hepsi âlim, kâmil, yüksek insanlar idi). 

Bütün din büyükleri diyor ki, Eshâb-ı kirâm “aleyhimürrıd-
vân” Peygamberlerden “aleyhimüssalevâtü vetteslîmât” sonra ve 
meleklerden sonra mahlûkların en efdali, en üstünüdür. Resûlul-
lahı “sallallahü aleyhi ve sellem” bir kerre gören bir müslimân, 
görmiyenlerin hepsinden, hattâ Veysel Karânîden katkat dahâ 
yüksekdir. Eshâb-ı kirâm “aleyhimürrıdvân”, Şâma girince, bunla-
rı gören hıristiyanlar, hâllerine hayrân kalıp, (Bunlar, Îsâ aleyhis-
selâmın havârîlerinden dahâ yüksekdir) dediler. Bu dînin en bü-
yük âlimlerinden olan Abdüllah ibni Mubârek “rahime-hullahü 
teâlâ” buyuruyor ki, (Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sel-
lem” yanında giderken hazret-i Mu’âviyenin “radıyallahü anh” 
bindiği atın burnuna giren toz, Ömer bin Abdül’azîzden bin def’a 
dahâ üstündür). 

Eshâb-ı kirâmın “aleyhimürrıdvân” üstünlüklerini bildiren 
âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîfler pek çokdur. 

Sûre-i Âl-i İmrân 110.cu âyet-i kerîmesinde meâlen, (Sizler, bü-
tün insanlar içinde, en iyi bir ümmetsiniz, cemâ’atsiniz.) buyuruldu. 
Ya’nî Peygamberlerden sonra, bütün insanların en iyisisiniz! 

Sûre-i Tevbe 103.cü âyet-i kerîmesinde meâlen, (Mekke-i mü-
kerreme ehâlîsinden olup, Medîne-i münevvereye hicret eden Sa-
hâbe-i kirâmdan ve iyilikde onların izinden gidenlerden, Allahü 
teâlâ râzıdır. Onlar da, Allahü teâlâdan râzıdırlar. Allahü teâlâ on-
lara Cennetler hâzırlamışdır.) buyuruldu. 

Sûre-i Enfâl 64.cü âyet-i kerîmesinde, Allahü teâlâ, sevgili Pey-
gamberine “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Sana Allahü teâlâ yetişir 
ve sana tâbi’ olan mü’minler yetişir.) buyurdu. O zemân Sahâbe-i 
kirâm pek az idi. Fekat, Allahü teâlâ yanında dereceleri pek yük-
sek olduğundan, dîni yaymakda sana yetişirler buyuruldu. 

Sûre-i Fethde 29.cu âyet-i kerîmede meâlen buyuruyor ki, 
(Muhammed “sallallahü aleyhi ve sellem” Allahü teâlânın Pey-
gamberidir ve Onunla birlikde bulunanların [ya’nî Eshâb-ı kirâ-

– 10 –



mın] hepsi, kâfirlere karşı şiddetlidirler. Fekat, birbirlerine karşı 
merhametli, yumuşakdırlar. Bunları çok zemân rükû’da ve secde-
de görürsünüz. Herkese dünyâda ve âhıretde her iyiliği, üstünlüğü, 
Allahü teâlâdan isterler. Rıdvânı, ya’nî Allahü teâlânın kendilerini 
beğenmesini de isterler. Çok secde etdikleri yüzlerinden belli olur. 
Onların hâlleri, şerefleri böylece Tevrâtda ve İncîlde bildirilmişdir. 
İncîlde de bildirildiği gibi, onlar, ekine benzer. İnce bir filiz yerden 
çıkıp kalınlaşdığı, yükseldiği gibi, az ve kuvvetsiz oldukları hâlde, 
az zemânda etrâfa yayıldılar. Her tarafı îmân nûru ile doldurdular. 
Herkes filizin hâlini görüp, az zemânda nasıl büyüdü diyerek, şaşır-
dıkları gibi, hâl ve şânları dünyâya yayılıp, görenler hayret etdi ve 
kâfirler kızdılar.) Bu âyet-i kerîme, yalnız indiği zemânda bulunan 
Eshâbın değil, sonra îmâna gelecek olanların da şânını bildirmek-
dedir. Bilindiği üzere Mu’âviye “radıyallahü anh” da, dîn-i islâmın 
yayılmasına çok hizmet eden bir sahâbîdir. Allahü teâlânın bu 
medh ve senâlarına, herbir sahâbî gibi, O da dâhildir. 

(Mir’ât-ı kâinât) kitâbının üçyüzyirmialtıncı (326) sahîfesinde, 
Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” büyüklüğünü, 
derecelerinin yüksekliğini bildiren hadîs-i şerîflerden şunlar yazılı-
dır: 

1 — (Eshâbımın hiçbirine dil uzatmayınız. Onların şânlarına ya-
kışmıyan birşey söylemeyiniz! Nefsim elinde olan Allahü teâlâya 
yemîn ederim ki, sizin biriniz Uhud dağı kadar altın sadaka verse, 
eshâbımdan birinin bir müd arpası kadar sevâb alamaz.) Çünki, sa-
daka vermek ibâdetdir. İbâdetlerin sevâbı niyyetin temizliğine gö-
redir. Bu hadîs-i şerîf, Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm 
ecma’în” kalblerinin ne kadar çok temiz olduğunu göstermekdedir. 
Hazret-i Mu’âviyeye “radıyallahü anh” dil uzatanların, bu hadîs-i 
şerîfe uymadıkları anlaşılmakdadır. [Müd, menn demekdir. Bir 
menn, iki rıtldır ki, 260 dirhem-i şer’î, ya’nî 875 gramdır. Sadaka-i 
fıtr yarım sâ’, ya’nî 2 müd olup 1750 gram buğdaydır.] 

2 — (Eshâbımın herbiri gökdeki yıldızlar gibidir. Herhangisine 
uyarsanız, Allahü teâlânın sevgisine kavuşursunuz). Ya’nî hangisi-
nin sözü ile hareket ederseniz doğru yolda yürürsünüz. Denizler-
de, çöllerde, yıldızlarla cihet bulunduğu, yol alındığı gibi, bunların 
sözleriyle hareket edenler, doğru yolda giderler. 

3 — (Eshâbıma dil uzatmakda Allahü teâlâdan korkunuz! 
Benden sonra onları kötü niyyetlerinize hedef tutmayınız! Nefsi-
nize uyup, kin bağlamayınız! Onları sevenler, beni sevdikleri için 
severler. Onları sevmiyenler, beni sevmedikleri için sevmezler. 
Onlara el ile, dil ile eziyyet edenler, gücendirenler, Allahü teâlâya 

– 11 –



eziyyet etmiş olurlar ki, bunun da muâhezesi, ibret cezâsı gecik-
mez, verilir). 

4 — (Zemânlar, asrlar ehâlîsinin en hayrlısı, en iyisi, benim as-
rımın [müslimân] ehâlîsidir. [Ya’nî Sahâbe-i kirâmın hepsidir.] On-
dan sonra ikinci asrın, ondan sonra üçüncü asrın mü’minleridir). 

5 — (Beni gören veyâ beni görenleri gören bir müslimânı Ce-
hennem ateşi yakmaz). 

Dîn-i islâmın en büyük âlimlerinden Ahmed ibni Hacer Hey-
temî Mekkî “rahime-hullahü teâlâ” zemânında Hindistânda âlim-
ler, Velîler çok olduğu hâlde ve islâm güneşi, yükselmiş olup cihâ-
nı nûrlandırmakda iken, kalbleri cehâlet ile kararmış, menfe’at, 
hırs ile bozulmuş olan zındıklar, Eshâb-ı kirâma dil uzatıyor ve 
te’assubu, edebsizliğe kadar götürüyorlardı. O zemân, Hind sultâ-
nı Hümâyûn şâh “rahime-hullahü teâlâ” olup, dînini çok sever, 
âlimlere pek hurmet ederdi. İhsânı ve adâleti ve herkesin şânına 
yakışan idâresi ile müslimânlara her sûretle iyilik ederdi. Kendisi, 
Hindistândaki Gürgânîyye devletinin kurucusu olan Bâbür şâhın 
“rahime-hullahü teâlâ” oğlu idi. İşte böyle mes’ûd bir zemânın 
âlimleri, sapıkları susdurmak için toplanarak, İbni Hacer hazretle-
rine baş vurdular. Bu da, Sahâbe-i kirâmın “radıyallahü teâlâ an-
hüm ecma’în” üstünlüklerini, iki büyük kitâbda yazıp, delîl, sened 
ve vesîkalarla düşmanların dillerini kesdi. Bunlardan (Savâ’ik-ul-
muhrika) kitâbında iki hadîs-i şerîfin tercemesini aynen yazıyo-
rum: 

6 — (Allahü teâlâ, beni insanların en asîlzâdesi olan Kureyş 
kabîlesinden seçdi ve bana insanlar arasından en iyilerini arkadaş, 
sâhib olarak ayırdı. Bunlardan birkaçını bana vezîrler olarak ve 
dîn-i islâmı, insanlara bildirmekde, yardımcı olarak seçdi. Bunlar-
dan ba’zılarını da Eshâr olarak, ya’nî zevce tarafından akrabâ ola-
rak ayırdı. Bunları seb edenlere, iftirâ edenlere, söğenlere Allahü 
teâlânın ve bütün meleklerin ve insanların la’neti olsun! Allahü 
teâlâ, kıyâmet günü, bunların farzlarını ve sünnetlerini kabûl et-
mez). [Ebû Bekr ve Ömer “radıyallahü anhümâ” hem vezîrleri i-
di, hem de eshârı idi. Çünki, birisi, ezvâc-ı mütahherâtdan Âişenin 
“radıyallahü teâlâ anhâ”, ikincisi de, Hafsanın “radıyallahü teâlâ 
anhâ” babaları idi. Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
mubârek zevcesi Ümm-i Habîbe “radıyallahü anhâ” annemizin 
erkek kardeşi olan Mu’âviye ve babası Ebû Süfyân ve anası Hind 
“radıyallahü anhüm” de, eshârdan olup, bu hadîs-i şerîfe dâhildir-
ler.] 

7 — Yine aynı kitâbda şu hadîs-i şerîfi yazıyor: 

– 12 –



(Eshâbımın ve akrabâmın ve bana yardım eden, gösterdiğim 
yolda gidenlerin sevgisinde benim hakkımı koruyunuz! Onları sev-
mek sûretiyle benim Peygamberlik hakkımı koruyanları, Allahü 
teâlâ, dünyâda ve âhıretde belâlardan, zararlardan korur. Benim 
Peygamberlik hakkımı düşünmiyerek, onları incitenleri, Allahü 
teâlâ sevmez. Allahü teâlânın sevmediği kimselere azâb etmesi 
pek yakındır.) 

Bu hadîs-i şerîfler, açıkça gösteriyor ki, Eshâb-ı kirâmın “radı-
yallahü teâlâ anhüm ecma’în” her birini sevmemiz, hepsine saygı 
göstermemiz lâzımdır. Aralarında yapdıkları muhârebeleri, Alla-
hü teâlânın emrini yerine getirmek için yapdıklarına inanmak lâ-
zımdır. Bu muhârebelere katılanların hiçbirinde makâm, şöhret, 
para hırsı yokdu. Hepsi âyet-i kerîmenin ve hadîs-i şerîfin emrini 
yerine getirmek gâyesinde idiler. 

Osmân “radıyallahü anh” şehîd olunca, bütün müslimânlar, 
hazret-i Alîyi “radıyallahü anh” halîfe yapdılar. Halîfe hazretleri, 
önce ortalığı yatışdırmağa başladı. Sahâbe-i kirâmdan “radıyalla-
hü teâlâ anhüm ecma’în” birçoğu ise ve bilhâssa aşere-i mübeşşe-
reden, ya’nî Cennet ile müjdelenen on kişiden biri olan ve yedin-
ci dedesinde Peygamber efendimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” 
ile akrabâ olan ve islâmiyyetin ilk zemânında îmâna gelip, kâfir-
lerden çok cefâ çeken, [Meselâ kâfirler kendisini Ebû Bekr “radı-
yallahü anh” ile ipe bağlayıp, nemâz kılmalarına mâni’ olurlardı] 
ve İstanbulda medfûn bulunan Hâlid ibni Zeyd ebâ Eyyûbel en-
sârî “radıyallahü anh” ile âhiret kardeşi olan Talha “radıyallahü 
anh” ve yine aşere-i mübeşşereden Zübeyr “radıyallahü anh” ve 
Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”in ölünceye kadar 
sevgilisi olan ve Kur’ân-ı kerîmde Allahü teâlâ tarafından medh 
edilmek se’âdetiyle şereflenen Âişe “radıyallahü anhâ” valdemiz, 
hazret-i Osmânın “radıyallahü anh” kâtillerinin hemen yakalana-
rak kısâs yapılmasını halîfeden istediler. Halîfe de, (Ortalık karı-
şık olduğundan, bu işe başlarsam, fitnenin artmasına ve belki ikin-
ci bir fâci’anın çıkmasına sebeb olur. Önce isyânı basdırayım, or-
talığı râhata kavuşdurayım, ondan sonra, Allahü teâlânın kısâs 
emrini yapacağım) dedi. Karşı tarafdakiler ise, kâtillerin, şimdi bi-
le belli olmadığını, dahâ sonra hiç bulunamıyacaklarını ve dînin 
emri yapılamıyacağını, ancak şimdi mümkin olduğunu, ictihâd 
ederek söylediler. 

Böyle ictihâd edenler arasında bulunan Talha “radıyallahü 
anh”, Şâmda vazîfeli olduğu için, Bedrde bulunamamış, diğer bü-
tün gazâlarda bulunmuş, hele Uhud muhârebesinde, Allahü teâlâ-
nın yolunda çok işkencelere uğramışdı. Resûlullaha “sallallahü 

– 13 –



aleyhi ve sellem” kendisini siper etmiş ve sallallahü aleyhi ve sel-
lem efendimizi ok yağmuru altında sırtına alarak kayaya çıkarmış-
dı. 

Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” (Talha ve Zübeyr 
Cennetde benim komşularımdır) buyurduğunu, hazret-i Alî “radı-
yallahü anh” söyliyor. Zübeyr bin Avvâm “radıyallahü anh” da, 
Hadîcet-ül-kübrânın “radıyallahü anhâ” birâderi oğludur ve sallal-
lahü aleyhi ve sellem efendimizin halası Safiyyenin oğlu olup, islâ-
miyyetin ilk günlerinde, onbeş yaşında iken müslimân olmuşdur. 
Allahü teâlânın yolunda ilk kılınc çeken budur. Ya’nî, islâm subay-
larının birincisidir. Birçok gazâlarda ve en tehlükeli ânlarda, Resû-
lullahın önünde çarpışarak çok yerinden yaralanmışdı. Peygamber 
“sallallahü aleyhi ve sellem” efendimiz (Her Peygamberin havârî-
si vardır. Benim havârim Zübeyrdir) buyurmuşdur. Ömer “radı-
yallahü anh” vefât edeceği zemân, halîfe olmaya lâyık gördüğü al-
tı kişiden biri Talha, biri de Zübeyrdir. Zübeyr çok zengin olup, 
bütün servetini Resûlullah uğrunda fedâ etmişdi. 

İşte bu büyük zâtlar, kısâsın hemen yapılmasına ictihâd edip, 
şiddetle istediler. O zemân, Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ an-
hüm ecma’în” ictihâdı üç dürlü idi. Bir kısmı, halîfe gibi ictihâd et-
mişdi. Bir kısmı da, karşı taraf gibi ictihâd etmişdi. Üçüncü kısm 
ise, susmayı uygun görmüşdü. Bunlardan her birinin, başkasına uy-
mayıp kendi ictihâdı ile hareket etmesi lâzım idi. Birinci ve ikinci 
kısmda olanlar çoğaldı. Abdüllah bin Sebe’ adındaki yehûdî, işe 
karışarak, iş muhârebeye sürüklendi ve Basra ve Cemel vak’aları 
meydâna geldi. 

Mu’âviye “radıyallahü anh”, o zemân Şâmda vâlî idi. Üçüncü 
kısm ictihâdında olup, idâresindeki müslimânları bu muhârebelere 
karışdırmamışdı. Hepsinin râhat ve sükûnetle yaşamasını te’mîn 
etmişdi. Fekat, Alî “radıyallahü anh” Şâmlıları da çağırınca, 
Mu’âviye “radıyallahü anh”, birçok hadîs-i şerîfleri düşünerek, 
karşı taraf gibi ictihâd etdi. Halîfe Şâmlılarla anlaşmak üzere iken, 
araya siyonizm, yehûdî parmağı karışarak, Sıffîn muhârebesi mey-
dâna geldi. 

Bu muhârebelerde, Eshâb-ı kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm 
ecma’în” birbirlerini incitmeği, intikâm almağı, hilâfete, saltanata, 
rütbe ve servete kavuşmağı aslâ düşünmemiş, yalnız ictihâdları 
farklı olduğundan, dînin emrini yerine getirmeğe uğraşmışlardır. 
Muhârebe zemânında bile, birbirleri ile mektûblaşdıkları, nasîhat 
verdikleri, sevişdikleri çok misâllerle meydândadır. Meselâ, Sıffîn 
muhârebesi sıralarında, İstanbul imperatoru ikinci Kostantin, hu-

– 14 –



dûdlardaki islâm şehrlerine râhatsızlık veriyordu. Mu’âviye “radı-
yallahü anh”, ona mektûb yazıp: (Bu sarkıntılıkdan vazgeçmezsen, 
şimdi efendimle sulh yapar, onun askerinin kumandanı olur, oraya 
gelip, şehrlerini yakarım. Seni domuzlara çoban yaparım) demişdi. 
Yine aynı zemânda, halîfe Alî “radıyallahü anh”, büyük bir kala-
balık karşısında (Kardeşlerimiz bizden ayrıldı. Onlar, kâfir ve fâsık 
değildirler. Çünki, ictihâdları öyle oldu) buyurdu. Birbirleri ile 
harb ederken, birisi ötekine kardeşim dedi. O da, buna efendim 
dedi. Bunların muhârebeleri, ictihâdları ayrı olduğu için olup, sal-
tanat için, mal ve şöhret için değildi. Peygamberimiz “sallallahü 
aleyhi ve sellem” buyurdu ki, ictihâdında isâbet eden müctehide 
ikiden ona kadar, hatâ edene de, bir sevâb verilir. Eshâb-ı kirâmın 
hepsi, müctehid idi. Her müctehide, kendi ictihâdı ile amel etmesi 
farzdır. 

İmâm-ı Müslimin üstâdlarından Ebû Zür’atirrâzî “rahime-hü-
mallahü teâlâ”, kitâbında diyor ki, (Eshâb-ı kirâmı “radıyallahü te-
âlâ anhüm ecma’în” aşağılıyan, onlara dil uzatan, zındıkdır. Müsli-
mânların, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” düşmanlarını 
düşman bilmeleri ve onlara, Ehl-i beytin düşmanlarından dahâ faz-
la la’net etmeleri lâzım gelir. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” büyük düşmanı olan ve çok eziyyet ve cefâlar etmiş olan Ebû 
Cehle la’net etmiyorlar, ona birşey demiyorlar da, Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” medh etdiği, sevdiği Mu’âviyeyi “ra-
dıyallahü anh”, Ehl-i beyte düşman zannedip, bu kerîm olan zâta 
dil uzatıyorlar ve hâşâ la’net ediyorlar. Bu nasıl dindir, nasıl müs-
limânlıkdır? Muhammed aleyhisselâmın, Allahü teâlânın peygam-
beri olduğunu, Kur’ân-ı kerîmin Ona Allahü teâlâdan geldiğini 
bizlere ulaşdıran Eshâb-ı kirâmdır. Eshâb-ı kirâmı büyük ve doğru 
bilmiyen, onların bizlere ulaşdırdıkları haberlere de inanmaz ve ta-
bi’î, dinleri yıkılır, gider). 

İbni Hazm diyor ki, Eshâb-ı kirâmın cümlesi ehl-i Cennetdir. 
Çünki, Allahü teâlâ bunlar için meâlen (En büyük dereceler vere-
ceğim) buyurdu. Sûre-i Hadîdde 10.cu âyet-i kerîmede, (Onların 
hepsine hüsnâyı, ya’nî Cenneti va’d etdik), sûre-i Enbiyâda meâlen 
(Onları ezelde, hiçbir şeyi yaratmadan evvel, Cennetlik eyledim. 
Cehennem onlardan uzakdır) buyuruyor. Bu âyet-i kerîmelerden 
anlaşılıyor ki, Eshâb-ı kirâmın hepsi “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în” ehl-i Cennetdir. Hiç birisi Cehennem ateşine yaklaşmıya-
cakdır. Çünki, hüsnâ ile ya’nî Cennet ile müjdelenmişlerdir. 

Yine Mir’ât-i kâinâtın üçyüzyirmiyedinci (327) sahîfesinde bu-
yuruyorki: Akâ’id kitâblarının hepsinde şöyle yazılıdır: Eshâb-ı ki-
râmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” hepsini büyük bilmek, 

– 15 –



hepsine hüsn-ı zan etmek, hepsinin sâlih ve âdil olduğuna inan-
mak, hiçbirine dil uzatmamak, düşmanlık etmemek ve bir kısmını 
sevdiği için, ötekileri fenâ bilmemek kat’î delîller ile bütün müsli-
mânlara vâcibdir. 

Allâme Sa’deddîn-i Teftâzânî “rahime-hullahü teâlâ”, (Şerh-i 
akâid) de diyor ki, (Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în” aralarındaki muhârebelerin dînî sebebleri vardır. Onlara 
dil uzatanların sözleri edille-i kat’iyyeye, ya’nî Kur’ân-ı kerîme ve 
hadîs-i şerîflere uygun değilse, kâfir olurlar. Uygun ise büyük gü-
nâha girerler. Bid’at sâhibi, ya’nî sapık olurlar.) 

Mevâhib-i ledünniyyede, (Eshâbımın “radıyallahü teâlâ anhüm 
ecma’în” ismini işitince, susunuz! Şânlarına yakışmıyan sözleri 
söylemeyiniz) hadîs-i şerîfi yazılıdır. 

Eshâb-ı kirâmın “rıdvânullahi aleyhim ecma’în” şânlarına lâyık 
olmıyan sözleri söylemek, müslimânlara yakışmaz. Onların muhâ-
rebeleri kötü sebeblerle, aşağı düşüncelerle değildi. Onların rûhla-
rı ve nefsleri, insanların en iyisinin ve yükseğinin “sallallahü aley-
hi ve sellem” huzûrunda bulunarak, derslerini ve nasîhatlarını din-
liyerek temizlenmiş, nûrlanmış, kalblerinde kin ve geçimsizlik kal-
mamışdı. Her biri ictihâd makâmına yükselmiş olduğundan, kendi 
ictihâdlarına uygun hareket etmeleri lâzım ve vâcib idi. Ba’zı işler-
de ictihâdları ayrılınca birbirlerine uymayıp, kendi ictihâdlarına 
uymaları doğru yol idi. Onların birbirlerine uymamaları da, uyma-
ları gibi, hak üzere idi. Nefsin arzûsu değildi. 

Ba’zıları, imâm-ı Alî “radıyallahü anh” ile harb edenlere kâfir 
diyor. Hâlbuki, Sahâbe-i kirâmdan “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în” bir kısmı, ictihâdlarında çok def’a Peygamber efendimize 
“sallallahü aleyhi ve sellem” de uymadılar. Bu ayrılmaları, kabahat 
sayılmadı. Cebrâîl “aleyhisselâm” geldiği zemân, bunlara birşey 
denilmedi. O hâlde, imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” ictihâdına 
uymıyanlara dil uzatılabilir mi? Bunlara kâfir denebilir mi? Hem 
de, uymıyanlar çok idi ve çoğu, Sahâbe-i kirâmın “radıyallahü an-
hüm” büyükleri ve Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” sev-
gilileri ve hattâ Cennet ile müjdelenmişleri idi. Onlara dil uzatıla-
bilir mi? Kâfir denebilir mi? Dîn-i islâmın yarısına yakın emrlerini 
bizlere ulaşdıran onlardır. Onlara kusûrlu denirse, dînin yarısı sar-
sılır. O büyüklerden hiçbirine, bu dînin büyüklerinden hiçbiri say-
gısızlıkda bulunmamışdır. Dört mezhebin reîsleri ve Sôfiyye-i aliy-
yenin büyükleri, onları büyük ve yüksek bilmişdir. 

Kur’ân-ı kerîmden sonra dîn-i islâmın en doğru kitâbı (Buhâ-
riyyi şerîf)dir. Şî’îler de buna inanıyor. İşte Buhâriyyi şerîfde, her-

– 16 –



                      

hangi bir sahâbînin “radıyallahü teâlâ anh” söylediği hadîs-i şerîf 
yazılıdır. Eshâb-ı kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” ara-
sındaki muhârebeler onların sözlerine bir kusûr ve i’timâdsızlığa 
sebeb olmamışdır. Bu kitâbda ve diğer bütün hadîs kitâblarında 
hem hazret-i Alînin, hem de hazret-i Mu’âviyenin “radıyallahü 
anhümâ” bildirdikleri hadîs-i şerîfler vardır. Harb etdikleri için, 
sözleri kıymetden düşmemişdir. İmâm-ı Alî “radıyallahü teâlâ 
anh” ile birlikde harb edenlerin sözleri yazıldığı gibi, Mu’âviye 
“radıyallahü teâlâ anh” yanındakilerin sözleri de yazılmışdır. Eğer 
hazret-i Mu’âviyede “radıyallahü anh” ve onunla berâber olanlar-
da bir kusûr bulunsaydı, bunların bildirdikleri hadîs-i şerîfler, ki-
tâblara yazılmazdı. Din âlimlerinden hiçbiri, hadîs-i şerîfleri seçer-
ken, imâm-ı Alîye “radıyallahü anh” uyup uymamağı hesâba kat-
mamışdır. Şunu da söyliyelim ki, bu muhârebelerde imâm-ı Alî 
“radıyallahü anh” haklı idi. Fekat, Onun ictihâdına uymıyanların 
hatâ etdikleri söylenemez. Çünki, Sahâbe-i kirâmın çoğu ve Tâ-
bi’în ve en yüksek âlimler ve mezheb imâmlarımız, birçok ictihâd 
mes’elelerinde, imâm-ı Alîye “radıyallahü anh” uymamışlardır. 
Eğer imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” ictihâdının hep hak üzere 
olduğu kabûl edilseydi, bu kadar din büyükleri, Ondan ayrı icti-
hâd etmezdi. Ba’zı mes’elelerde, imâm-ı Alî “radıyallahü anh” da, 
kendi re’yine uymıyan ictihâdları kabûl buyurmuşdur. 

(Mir’ât-ı kâinât)ın yine 327. ci sahîfesinde, şu hadîs-i şerîf yazı-
lıdır: 

(Eshâbımı seb’ edenleri, şânlarına yakışmıyan sözleri söyliyen-
leri dövünüz!) 

Almanca Meyer Leksikon adlı meşhûr fen ansiklopedisinde, 
(Yorulmadan, yılmadan yazan Süyûtînin üçyüzden fazla eseri var-
dır) diye medh etmekden hıristiyanların bile kendilerini men’ ede-
mediği imâm-ı Celâleddîn-i Süyûtî, (Câmi’ ussagîr) kitâbında, şu 
hadîs-i şerîfi bildiriyor: (Eshâbımdan, bundan sonra çıkacak hatâ-
ları, Allahü teâlâ afv edecekdir. Çünki, onların dîn-i islâma hizme-
tini kimse yapmamışdır). Yine aynı kitâbda şu hadîs-i şerîf yazılı-
dır: (Herkese şefâ’at edeceğim. Fekat, eshâbıma dil uzatanlara, 
Onları kötüliyenlere hiç şefâ’at etmem!) 

(Hulâsatül-fetâvâ)da diyor ki: Hazret-i Ebû Bekri ve hazret-i 
Ömeri “radıyallahü anhümâ” söğenler kâfir olur. İmâm-ı Alî “ra-
dıyallahü anh” onlardan üstün diyenler, bid’at ve dalâletde olur. 
Ya’nî, Ehl-i sünnetden ayrılmış, Cehennemlik olmuş olur. 

Yine 327. ci sahîfede diyor ki, imâm-ı a’zam Ebû Hanîfe “radı-
yallahü anh” buyurdu ki: Ebû Bekr ile Ömeri üstün tutup, Osmân 

– 17 – Eshâb-ı Kirâm - F:2 



ile imâm-ı Alîyi “radıyallahü anhüm” sevmek (Ehl-i sünnet vel ce-
mâ’at) alâmetlerindendir. Bu ikisini üstün ve ikisini de sevgili tut-
mak, Cehennemden kurtulanlara mahsûsdur. İkisinin üstünlüğü-
nü Eshâb-ı kirâmın hepsi söylemiş ve Tâbi’înin hepsi din imâmla-
rımıza bildirmiş ve imâmlarımız, kitâblarında yazmışdır. Meselâ 
İmâm-ı Şâfi’înin ve Ebül-Hasen Eş’arînin “rahime-hümallahü te-
âlâ”, Ebû Bekr ve Ömeri “radıyallahü anhümâ” bütün ümmetin 
üstünde bildirdikleri muhakkakdır. İmâm-ı Alînin “radıyallahü 
anh” dahî, halîfe iken, ileri gelen kimselere karşı, (Ebû Bekr ile 
Ömerin, bu ümmetin en üstünü olduklarını) buyurduğu muhak-
kakdır. (Benden sonra ümmetin en yükseği, Ebû Bekr ile Ömer-
dir) “radıyallahü anhümâ”, hadîs-i şerîfini imâm-ı Alîden “radı-
yallahü anh” işitdiklerini imâm-ı Zehebî ve imâm-ı Buhârî “rahi-
me-hümallahü teâlâ” bildiriyor. Şî’î âlimlerinin büyüklerinden 
Abdürrezzâk-ı Lâhicî de, bu ikisinin yüksek olduğunu söyliyor ve 
diyor ki, (İmâm-ı Alînin “radıyallahü anh” yüksek olduğunu ve en 
çok Onu sevdiğimi söylediğim hâlde, Onun yolundan ayrılarak, 
kendi görüşlerime uyabilir miyim? Çünki O, Ebû Bekr ile Öme-
rin “radıyallahü anhümâ” kendisinden dahâ üstün olduklarını 
söylemişdir). Abdürrezzâk bin Alî Lâhicî, Kum şehrinde müder-
ris idi. 1051 [m. 1642] de vefât etdi. 

Hazret-i Osmân ile hazret-i Alî “radıyallahü anhümâ”, halîfe 
iken, halk arasında fitne ve karışıklık çoğalıp, herkes sıkılıp kalb-
ler kırıldığından, bu ikisini sevmek de, Ehl-i sünnet vel-cemâ’atın 
şartı oldu. Böylece, câhillerin, Eshâb-ı Hayrilbeşere “radıyallahü 
teâlâ anhüm ecma’în” dil uzatmaları önlendi. Müslimânlar, Pey-
gamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” halîfelerine düş-
manlık etmek tehlükesinden kurtarıldı. Görülüyor ki, imâm-ı Alî-
yi “radıyallahü anh” sevmek de, Ehl-i sünnet vel-cemâ’atın şartı-
dır. Ancak, sevginin de bir derecesi vardır. Bir kimse, hazret-i Alî-
nin “radıyallahü anh” sevgisinde taşkınlık ederek, Peygamber 
efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâbına dil uzatır, On-
ları söğerse ve böylece Eshâb-ı kirâmın ve Tâbi’în-i izâmın ve Se-
lef-i sâlihînin “rıdvânullahi aleyhim ecma’în” yolundan ayrılırsa 
buna sapık denir. Ehl-i sünnetin şartı olan, imâm-ı Alîyi “radıyal-
lahü anh” sevmekden mahrûm olanlar da, Ehl-i sünnet değildir. 
Bunlara (Hâricî) denir. Ehl-i beyti seviyoruz diyenler, Eshâb-ı ki-
râmın hepsini de sevip hurmet etselerdi, çok güzel olurdu. Eshâb-ı 
kirâm arasındaki muhârebelerin iyi sebebler ve hâlis niyyetler ile 
olduğunu söyleseler idi, Ehl-i sünnet vel-cemâ’atdan olup, (Bid’at 
ehli) olmakdan kurtulurlardı. Eshâb-ı kirâmın hepsini büyük bilip, 
hurmet etmekle berâber, Ehl-i beyti de sevmek (Ehl-i sünnet)e 

– 18 –



mahsûsdur. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyuru-
yor ki, (Eshâbımı seven, beni sevdiği için sever. Onlara düşmanlık 
eden, bana düşmanlık etmiş olur). O hâlde Ehl-i beyt sevilmez 
mi? Eshâb-ı kirâmın hepsi birbirlerini severlerdi ve Ehl-i beyti se-
verlerdi. Ehl-i sünnet, Ehl-i beytin sevgisini îmânın parçası bilmiş-
dir. Son nefesde îmân ile gitmeği bu sevginin kuvvetine bağlı kıl-
mışdır. 

(Mir’ât-ı kâinât) kitâbının [327]. sahîfesinde diyor ki: Âlimleri-
miz, Eshâb-ı kirâmı “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” üç kısma 
ayırmışdır: Birinci kısm, (Muhâcirîn) olup, Mekke alınıncaya ka-
dar, Mekkeden veyâ başka yerlerden Medîne-i münevvereye hic-
ret eden müslimânlardır. Talha ile Zübeyr “radıyallahü anhümâ”, 
Muhâcirînin büyüklerindendir. 

İkinci kısm, (Ensâr-ı kirâm) olup, bunlar, Medîne şehrinde ve 
etrâfında bulunan müslimânlardır ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem” efendimize yardım etdikleri için, Ensâr ismi ile şereflen-
mişlerdir. (Hâlid ibni Zeyd ebâ Eyyûb-el Ensârî) “radıyallahü 
anh” Ensârın büyüklerindendir. İmâm-ı Tirmüzînin bildirdiği bir 
hadîs-i şerîfde, (Kıyâmet günü eshâbımdan herbiri, kabrlerinden 
kalkarken, vefât etdiği memleketin bütün mü’minlerinin önlerine 
düşerek ve onlara nûr ve ışık saçarak Arasât meydânına götürür) 
buyurulmuşdur. Bunun için, İstanbuldaki bütün mü’minler, haz-
ret-i Hâlidin “radıyallahü anh” arkasında ve Onun ziyâsı altında, 
haşra geleceklerdir. 

Üçüncü kısm, Mekke alındığı zemân ve dahâ sonra, burada ve 
başka yerlerde îmâna gelenlerdir ki, bunlar Muhâcir ve Ensâr de-
ğildir. Fekat sahâbîdirler. Mu’âviye ve Amr ibni Âs “radıyallahü 
anhümâ”, bu sahâbîlerin büyüklerindendirler. 

İmâm-ı Vâkıdî diyor ki, Eshâb-ı kirâmdan Kûfe (bugünkü Ne-
cef) şehrinde en son vefât eden, Abdüllah ibni Ebî Evfâdır. Şâm-
da son vefât eden, Abdüllah bin Yesrdir. Medîne-i münevverede 
son vefât eden, Sehl bin Sa’ddir. Doksanbeş yaşında vefât etdi. 
Basrada son vefât eden, Enes bin Mâlikdir. Mekke-i mükerreme-
de son vefât eden Ebuttufeyl Âmirdir ki, hepsinden sonra, hicretin 
yüzüncü yılında vefât eden budur. 

Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” birkaç yakın akrabâ-
sından başka Eshâb-ı kirâmın hepsi “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în” yaşça Resûlullahdan küçük idiler. Resûlullahın “sallallahü 
aleyhi ve sellem” Eshâbının adedi, iyi bilinmiyor ise de, Mekkeye 
on bin kişi ile ve Tebük gazâsına yetmiş bin kişi ile ve vedâ haccı-
na doksanbin kişi ile gitmişdi. Vefâtları zemânında, yüzyirmidört-

– 19 –



binden ziyâde Sahâbe hayâtda idi. 
Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” fazîletleri-

ni, kıymetlerini doğru anlatan kitâblar ve târîhler çokdur. Şeyh İz-
zeddîn Alînin “rahime-hullahü teâlâ” iki cild (Üsüd-ül-gâbe) kitâ-
bı yedibinbeşyüz Sahâbînin hâl tercemelerini bildirmekdedir ve 
Avrupa dillerine de çevrilmişdir. İslâm târîhleri arasında doğru 
olan Vâkıdînin ve İbn-i Haldunun ve ibni Hillikânın “rahime-hü-
mullahü teâlâ” târîhleridir. Bunlarda, Sahâbe-i kirâm hakkında dî-
ne ve edebe muhâlif bir şey yazılı değildir. Almanca “Meyers Le-
xikon” teknik lügât kitâbının birinci cildi 478. sahîfesinde islâm 
medeniyyetinin ehemiyyetini hayranlıkla anlatırken diyor ki: 
(Gazveleri yazan Vâkıdînin târîhi 1882 de Welhausan tarafından 
Almancaya terceme edilmişdir. Vâkıdînin talebesinden İbni Sa’d, 
Peygamberimizin “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” ve Eshâbının 
“radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” hayâtını yazmışdır. Kitâbı do-
kuz cild olup, Sachau tarafından 1921 de terceme edilmişdir. İbni 
Haldun târîhi yedi cild olup, 1858 de Qutemere tarafından terce-
me edilmişdir). Meyers Lexikon, 1936 baskısında, 478. ci sahîfesin-
den başlıyarak ve ayrıca İslâm kelimesinde yazdıklarının terceme-
si, seyyid Abdülhakîm Efendiye “kuddise sirruh” okunup, takdîr 
etmişlerdir. 

Sahâbe-i kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” arasındaki 
muhârebeleri anlatan türkçe târîhlerin çoğu Abbâsîler zemânında, 
onların arzûlarına göre yazılan târîhlerden terceme edilmişdir. 
Bunların, hazret-i Âişe, Mu’âviye, Talha, Zübeyr ve sâir Sahâbe-i 
kirâmı “rıdvânullahi aleyhim” kusûrlu göstermeleri, bundan ileri 
geliyor. Emevîlerden ve Abbâsîlerden sonra gelen islâm hükûmet-
lerinin hiçbiri ve bilhâssa Türkler, Ehl-i sünnet i’tikâdını bozmağa, 
değişdirmeğe çalışmamışlardır. Bu sâyede, bu i’tikâd, şimdiye ka-
dar sâlim kalmışdır. 

İbni Hacer-i Mekkî “rahime-hullahü teâlâ”, kitâbının başında 
diyor ki: Ey kalbi Allahü teâlânın sevgisi ile ve Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” sevgisi ile dolu olan müslimân! Birinci va-
zîfen Peygamberimizin “aleyhissalâtü vesselâm” Eshâb-ı kirâmı-
nın sevgisini, Ehl-i beyt-i nebevînin sevgisi ile kalbinde cem’et-
mekdir. Ehl-i beyti, Resûlullahın evlâdı oldukları için sevdiğimiz 
gibi, diğerlerini de, Onun Eshâbı oldukları için sevmeliyiz! Çünki, 
Eshâb-ı kirâmın nâil oldukları şeref pek yüksekdir. O şerefe baş-
kaları kavuşamaz. O şerefden birisi, Resûlullahın “sallallahü aley-
hi ve sellem” mubârek nazarları onlara işlemiş ve hepsine ma’nevî 
imdâd ile yardım etmişdir. Bu hâssa, bunlardan başkasında bulun-
muyor. Bunların kemâlâtına, geniş ilmlerine, Peygamber efendi-

– 20 –



mizden “sallallahü aleyhi ve sellem” aldıkları hakîkat mîrâsına, 
sonra gelenlerden hiç biri kavuşamamışlardır. Her müslimânın 
bunların hepsini âdil, sâlih ve velî ve âlim ve müctehid bilmesi lâ-
zımdır. Kendilerinden bir hatâ çıksa da cenâb-ı Hak hepsini afv ve 
mağfiret ile müjdelemişdir. Kur’ân-ı kerîmde meâlen, (Allah “cel-
le celâlüh” Onların hepsinden râzıdır. Onlar da, Allahü teâlâdan 
râzıdırlar) buyurmuşdur. Sahâbe-i kirâmdan birini kusûrlu bilmek 
ve kötülemek, bu âyet-i kerîmeye inanmamak olur. Şübhe yokdur 
ki, hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh” Sahâbe-i kirâmın neseb 
i’tibâriyle büyüklerindendir. Aleyhissalâtü vesselâm efendimize 
neseb ile ve nikâh ile çok yakın ve mahremleridir. Server-i âlem 
“sallallahü aleyhi ve sellem”, Onun hilm ve sehâsını medh ve senâ 
buyurmuşdur. Onda islâmiyyet, sohbet, neseb, nikâhla akrabâlık 
şerefleri toplanmışdır ki, bunların her biri, Cennetde Resûlullahın 
yanında bulunmağa sebeb olan şereflerdir. Bunlara hilm ve ilm ve 
halîfelik şerefleri de katılınca, kalbinde az bir safâ ve sıdkı ve salâ-
hı ve îmânı ve iz’ânı olan kimse için artık bu husûsda fazla anlat-
mağa lüzûm kalmaz. 

İmâm-ı Rabbânî, Ahmed Fârûkî Serhendî “rahime-hullahü te-
âlâ” (Mektûbât) kitâbının ikinci cild, otuzaltıncı mektûbunda bu-
yuruyor ki: Ehl-i sünnet alâmetlerinden biri, şeyhaynın, ya’nî Ebû 
Bekr-i Sıddîk ile Ömer-ül Fârûkun “radıyallahü teâlâ anhümâ” en 
üstün olduklarına inanmak ve iki dâmâdı, ya’nî Osmân ile Alîyi 
“radıyallahü anhümâ” sevmekdir. Şeyhaynın dahâ yüksek olduğu-
nu, Eshâb-ı kirâmın ve Tâbi’în-i izâmın hepsi sözbirliği ile söyle-
mişlerdir. Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” mubârek 
yüzünü görmekle şereflenmiyen, fekat bir veyâ birkaç sahâbîyi 
görmek nasîb olanlara (Tâbi’în) denir. Bunlar Sahâbe-i kirâmı 
görmek sâyesinde, bu dînin büyükleri olmuşlardır. Eshâbın ve Tâ-
bi’înin bu sözlerini âlimlerimiz bizlere bildirmişlerdir. Meselâ, Şâ-
fi’î mezhebinin reîsi olan, Muhammed bin İdrîs Şâfi’î ve Ehl-i sün-
net imâmlarımızın biri olan Ebül Hasen Alî Eş’arî diyorlar ki, Ebû 
Bekr ile Ömerin “radıyallahü anhümâ”, bütün Eshâbdan dahâ üs-
tün oldukları kat’îdir, muhakkakdır. Alî “radıyallahü anh” halîfe 
iken, büyük bir kalabalık karşısında dedi ki: (Bu ümmetin en üstü-
nü, Ebû Bekr ile Ömerdir). 

İmâm-ı Muhammed Zehebî “rahime-hullahü teâlâ” oniki cild-
lik târîhinde yazıyor ve dîn-i islâmın temelini teşkil eden ve en doğ-
ru hadîs kitâbı olan Buhâriyyi şerîfin sâhibi Muhammed bin İs-
mâ’îl Buhârî “rahime-hullahü teâlâ” diyor ki, Alî “radıyallahü 
anh” buyurdu ki, (Peygamber efendimizden “sallallahü aleyhi ve 
sellem” sonra, bu ümmetin en iyisi Ebû Bekrdir “radıyallahü teâ-

– 21 –



lâ anh”. Ondan sonra da Ömerdir ve dahâ sonra başkasıdır). Oğlu 
Muhammed ibni Hanefiyye, o da sensin! dedikde, (Ben müslimân-
lardan birisiyim) buyurmuşdur. 

Ebû Bekr ile Ömerin “radıyallahü anhümâ” üstünlüğünü bildi-
ren haberler o kadar çokdur ki, su götürmez bir hakîkat hâlini al-
mışdır. Buna inanmamak, güneşin varlığına inanmamak gibidir. 
Bunlar da, yâ çok câhiller veyâ körler ve abdallardır. Şî’îlerin bü-
yük âlimlerinden olan Abdürrezzâk bunu inkâra sebeb bulamıya-
rak, Şeyhaynın üstünlüğünü söylemişdir. İmâm-ı Rabbânî yine bu-
yuruyor ki: 

İmâm-ı Ömerin “radıyallahü anh” hilâfeti zemânı olan on sene 
ile imâm-ı Osmânın “radıyallahü anh” oniki senesinden ilk altısı, 
refâh ve istirâhatla geçerek, islâm memleketlerinin hepsinde ah-
kâm-ı islâmiyye ve merâsim-i dîniyye kemâlîle icrâ edilmekle be-
râber, islâm dünyâsı çok genişlemişdi. Hattâ, bütün Arabistân ve 
Afrikanın büyük bir kısmı, islâm memleketinin bir parçası olmuş, 
Trablusgarb, Fîzân, Bingâzî, Tunus, Cezâyir, Fas, Mirâkeş, Dim-
yat, Zeyyad, Aden, San’â, Asîr, Bahreyn, Hadremut, Katif, Necd, 
bütün Irak, Hindistân ve Sind, Çin, Semerkand, Hîve, Buhârâ ve 
Türkistân, Îrân, Kafkasya İslâmın idâresi altına girerek, İslâm san-
cağı, İstanbul surlarının önüne kadar götürülmüşdü. Feth edilen 
memleketlerin ehâlisi de, seve seve müslimân olmakla şereflendik-
lerinden islâm nüfûsu pek artmış, milyonları aşmışdı. Bu kadar ge-
nişlik ve çokluk sebebiyle fikrlerde ayrılık çoğalmış, düşünüş tarz-
ları, idrâk şeklleri arasında ayrılık baş göstermişdi. Müslimân şek-
line giren îmânsızların körüklemesi ile halîfeye karşı çıkan isyân 
yüzünden, Osmân “radıyallahü anh”ın hilâfetinin son altı senesi 
karışık ve gürültülü geçdi. Kendisi, halîm, yumuşak tabî’atlı oldu-
ğundan bu karışıklık, ne yazık ki, vaktinde teskîn edilemiyerek, âsî-
lerden onüçbin kişi Medîne-i münevvere şehrini sarmağa kadar ile-
ri gidip, halîfeye, hilâfetden çekilmesini teklîf etmişlerdi. İmâm-ı 
Osmân “radıyallahü anh” ise, (Server-i âlemin “sallallahü aleyhi 
ve sellem” bana giydirdiği elbiseyi, elimle çıkarmam) buyurdu ki, 
Sahâbe-i kirâmın hepsinin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” ve 
Tâbi’în-i kirâmın ictihâdları da böyle idi. Fekat, âsîler iknâ edile-
medi. Hicretin otuzbeşinci senesinde, Zilhiccenin onsekizinci gü-
nü, çok feci’ şehâdet vak’ası meydâna geldi. Ba’zı kimseler, her se-
ne o gün bayram yapıyorlar. Ondan sonra, imâm-ı Alî “radıyalla-
hü anh” bütün müslimânların re’y ve arzûsu ile, hakkıyle halîfe ol-
du. 

Bu iki halîfe zemânında, böyle geçimsizlik, râhatsızlık ve bu 
geniş memleketler ehâlisi arasında düşmanlık baş gösterdiğinden, 

– 22 –



bu iki dâmâdı sevmek, Ehl-i sünnetin alâmeti oldu. Böylece, câhil-
lerin, Eshâb-ı kirâma “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” bu yol-
dan saygısızlık göstermelerine, ip ucu bırakılmadı. O hâlde Pey-
gamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Cennet ile müj-
delediği (Ehl-i sünnet vel-cemâ’at) fırkasına girebilmek için, haz-
ret-i Alîyi “radıyallahü anh” sevmek şartdır. Bu sevgiden mahrûm 
olan bir kimse, Ehl-i sünnet, ehl-i Cennet değildir. Böyle kimsele-
re (Hâricî) denir. Fekat, hazret-i Alînin “radıyallahü anh” sevgi-
sinde taşkınlık yaparak, Eshâb-ı kirâma, hattâ bunlardan birine, dil 
uzatmağı, la’net etmeği bu sevginin şartıdır diyenler de var. Bun-
lar, Eshâb-ı kirâmın ve Tâbi’în-i izâmın ve bütün büyük âlimlerin 
yolundan ayrılmış oluyorlar. Bunlara (Râfızî) denir. Râfızî, terk 
eden, bırakan demekdir. Bunlar, Ehl-i sünneti terk etmişlerdir. 
Ehl-i sünnet orta ve doğru yolda gidenlerdir. Hazret-i Alîyi “radı-
yallahü anh” sevmiyenlerden ve aşırı sevenlerden olmayıp, çirkin 
olan ifrât ve tefrîtden kurtulanlardır. 

Hanbelî mezhebinin reîsi olan Ahmed ibni Hanbel “rahime-
hullahü teâlâ”, imâm-ı Alîden “radıyallahü anh” şu hadîs-i şerîfi 
haber veriyor: İmâm-ı Alî buyurdu ki, Peygamber “sallallahü aley-
hi ve sellem” buyurdu ki, (Yâ Alî! Sen Îsâ aleyhisselâm gibisin! 
Yehûdîler, Ona düşman oldu. Mubârek annesi hazret-i Meryeme 
iftirâ etdi. Hıristiyânlar da, Onu aşırı yükseltdiler. Ona yakışan de-
receden dahâ yukarı çıkardılar. Ya’nî Allahü teâlânın oğlu dedi-
ler). Alî “radıyallahü anh” bu hadîs-i şerîfi haber verdikden sonra, 
(Benim yüzümden iki dürlü insanlar helâk oldu. Birisi, beni aşırı 
severek, bende olmıyan şeyleri bana takarlar. Ötekiler de, bana 
düşman olup, birçok iftirâ yaparlar) buyurdu. Bu hadîs-i şerîf, hâ-
ricîleri, yehûdîlere, Eshâb-ı kirâma düşmanlık edenleri de, nasârâ-
ya, ya’nî hıristiyanlara benzetmekdedir. 

Eshâb-ı kirâmın adedinin yüzyirmidörtbinden çok olduğunu 
yukarıda bildirmişdik. Ya’nî Peygamberlerin “aleyhimüssalevâtü 
vetteslîmât” adedi kadardır. Herbiri bir Peygambere benzemekde-
dir. Ebû Bekr-i Sıddîk, Muhammed aleyhisselâma, Ömer-ül-Fâ-
rûk, Mûsâ aleyhisselâma, Osmân-ı Zinnûreyn, Nûh aleyhisselâma, 
Alîyyül-mürtezâ, Îsâ aleyhisselâma, Mu’âviye hazretleri de Dâvüd 
aleyhisselâma benzer “rıdvânullahi aleyhim ecma’în”. Îsâ aleyhis-
selâmın âdet hâricinde ve kudret-i ilâhiyye dâhilinde babasız yara-
tıldığını ve göke kaldırıldığını ve âdet hâricinde olarak kıyâmete 
yakın bir zemânda gökden Şâma ineceğini biliyoruz. İnsanlar O-
nun doğuşunu, yaşayışını, göke kaldırılmasını âdet hâricinde göre-
rek, üç kısma ayrıldı: Bir kısmı Onu, yakışan dereceden ve hâlden 
çok dahâ yüksek bilip (hâşâ) Allahdır ve Allah Ona hulûl etmiş-

– 23 –



dir ve hattâ oğludur dedi. Bunlar hıristiyanlardır. 
Bir kısmı da, âdet hâricindeki hâlleri görünce, Onu yakışmıya-

cak, çok aşağı derecelere düşürerek babası bilinmiyor [böyle söy-
lemekden Allahü teâlâya sığınırız] dedi. Bunlar yehûdîlerdir. 

Bir kısmı ise, bu âdet hârici hâlleri, Allahü teâlânın hikmeti ve 
kudreti ile bilip, Onun ancak bir kul, bir Peygamber olduğuna ina-
nanlardır. Bunlar doğru yolda bulunanlardır. Îsâ aleyhisselâmın bu 
hâlleri, Tevrâtda uzun uzadıya ve açıkça yazılmış idi. Bu üç kısm 
insanların hâlleri ve inanışları, Kur’ân-ı azîmüşşânın birçok yerle-
rinde yazılıdır. İslâm âlimleri bunları Kur’ân-ı kerîmden anlıyarak 
kitâblarında geniş olarak bildirmişlerdir. Bu hâli, Sahâbe-i kirâm 
da iyi bildiği için, Server-i âlem ve Seyyid-i evlâd-ı Âdem, Muham-
med “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem”, kendisinin amcası oğlu ve 
dâmâdı ve âhıret kardeşi olan imâm-ı Alîye “radıyallahü anh” bu-
yurdu ki: (Sen Îsâ aleyhisselâm gibisin). Bu hadîs-i şerîf, Eshâb-ı 
kirâm arasında yayıldı. Bu hadîs-i şerîf, gaybden haber veren ha-
dîslerden olup, mu’cize idi ve imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” hi-
lâfeti zemânında kendisinde göründü. Bu vakt, insanlar üç kısm 
olup, bir kısmı imâm-ı Alîyi “radıyallahü anh”, Ona yakışacak de-
receden ve hâlden çok dahâ yüksek görüp, Allah imâm-ı Alîye ve 
evlâdına (hâşâ) hulûl etmişdir ve imâm-ı Alî “radıyallahü anh”, 
Peygamber olacak iken, Cebrâîl aleyhisselâm yanılarak Kur’ân-ı 
azîmüşşânı Muhammed aleyhissalâtü vesselâma indirdi dediler. 
Bunlardan bir kısmı da, imâm-ı Alî “radıyallahü anh” diğer üç ha-
lîfeden ve bütün Eshâbdan dahâ üstündür diyerek, doğru yoldan 
çıkmışdır. Bunların i’tikâdı, hıristiyanların Îsâ aleyhisselâma olan 
i’tikâdlarına benziyor. 

İnsanların bir kısmı da, imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” yük-
sek şânına yakışmıyan birçok iftirâlar ederek, i’tikâdları bozuldu. 
Bunlara (Hâricî) denir. Ya’nî doğru yoldan hâric olup, imâm-ı Alî-
yi “radıyallahü anh” ve ma’sûm evlâdını sevmiyenlerdir. Bunlar 
da, yehûdîlere benzer. Bir kısm ise, imâm-ı Alîyi ve evlâdını ve evi 
halkını ve bütün Eshâb-ı kirâmı, Server-i âlemin “sallallahü aleyhi 
ve sellem” hadîs-i şerîflerinde bildirdiği gibi tanımış ve bilmiş olan-
lardır. Bunlar (Ehl-i sünnet vel-cemâ’at) denilen doğru îmânlılar-
dır. Cehennemden kurtulan, yalnız bunlardır. İmâm-ı Alî “radıyal-
lahü anh” ile muhârebe edenlerden, Peygamberimizin “sallallahü 
aleyhi ve sellem” çok sevdiği zevcesi ve Ebû Bekr-i Sıddîkın kerî-
mesi Âişe “radıyallahü anhâ” ile Aşere-i mübeşşereden, ya’nî 
Cennet ile müjdelenen on kişiden olan Talha ile Zübeyr “radıyal-
lahü anhümâ” ve Server-i âlemin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
vahy kâtibi ve zevce-i nebevî Ümm-i Habîbe “radıyallahü anhâ” 

– 24 –



valdemizin kardeşi olduğundan, Fahr-i âlem efendimizin “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” kayın birâderi olan hazret-i Mu’âviye “radı-
yallahü anh”, Eshâb-ı kirâmın büyüklerindendir. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Eshâbımı sevmekle, benim Peygamberlik 
hakkımı gözetiniz. Benim hakkımı böylece gözetenleri, Allahü te-
âlâ, her işlerinde korur ve yardım eder. Benim Peygamberlik hak-
kımı gözetmiyenleri de, Allahü teâlâ sevmez. Bunların cezâ göre-
cekleri, sürünecekleri zemân pek yakındır) buyurulmuşdur. 

Diğer bir hadîs-i şerîfde buyuruyor ki: 
(İnsanlar çoğalmakda ve Eshâbım azalmakda ve kıymetleri de 

o nisbetde artmakdadır. Eshâbıma söğmeyiniz! Eshâbıma söğenle-
re Allah la’net etsin!). 

Diğer bir hadîs-i şerîfde buyuruyor ki: 
(Eshâbımın hiç birine dil uzatmayınız, lekelemeğe uğraşmayı-

nız! Onun kudreti ile yaşamakda olduğum Allaha yemîn ederim 
ki, sizlerden biri Uhud dağı kadar altun sadaka verse, Eshâbımdan 
birinin bir müd [iki Rıtl, 260 dirhem-i şer’î] arpa sadakasının sevâ-
bını bulamaz.) 

Diğer bir hadîs-i şerîfde buyuruyor ki: 
(Ne mutlu beni görüp îmân edenlere ve ne mutlu beni görenle-

ri görenlere ve yine ne mutlu beni görenlerin görenini görenlere! 
Bunların hepsi, ne iyi ve ne bahtiyâr kimselerdir. Bunların nihâyet 
gidecekleri yer, en iyi yerdir). Server-i âlemi “sallallahü aleyhi ve 
sellem” görenler, Sahâbe-i kirâmdır “rıdvânullahi aleyhim ec-
ma’în”. Bunları görenler, (Tâbi’în) ve Tâbi’îni görenler (Teba’ı tâ-
bi’în)dir. İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfe ve imâm-ı Mâlik, Tâbi’înden-
dir. İmâm-ı Şâfi’î ile imâm-ı Ahmed, Tebe’i tâbi’îndendir “rahme-
tullahi teâlâ aleyhim ecma’în”. 

İbni Hacer-i Mekkînin “rahime-hullahü teâlâ” (Savâık-ul-muh-
rika) kitâbının ikinci sahîfesinde, şu hadîs-i şerîf yazılıdır: 

(Allahü teâlâ bütün insanlar arasından beni seçdi. Bütün üstün-
lükleri ve iyilikleri ihsân eyledi ve benim için eshâb ayırdı, seçdi. 
Eshâbım arasından benim için akrabâ ve yardımcılar seçip ayırdı. 
Bir kimse, benim için, benim Peygamberliğim için, bunları sever ve 
sayarsa, Allahü teâlâ da, onu Cehennemden muhâfaza eder. Bir 
kimse, benim hâtırımı düşünmiyerek, Eshâbımı sevmez, onlara dil 
uzatır, incitirse, Allahü teâlâ da, onu Cehennem azâbı ile yakar, 
sızlatır). 

Yine aynı kitâbda, şu hadîs-i şerîf yazılıdır: 
(Allahü teâlâ, beni bütün insanlar arasından ayırıp seçdi. Bana 

– 25 –



eshâb ve akrabâ olarak en iyi insanları seçdi. Bunlardan sonra, bir-
çok kimse gelir ki, eshâbıma ve akrabâma dil uzatırlar. Onlara ya-
kışmıyan iftirâlar söyliyerek, kötülemeğe uğraşırlar. Böyle kimse-
lerle oturmayınız! Birlikde yiyip içmeyiniz! Bunlardan kız alıp ver-
meyiniz). Bu hadîs-i şerîfler gösteriyor ki, Eshâb-ı kirâmın hepsini 
“radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” sevmemiz, hepsini büyük bil-
memiz lâzımdır. 

Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyuruyor ki, 
(Benden sonra müslimânlar yetmişüç fırkaya ayrılacakdır. Bunlar-
dan yetmişikisi Cehenneme gidecek, yalnız bir fırkası Cennete gi-
recekdir). Bu bir fırkaya, (Ehl-i sünnet-vel-cemâ’at) fırkası denir 
ki, Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” ve Onun Eshâ-
bının gitdiği yolda gidenlerdir. Bu yolu Eshâb-ı kirâmdan alıp, tâ 
bizlere bildiren, dört mezheb imâmlarımız ve Onların yetişdirdik-
leri büyük âlimlerdir. İşte bu büyük âlimlerin hepsi diyor ki, Ehl-i 
sünnetin şartlarından, alâmetlerinden birisi de, Eshâb-ı kirâmın 
hepsini sevmekdir. Hadîs-i şerîfler gösteriyor ki, Eshâb-ı kirâm 
için, iyilikden başka bir şey söylememek, Onlara hürmet etmek, 
hepsini büyük bilmek, herbirinin ismi geçdikçe (radıyallahü anh) 
demek lâzımdır. Hele Mekke-i mükerremeden Medîne-i münev-
vereye hicret eden Muhâcirîn ve bunları Medînede karşılayıp ba-
rındıran Ensâra ve ağaç altında Peygamber efendimize “sallallahü 
aleyhi ve sellem” söz verip, her şeylerini Ona fedâ eden bindört-
yüz Sahâbîye ve Bedr muhârebesinde bulunanlara ve Uhudda şe-
hîd olanlara ve diğer gazâlarda bulunanlara, dahâ çok ehemmiy-
yet vermelidir. Ümmet-i Muhammed “sallallahü aleyhi ve sel-
lem”, bunların çok yüksek olduğuna icmâ’ etmiş, söz birliği ol-
muşdur. Biz müslimânların vazîfesi, bunların dîn-i islâma olan hiz-
metlerini, fedâkârlıklarını düşünerek (radıyallahü anhüm) diye-
rek hepsine iyi düâ etmekdir. Çünki bunlar, dîn-i islâmda ileri gi-
dip yol gösterenlerdir. Peygamber efendimize “sallallahü aleyhi 
ve sellem” uymakda ve Onun dînini dünyâya yayıp herkese bildir-
mekde önder olanlar, Allahü teâlânın emrlerini Onun Peygambe-
rinden bize getirenler, dîn-i islâmın temelini kuvvetlendirenler, 
onlardır. İslâmiyyeti her memlekete ulaşdıran onlardır. Allahü te-
âlânın topraklarına, Onun kullarına, Onun dînini yayan onlardır. 
Şu bizlere gelen (Dîn-i İslâm) ni’metinden dahâ büyük bir ni’met 
var mıdır? Hepimiz, her zemân onların bu iyiliklerine şükr etme-
liyiz! Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimize ya-
kın olan zemânlarda bulunmayıp da, sonradan uydurma, yalan ve 
iftirâ ve hikâyeler üzerine kurulan Eshâb-ı kirâm “radıyallahü te-
âlâ anhüm ecma’în” hakkında kin, düşmanlık, dil uzatmak ve 

– 26 –



la’net etmekler, hep Abdüllah bin Sebe’den bulaşmışdır. Bu heze-
yânlardan ve benzerlerinden sakınmak hepimize vâcibdir. 

Sahâbe-i kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” arasındaki 
muhârebeleri, kötü sebeblerden, bozuk niyyetlerden ileri gelmiş 
sanmayıp, dînî düşüncelerle yapıldığına inanmalıdır. Onların doğru 
mu, yanlış mı yapdıklarına karışmak, işlerinde fikr yürütmek, din, 
akl, âdet ve târîh bakımlarından, bizim vazîfemiz değildir. Kur’ân-ı 
kerîme ve hadîs-i şerîflere açıkca uymıyan, bunlara muhâlif olan 
her şey, küfrdür. Bunlara açıkca muhâlif olmıyan bid’atdır, fıskdır, 
fücûrdur. O hâlde, Mu’âviye ve benzerlerine “radıyallahü anhüm” 
dil uzatmak, bunları kötülemek câiz değildir. Çünki, hepsi, Allahü 
teâlânın ve Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
medh buyurdukları, Sahâbe-i kirâm sınıfı içindedirler. Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Eshâbımdan birini seb’ 
edenlere, söğenlere, Allahü teâlâ, melekler ve bütün insanlar la’net 
etsin!). Şeytâna, ya’nî la’nete lâyık olan İblîse la’net etmemek suç 
değildir. En doğrusu, hiçbir mahlûka la’net etmemekdir. Bunun 
için, Yezîde ve Haccaca da la’net etmek lâyık değildir. 

(Ehl-i sünnet vel cemâ’at), Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ 
anhüm ecma’în” herbirini böyle yüksek bilir, böyle sever iken, Es-
hâb-ı kirâmın çok kıymetlilerinden olan, Peygamber efendimizin 
“sallallahü aleyhi ve sellem” amcasının oğlu ve dâmâdı ve âhıret 
kardeşi olan ve bütün sahâbîlerden dahâ çok mikdârda, hadîs-i şe-
rîflerle medh ve senâ buyurulan imâm-ı Alîyi “radıyallahü anh” 
sevmez olurlar mı? Ehl-i sünnete karşı böyle iftirâda bulunup da, 
Onu yalnız şî’îler sever demek de câhillikdir. 

Bir hadîs-i şerîfde buyuruldu ki: (Allahü teâlâ, bana dört kişiyi 
sevmeği emr etdi. Ben de onları seviyorum). Bunlar kimlerdir, de-
nildikde: (Alî onlardandır. Alî onlardandır, Alî onlardandır ve 
Ebû Zer, Mikdâd ve Selmândır) buyurdu. 

Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem”, Sahâbe-i kirâmın 
“rıdvânullahi aleyhim ecma’în” birbiri ile kardeş olmalarını emr bu-
yurmuşdu. İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” huzûr-i se’âdete gelerek, 
(Yâ Resûlallah! Beni de niçin birisi ile kardeş yapmadın!) dedikde, 
(Sen benim dünyâda ve âhıretde kardeşimsin!) buyurmuşdu. 

Birgün, imâm-ı Alî “radıyallahü anh” buyurdu ki, Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” bana, (Seni seven mü’mindir. Sevmi-
yen ancak münâfıkdır) buyurmuşlardır. 

Ebû Sa’îd-i Hudrî “radıyallahü anh” diyor ki, (Bizler, aramızda 
olan mü’minlerle münâfıkları, imâm-ı Alîye “radıyallahü anh” 
olan sevgi ve düşmanlık ile fark ederdik). 

– 27 –



Bir hadîs-i şerîfde, (Ben ilmin şehriyim. O şehrin kapısı Alîdir) 
buyuruldu. İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” diyor ki, “Resûl-i ekrem 
“sallallahü aleyhi ve sellem” beni Yemene hâkim göndermek iste-
diklerinde, henüz küçük idim. Yâ Resûlallah! Ben gencim. Onlara 
hâkimlik nasıl yapabilirim? dedim. Mubârek elini göğsüme koya-
rak, (Yâ Rabbî! Bunun kalbine hidâyet, diline sebât ver!) diye düâ 
buyurdu. Diğer bir hadîs-i şerîfde, (İçinizde hepinizden ziyâde hâ-
kimliğe elverişli ve bilgilisi, Alîdir) buyuruldu. Bir hadîs-i şerîfde, 
(Alîye bakmak ibâdetdir. Alîyi inciten, beni incitmiş gibidir) buyu-
ruldu. Bir hadîs-i şerîfde, (Alîye muhabbet, bana muhabbetdir. 
Bana muhabbet, Allahü teâlâya muhabbetdir. Alîye düşmanlık, 
bana düşmanlıkdır. Bana düşmanlık ise, Allahü teâlâya düşman-
lıkdır) buyuruldu. Bir hadîs-i şerîfde buyuruldu ki, (Kızım Fâtıma-
yı Alîye vermeği, Rabbim bana emr eyledi. Allahü teâlâ, her Pey-
gamberin sülâlesini kendinden, benim sülâlemi ise, Alîden halk 
buyurmuşdur). Yine buyurdu ki, (Îmânın alâmetleri vardır: Birin-
ci alâmeti, Alîyi sevmekdir. Alî iyilerin rehberidir. Ona yardım 
edene, yardım edilir. Ona sıkıntı vermeğe uğraşanların kendisi pe-
rîşân olur. Cennet, üç kimseye âşıkdır: Alîye, Selmâna ve Ammâ-
ra). Bir hadîs-i şerîfde buyuruldu ki, (Münâfıkların kalbinde şu 
dört kimsenin muhabbeti bir araya gelmez: Ebû Bekr, Ömer, Os-
mân ve Alî) “radıyallahü anhüm”). 

Buraya kadar bildirilen hadîs-i şerîfler, seyyid Eyyûb hazretle-
rinin yazmış olduğu (Menâkıb-ı çihâr yâr-i güzîn) kitâbından alın-
mışdır. Dört halîfenin ve Eshâbın bütününün büyüklüklerini, kıy-
metlerini çok uzun ve çok güzel anlatan bu kitâb, türkçe olup, 
[h.1325] ve [m.1998] senelerinde basılmışdır. Okunmasını ehem-
miyyetle tavsiye ederiz. 

İmâm-ı Alîyi “radıyallahü anh” çok sevmek, Ehl-i sünnet alâ-
metidir. Onu sevmiş olmak için, öteki üç halîfeyi sevmemek lâzım-
dır demek, yanlışdır. Onu sevmek için, bir veyâ birkaç sahâbîyi 
sevmemek, doğru yoldan ayrılmak olur. İmâm-ı Şâfi’î “rahime-
hullahü teâlâ” buyurdu ki: 

Şî’î diyorlarsa, sevenlere Alîyi, 
Ey ins-ü cin! Biliniz, ben de oldum şî’î! 

Şî’îler de, sünnîler de, Muhammed aleyhisselâmın Âlini, Ehl-i 
beytini sevdiklerini söylüyorlar. Ayrılıkları, diğer sahâbeyi sevip 
sevmemekden geliyor. Ehl-i beyt, Âl-i Abâ, ya’nî Âl-i Resûl “radı-
yallahü teâlâ anhüm ecma’în”, Ehl-i sünnetin gözbebeğidir. 

(Menâkıb-ı çihâr yâr-i güzîn) kitâbı dörtyüzkırkıncı [440] sahî-

– 28 –



fesinden itibâren, Ehl-i beytin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” 
büyüklüğünü bildiriyor. Birinci menâkıbinde diyor ki: 

Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmde, Ehl-i beyte, ya’nî imâm-ı Alî, 
Fâtımatüzzehrâ ve imâm-ı Hasen ve imâm-ı Hüseyne buyuruyor 
ki, (Allahü teâlâ sizlerden ricsi ya’nî her kusûr ve kirleri gider-
mek istiyor ve sizi tâm bir tahâret ile temizlemek irâde ediyor). 
Eshâb-ı kirâm sordular, yâ Resûlallah! Ehl-i beyt kimlerdir? O 
esnâda, imâm-ı Alî geldi. Mubârek cübbesi altına aldılar. İmâm-ı 
Hasen geldi. Onu da, bir yanına, imâm-ı Hüseyn geldi. Onu da, 
öbür tarafına alarak, Fâtımayı çağırdılar. Hazret-i Fâtıma, mestû-
re olarak gelince, Onu da cübbenin altına aldılar ve (İşte bunlar, 
benim Ehl-i beytimdir) buyurdular. Bu mübâreklere, (Âl-i Abâ) 
ve (Âl-i Resûl) de denir “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în”. 

Aynı kitâbın ikiyüzkırkbirinci [241] sahîfesi, dokuzuncu menâkı-
binde diyor ki, imâm-ı Hasen ve imâm-ı Hüseyn “radıyallahü anhü-
mâ” küçük iken hastalanmışlardı. Pederleri ve vâlideleri Fâtımatüz-
zehrâ ve hizmetçileri Fıdda, çocuklar iyi olunca, üçü de adak orucu 
tutdu. Birinci gün, iftâr için hâzırladıkları yemeği, o esnâda kapıla-
rına gelen yetîmlere vererek, iftâr etmeden, ikinci günün orucuna 
başladılar. O akşam iftârlığını da, yine o sâatde kapıya gelip, (Allah 
için birşey verin!) diyen fakîr ve miskînlere verdiler. O gece de, if-
târ etmeden, üçüncü günün orucuna başladılar. O akşam dahî, ka-
pılarına gelen esîrleri boş çevirmemek için iftârlıklarını bunlara ver-
diler. Bunun üzerine, âyet-i kerîme geldi. Âyet-i kerîmenin meâl-i 
âlîsi şöyledir: (Bunlar, adaklarını yerine getirdiler. Uzun ve sürekli 
olan kıyâmet gününden korkdukları için, çok sevdikleri ve canları-
nın istediği yemekleri miskîn, yetîm ve esîrlere verdiler. Biz bunla-
rı, Allahü teâlânın rızâsı için yidirdik. Sizden karşılık olarak bir te-
şekkür, birşey beklemedik, birşey istemeyiz dediler. Bunun için, ce-
nâb-ı Hak, onlara şerâb-ı tahûr ihsân eyledi.) 

Ehl-i beyti nebevîyi sevmek, âhırete îmân ile gitmeğe, son ne-
fesde, selâmete kavuşmağa sebeb olur. Server-i âlem “sallallahü 
aleyhi ve sellem”, bir hadîs-i şerîfde buyuruyor ki, (Ehl-i beytim, 
Nûh aleyhisselâmın gemisi gibidir. Onlara tâbi’ olan, selâmet bu-
lur. Geri kalan helâk olur). 

Ehl-i beyt-i nebevînin fezâil ve kemâlâtı pek çokdur. Saymak-
la bitmez. Onları anlatmağa, medh etmeğe, insan gücü yetişmez. 
Onların kıymetleri ve büyüklükleri, ancak âyet-i kerîme ile anla-
şılmakdadır. İmâm-ı Şâfi’î bunu ne güzel bildiriyor, diyor ki: (Ey 
Ehl-i beyt-i Resûl! Sizi sevmeği, Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmde 
emr ediyor. Nemâzlarında size düâ etmiyenlerin nemâzlarının ka-

– 29 –



bûl olmaması, kıymetinizi, yüksek derecenizi gösteriyor. Şerefiniz 
ne kadar büyükdür ki, Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmde sizleri se-
lâmlıyor). 

Ehl-i beyti sevmek, her mü’mine farzdır. Son nefesde îmân ile 
gitmeğe sebeb olur. Aklı az olan, iyi düşünemiyen ba’zı kimseler, 
burada yanılıyor. Sevmek için sevgilinin düşmanlarını sevmemek 
lâzımdır diyorlar. İctihâdları îcâbı olarak Ehl-i beyt ile muhârebe 
etmiş olan Âişe-i Sıddîkayı ve Mu’âviyeyi ve Talhayı ve Zübeyri 
“radıyallahü anhüm”, Ehl-i beyte düşman sanarak, bu büyük in-
sanlara düşmanlık ediyorlar. Böylece doğru yoldan ayrılıyorlar. 
Hâlbuki, âyet-i kerîmelerden ve hadîs-i şerîflerden anlaşılıyor ki, 
Eshâb-ı kirâm ile Ehl-i beyt arasındaki o muhârebeler, dünyâ hır-
sından, mevkı’ ve şöhret sevgisinden değil idi. İctihâd ayrılığından 
idi. Muhârebe etmek için değil, anlaşmak için karşı karşıya gelmiş-
lerdi. Abdüllah bin Sebe’ yehûdîsinin ve arkadaşlarının hiylesi ile 
harbe yol açılmışdı. Eshâb-ı kirâmın hepsi, Ehl-i beyti seviyordu 
“radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”. Buna inanmıyanlar, ya’nî Es-
hâb-ı kirâmı Ehl-i beyte düşman zan edenler, âyet-i kerîmelere ve 
hadîs-i şerîflere inanmamış olur. Âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîfler 
gösteriyor ki, Eshâb-ı kirâm, Ehl-i beytin sevgisini, îmânlarının 
sermâyesi edinmişlerdi. 

Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh”, Peygamber efendimizin 
“sallallahü aleyhi ve sellem” huzûrunda yazı yazardı. Ebû Nu’aym 
diyor ki, Mu’âviye “radıyallahü anh”, Server-i âlemin “sallallahü 
aleyhi ve sellem” kâtiblerinden idi. Yazısı güzel idi. Fasîh, halîm, 
vakûr idi. Zeyd ibni Sâbit “radıyallahü anh” diyor ki, Mu’âviye 
“radıyallahü anh” Cebrâîlin getirdiği vahyi ve Peygamber efendi-
mizin “sallallahü aleyhi ve sellem” mektûblarını yazardı. Şu hâlde, 
Fahr-i âlemin “sallallahü aleyhi ve sellem” emniyyetlisi idi. Bu 
yüksek rütbe, derecesinin ne kadar yukarı olduğunu göstermiyor 
mu? Bu büyük zâta dil uzatanlar, kötüleyenler, Server-i âlemin 
“sallallahü aleyhi ve sellem” Kur’ân-ı kerîmi yazmakda emniyyet 
etdiğine dil uzatmış olmuyor mu? Sonradan ahlâkı bozuldu, fenâ 
oldu derlerse, bu dahâ büyük bir küstahlık ve cinâyet olur. Zîrâ, 
Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” ilm-i ledün sultânı iken 
ve olmuş, olacak herşeyi bildiği hâlde, vahy kâtibinin ileride hıyâ-
net edeceğini bilmemesi nasıl kâbil olabilir? 

Abdüllah ibni Mubârekin ilminin derecesini bilmiyen bir müs-
limân yokdur. Din imâmı idi. Her ilmde ileri idi. Aklî ve naklî ilm-
leri, câmi’ idi. Fıkh, edeb, nahv, lügat, fesâhat, belâgat, şecâ’at, fü-
rûsiyyet, sehâ ve kerem sâhibi idi. Gece nemâzlarını kılardı. Çok 
kerre hacca gitmiş, din düşmanlarına karşı gazâlarda bulunmuşdu. 

– 30 –



Aynı zemânda, büyük bir tüccâr olup, her sene fakîrlere yüzbin al-
tun verirdi. Allahü teâlâdan çok korkardı. Harâm ve şübheli şey-
lerden kaçınırdı. Arkadaşlarına ve muhtâc olanlara para vererek 
yardımlarına koşardı. Süfyân-ı Sevrî, Süfyân bin Uyeyne, Fudayl 
bin İyâd, İbni Semmâk, Mesrûk gibi büyük kimselere çok ihsânı 
vardı. Her işi ilmine uygun idi. Peygamberimizin “sallallahü aleyhi 
ve sellem” ilmine tâm vâris idi. Mevlânâ Abdürrahmân Câmî “ra-
hime-hullahü teâlâ”, fârisî dilde yazdığı (Şevâhid-ün-nübüvve) ki-
tâbında, Abdüllah bin Mubârekin üstünlüğünü misâller vererek, 
uzun anlatmakda, çok övmekdedir. İşte bu büyük âlim buyuruyor 
ki, (Mu’âviye “radıyallahü anh”, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve 
sellem” yanında giderken, bindiği atın burnuna giren toz, Ömer 
bin Abdül’azîzden bin kerre efdaldir). Artık başka bir söze lüzûm 
kalır mı? İnâd edenlerin iddi’âları çürümez mi? 

Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” nemâz kıldırırken 
rükû’da (semî’ Allahü limen hamideh) deyince, ilk safda bulunan 
Mu’âviye “radıyallahü anh” da, (Rabbenâ lekel-hamd) dedi. Böy-
le söylemesi, takdîr ve tahsîn buyurularak, bunu söylemek kıyâme-
te kadar sünnet olarak kaldı. Ne büyük mazhariyyet! Abdüllah ib-
ni Mubârek gibi, maddî ma’nevî üstünlüğü, din imâmlarının hepsi 
tarafından tasdîk edilen büyük bir islâm âlimi, Mu’âviye “radıyal-
lahü anh” için böyle medh ve senâ etdikden sonra, câhillerin ve 
nefslerine aldanmış olanların ve inâd edenlerin güvenecek bir de-
lîlleri kalır mı? 

Gençleri aldatmağa çalışan, yurt dışındaki islâm düşmanları, 
Ehl-i beyti seviyoruz diyorlar. Eğer yalnız Ehl-i beyti sevmekle 
kalıp, diğer Eshâb-ı kirâma düşmanlık etmeselerdi, Eshâb-ı kirâ-
ma saygı gösterselerdi ve Eshâb-ı kirâm arasındaki muhârebelerin 
ictihâd sebebiyle, din gayretiyle yapıldığına inansalardı, mezheb-
siz olmakdan kurtulurlardı. Çünki, Ehl-i beyti sevmemek, (Hâri-
cî) olmakdır. Eshâb-ı kirâmı sevmemek sapık olmakdır. Ehl-i bey-
ti de, Eshâb-ı kirâmın hepsini de sevmek ve hürmet etmek (Ehl-i 
sünnet)den olmakdır. Demek oluyor ki, mezhebsizlik, Peygambe-
rimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâb-ı kirâmından bir kıs-
mını sevmemek demekdir. Ehl-i sünnet ise, sevmemeklikden kur-
tulup, hepsini sevmekdir. Îmânı kuvvetli olan, Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” büyüklüğünü anlıyabilen, aklı işliyebilen 
bir kimse, Eshâb-ı kirâmı sevmeği, onlara düşmanlık etmekden el-
bet dahâ doğru ve dahâ iyi bulur. Peygamber efendimizi “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” sevdiği için, bunların her birini sever. Zâten 
hadîs-i şerîfde, (Onları sevenler, beni sevdikleri için severler. On-
lara düşmanlık edenler, bana düşman oldukları için ederler) buyu-

– 31 –



rulduğunu yukarıda bildirmişdik. 
Ehl-i sünneti, nasıl oluyor da, Ehl-i beyti sevmez sanıyorlar. 

Ehl-i beytin muhabbeti, onların îmânlarının temelidir. Son nefes-
de îmân ile gidebilmek için, onların sevgisini şart koymuş oldukla-
rını yukarıda bildirmişdik. 

İmâm-ı Rabbânî “radıyallahü anh” 2.ci cild, otuzaltıncı (36) 
mektûbda buyuruyor ki: Bu fakîrin babası, zâhir ve bâtın ilmlerin-
de [ya’nî kalb ilmlerinde] çok âlim idi. Her zemân Ehl-i beyti sev-
meği tavsıye ve teşvîk buyururdu. Bu sevginin son nefesde îmânla 
gitmeğe çok yardımı vardır derdi. Vefât edecekleri zemân bu fakîr 
yanlarında idim. Son anlarında dünyâya şu’ûrları azaldıkda, kendi-
lerine, her zemânki bu nasîhatlerini hâtırlatdım ve o sevginin nasıl 
te’sîr etdiğini sordum. O hâlde iken bile, Ehl-i beytin sevgisi der-
yâsında yüzüyorum buyurdular. Hemen Allahü teâlâya hamd ve 
senâ eyledim. Ehl-i beytin sevgisi, Ehl-i sünnetin sermâyesidir. 
Âhıret kazançlarını, hep bu sermâye getirecekdir. Ehl-i sünneti ta-
nımıyanlar, bu büyüklerin orta, âdil, hâlis sevgilerini bilmiyerek, if-
râtı seçerek, sevgide taşkınlık yaparak, orta ve âdil sevgiyi sevme-
mek sanıyor. Ehl-i sünnete hâricî damgasını basıyorlar. Bu zevallı-
lar bilemiyorlar ki, aşırı ve taşkınca sevmek ile hiç sevmemek ara-
sında, bir de insâflı, orta derecede sevgi vardır. Hakkın yeri de, her 
şeyde ortada, merkezdedir. Bu hak ve adâlet merkezi, Ehl-i sünne-
te nasîb olmuşdur. Allahü teâlâ, o büyüklerin çalışmalarını bol bol 
mükâfatlandırsın! Âmîn. 

Ne kadar şaşılır ki, hâricîleri Ehl-i sünnet öldürmüşdü. Ehl-i 
beytin intikâmını onlardan Ehl-i sünnet almışdı. Ehl-i sünneti, 
yoksa şî’î mi sanıyorlar? Ehl-i beyti sevenlere şî’î mi diyorlar? Yi-
ne şaşılır ki, işlerine gelince, Ehl-i sünnete şî’î, işlerine gelmiyen 
yerlerde de, hâricî diyorlar. Ya’nî sevgide taşkınlık görmeyince 
hâricî, ba’zan da, hakîkî sevgiyi görerek, şî’î diyorlar. Ne kadar câ-
hildirler ki, Ehl-i sünnet evliyâsından, Âl-i Muhammed “aleyhi ve 
alâ âlihissalâtü vesselâm” sevgisini işitince, bunları şî’î zan ediyor-
lar. İkinci cihân harbinde Tahranda çıkmakda olan (İttilâ’ât-i Hef-
tegî) ismindeki bir acem mecmû’ası da, böylece, Ehl-i sünnet 
âlimlerinden ve Evliyâsından çoğunun, hattâ Kâdirî olan Sa’diyyi 
Şîrâzînin “rahime-hullahü teâlâ” Ehl-i sünnet olmadığını isbâta 
kalkışarak, birçok hezeyânlar uyduruyordu. Tabi’î buna gülmek-
den başka cevâb verilememişdi. Hâlbuki, birçok yazılarında bil-
dirdiği ve Şemseddîn Sâmî beğin (Kâmûsül a’lâm)da yazdığı gibi, 
kendisi Ehl-i sünnet evliyâsından şeyh Şihâbüddîn-i Sühreverdî-
den, bu da, Gavs-ı a’zam seyyid Abdülkâdir-i Geylânîden inâbet 
almışdı. Ya’nî, tesavvufu Ehl-i sünnet büyüklerinden edinmişdi. 

– 32 –



                      

Doksan yaşından ziyâde yaşıyarak ehl-i salîb seferlerinde bulun-
muşdu. 

Bu câhiller, Ehl-i sünnet âlimlerinden olup da, Ehl-i beyti “ra-
dıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” aşırı ve zararlı sevmekden men’ 
eden ve diğer üç halîfenin de sevilmesine çalışan mubârek kimse-
lere hâricî diyorlar. Bu her iki câhillerin hepsine yazıklar olsun ve 
binlerce yazıklar olsun. Bu uygunsuz sözleri hangi cesâret ile söy-
leyebiliyorlar? Sevmenin bu aşırı ve tehlükelisinden ve hiç de sev-
memek felâketinden Allahü teâlâya sığınırız. 

Sevmenin aşırı ve tehlükeli olması şöyledir ki, hazret-i Alîyi 
“radıyallahü anh” sevmiş olmak için, diğer üç halîfeye düşman ol-
mak lâzımdır diyorlar. İnsaf etmeli, iyi düşünmeli, bu nasıl sevgi-
dir ki, bu sevgiyi elde etmek için, Resûlullahın “sallallahü aleyhi 
ve sellem” halîfelerine, ya’nî vekîllerine düşmanlık şart oluyor? 
İnsanların en iyisinin Eshâbına söğmeği, la’net etmeği îcâb etdiri-
yor? “aleyhi ve âlihi ve eshâbihissalevâtü vettehiyyât”. Bunlara 
göre, Ehl-i sünnetin kabâhati, Ehl-i beytin sevgisi ile Resûlullahın 
Eshâbını büyük bilip saygı göstermeği birleşdirmekdir ve araların-
daki muhârebelerden, karışıklıklardan dolayı, Eshâb-ı kirâmdan 
“aleyhimürrıdvân” birini fenâ bilmemek, kötülememekdir ve 
hepsini hevâ ve te’assubdan, ya’nî inâd ve çekememezlikden uzak 
ve temiz bilmekdir. Çünki, Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümul-
lahü teâlâ”, Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
sohbetine, sözlerine kıymet verdiğinden, o sohbetde bulunmakla, 
kulaklara ve gönüllere lezzet ve hayât veren te’sîrli sözleri dinle-
mekle şereflenenleri büyük ve kıymetli bilir. Bununla berâber, 
haklı olanlara haklı, hatâ edenlere de hatâlı derler. Fekat bu hatâ-
yı, hırs, şehvet ve inâddan değil, re’y ve ictihâdda yanılmak bilir-
ler. Bunların, Ehl-i sünneti sevmesi için, kendileri gibi Eshâb-ı ki-
râma “aleyhimürrıdvân” düşman olmalarını ve bu din büyükleri-
ne kötü göz ile bakmalarını isterler. Hâricîlerin sevmesi için de, 
Ehl-i beyte “aleyhimürrıdvân” düşmanlık etmelerini, Muhammed 
“aleyhi ve alâ âlihissalâtü vesselâm”ın Âline, en yakınlarına düş-
man olmalarını isterler. Yâ Rabbî! Sen, bize doğru yolu gösterdik-
den sonra, bizleri yanılmakdan, yoldan çıkmakdan koru! Bize ka-
lırsa hâlimiz harâb! Sen sonsuz rahmet hazînenden bize merhamet 
et! Her iyiliği, herkese, karşılıksız veren, ihsân eden ancak sensin! 

Ehl-i sünnet âlimlerine göre, o muhârebeler zemânında, Es-
hâb-ı kirâmın üç kısm olduğunu yukarıda bildirmişdik. Bir kısmı 
delîl ve ictihâd ile, hazret-i Alînin “radıyallahü anh” haklı olduğu-
nu anlamışdı. Bir kısmı da, yine delîl ve ictihâd ile, karşı tarafı 
haklı bulmuşdu. Üçüncü kısm ise, delîl ile hiç bir tarafı üstün gör-

– 33 – Eshâb-ı Kirâm - F:3 



medi. Her üç kısmın kendi ictihâdlarına göre hareket etmesi lâzım 
idi. O hâlde birinci kısmın, hazret-i Alîye “radıyallahü anh” yar-
dım etmesi lâzım oldu. İkinci kısmın ise, kendi ictihâdlarına göre, 
karşı tarafa yardım etmesi lâzım oldu. Üçüncü kısmın işe karışma-
ması doğru olup, bir tarafı ötekine tercîh etmeleri hatâ olurdu. O 
hâlde, her üç fırka kendi ictihâdına göre hareket etdi. Kendilerine 
lâzım ve vâcib olanı yapdılar. Bundan dolayı, hangisine birşey de-
nilebilir ve nasıl dil uzatılabilir? İmâm-ı Şâfi’î ve Ömer bin Ab-
dül’azîz buyuruyor ki, (Allahü teâlâ, ellerimizi o kanlara bulaş-
makdan koruduğu gibi, biz de dillerimizi karışdırmakdan koruma-
lıyız!) Bu sözden anlaşılıyor ki, bir tarafa haklı, karşı tarafa hatâlı 
dememiz de, doğru değildir. Çünki, müctehid hatâ edince de bir 
sevâb kazanır ki, ictihâd ve gayretinin karşılığıdır. 

İki müctehidin ictihâdları birbirine uymazsa, her birinin kendi 
ictihâdını doğru, ötekinin ictihâdını yanlış bilmesi lâzımdır. Mese-
lâ, Hanefî mezhebinde kan akması abdesti bozduğu hâlde, Şâfi’î 
mezhebinde bozmaz. Şâfi’î mezhebinde, yabancı kadına dokun-
mak, abdesti bozar, Hanefîde bozmaz. Bunlardan elbette biri doğ-
ru, öteki yanlışdır. Fekat, bir şeyde, doğru taraf birden fazla olur 
mu, olmaz mı? Bu çok derin ve karışık bir mes’eledir. Doğrunun 
bir olup, ötekilerin ind-i ilâhîde yanlış olacağına göre, ictihâdı 
doğru olanlara, iki veyâ on sevâb, hatâ edenler, günâha girmedik-
leri gibi, Allahü teâlâ afv edip, bir sevâb da veriyor. Bir şeyin doğ-
rusu birden çok olur, diyen âlimler de vardır. Meselâ, Âdem aley-
hisselâmın dîninde kızların, erkek kardeşlerine nikâh edilmeleri 
emr olunduğu hâlde, sonradan gönderilen Peygamberlerin “aley-
himüssalevâtü vetteslîmât” dinlerinde harâm olması da, Allahü 
teâlânın emri idi. Allahü teâlânın emrlerinde hatâ olamıyacağın-
dan, her iki emr de doğrudur. Birinci emr, Âdem aleyhisselâma ve 
Onun ümmetine, ikinci emr de, diğer Peygamberlere ve ümmetle-
rine doğrudur. Her müctehid için doğru olan, kendi re’y ve ictihâ-
dıdır. İctihâd, o mezhebde bulunanlar için de hakdır, doğrudur. Şu 
hâlde, hak birden çok olmakdadır. Bunun için, bir mezhebe uyan 
kimse, başka mezhebde bulunanlara ve ictihâdlarına hatâ diye-
mez. Görülüyor ki, her müctehid, kendi ictihâdına göre hareket 
etmeğe mecbûrdur. Bunun hikmetine, fâidesine gelince, (Ümme-
timin ictihâdlarında ayrılması, Allahü teâlânın geniş bir merhame-
tidir) hadîs-i şerîfinin gösterdiği gibi, islâmiyyetden ayrılmaksızın, 
dinde gösterilen kolaylıkdır. Meselâ, Hanefî mezhebinde bulunan 
bir kimsenin bir yerinden kan çıkar ve durmazsa, dâimâ abdesti 
bozulacağından ve her zemân abdest alması güç olduğundan, Şâ-
fi’î mezhebine geçerek veyâ o mezhebi taklîd ederek, zorlukdan 

– 34 –



kurtulacağı gibi, Hanefî mezhebinde bulunan kimse, dişlerini zarû-
retsiz kaplatsa veyâ doldurtsa, gusl abdesti kabûl olmıyacağından, 
Şâfi’î mezhebini taklîd ederek cenâbetlikden kurtulur. Nikâh, ta-
lâk ve zekâtda ise, Şâfi’î mezhebinde karşılaşılan güçlükler, Hane-
fîyi taklîd ederek hafîfletilir. Su mes’elelerinde Hanefî ve Şâfi’île-
rin karşılaşdıkları sıkıntı da, Mâlikî mezhebinin ictihâdını taklîd 
ederek kolaylaşdırılır. Bunlar gibi, dahâ birçok misâller, meselâ 
yolculukda öğle ile ikindi ve akşam ile yatsı nemâzlarını birlikde 
kılmak sûretiyle Hanefîlerin, Şâfi’î mezhebini taklîd etmeleri gibi 
kolaylıklar vardır. Çünki, vapurda, trende, göğüs kıbleden dönün-
ce, Hanefî mezhebinde olanın farz nemâzları kabûl olmaz. Mezheb 
taklîdi hakkında, din âlimlerinin sözleri, Tâm ilmihâl (Se’âdet-i 
Ebediyye) kitâbında uzun yazılıdır. 

Eshâb-ı kirâmı “aleyhimürrıdvân” sevmek, onlara bağlı olmak, 
insanlar içinden beğenilmiş, süzülüp ayrılmış olan bu çok kıymetli 
tabakanın hayât tarzlarına imrenip onlar gibi olmağa özenmek, 
Allahü teâlânın en büyük ni’metidir. Hadîs-i şerîfde, (Kişi sevdiği 
ile berâberdir) buyurulduğundan onları sevenler, onlar iledir. Cen-
netde onların makâmlarında, yakınlarındadır. 

Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ”, ellerine geçen 
delîller ile, imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” haklı olduğunu, karşı 
tarafdakilerin ise, ictihâdda yanıldıklarını anladılar. Hatâ, ictihâd-
da olduğu için, kimsenin birşey söylemeğe hakkı yokdur. Bunlara 
kabâhatli, mel’ûn denilebilir mi? İctihâd emrini yerine getirdiler. 
Cehd edip uğraşdılar. Hakîkati böyle gördüler. Bunların uyuşma-
ması, din âlimlerinin mezheblere ayrılması gibidir. İmâm-ı Alînin 
“radıyallahü anh” (Kardeşlerimiz bize uymadı. Onlar kâfir değil-
dir. Günâha da girmediler. Zîrâ, onları küfrden, günâhdan koru-
yan ictihâdları, buluşları vardır.) buyurduğunu yukarıda bildirmiş-
dik. Ba’zı kimseler, imâm-ı Alî “radıyallahü anh” ile harb edenle-
ri kötüliyor. Âlimler ise, imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” haklı ol-
duğunu söylemekle berâber, karşı tarafdakilerin ictihâdlarına, 
te’vîllerine hatâ demiyor. Hiçbirine dil uzatmıyor, kötülemiyorlar. 
Hayrülbeşer “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimiz, (Eshâbım i-
çin birşey söylerken, Allahü teâlâdan korkunuz!) buyurdu ve 
ehemmiyyetini bildirmek için birkaç kerre tekrâr söyledi. Bir ker-
re de buyurdu ki, (Eshâbımın her biri gökdeki yıldızlar gibidir. 
Hangisine uyarsanız selâmete kavuşursunuz). Sahâbîlerin her biri-
nin kıymetini, büyüklüğünü, yüksekliğini bildiren hadîs-i şerîfler 
pek çokdur. O hâlde hepsini kıymetli ve yüksek tutup, yanlış hare-
ketlerinin iyi sebeblerle, güzel niyyetlerle yapıldığını bilmelidir. İş-
te Ehl-i sünnet mezhebi budur. 

– 35 –



Ba’zıları, bu mes’elede taşkınlık yapdı. Alî “radıyallahü anh” 
ile muhârebe edenlere kâfir dedi. Din büyüklerine her kötü sözü 
söylemekden utanmadılar. Bunların maksadı, hazret-i Alînin “ra-
dıyallahü anh” haklı olduğunu ve karşı tarafdakilerin hatâ etdiğini 
bildirmek ise bunu bildirmek için, Ehl-i sünnetin tutduğu doğru 
yolu seçmek yetişir. Din büyüklerine söğmek, onları kötülemek, 
müslimânlığa sığmaz. Ya’nî bunların tutduğu yol ki, Peygamber e-
fendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâb-ı kirâmına söğme-
ği, la’net etmeği, kendilerine din ve ibâdet edinmişlerdir. Bu, dü-
pedüz dinsizlikdir. Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
halîfelerine söğmeğe ibâdet diyen din, nasıl bir dindir? Bu dünyâ-
da, uzun asrlar içinde birkaç kimse dürlü şeyler uydurarak doğru 
yoldan ayrıldı, bid’atlara sarıldı. Bu sapıklar arasında doğru yol-
dan, şî’îler ve hâricîler kadar çok uzaklaşan görülmemişdir. Din 
büyüklerini söğmeği, kötülemeği, îmânlarının temeli sanan kimse-
lerin, doğru yoldan nasîbi ne olabilir. Bunlar, on iki fırkadır. Hep-
si de Eshâb-ı kirâma “aleyhimürrıdvân” kâfir diyor. Olmadık şey-
leri söyliyorlar. Dört halîfeden üçüne söğmeği ibâdet biliyorlar. 
Böyle kimseler hakkındaki azâbları bildiren hadîs-i şerîfleri de işi-
tince, bunları başkaları için sanıyorlar. Keşki gitdikleri yolun 
ma’nâsını bilip, bu yoldan da kaçınsalardı. Peygamber efendimizin 
“sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâb-ı kirâmına düşmanlık etmese-
lerdi ne güzel olurdu! Hıristiyânlar da kendilerine Îsevî diyor. Ye-
hûdîler de Mûsevî deyip hiçbiri kendilerine kâfir demiyor ve kâfir 
bilmiyorlar. Kendi dinsizliklerini beğenmiyenlere kâfir diyorlar. 
Hepsi de aldanıyorlar. Her ikisi de kâfirdir. 

Eshâb-ı kirâma düşman olmağı, Abdüllah bin Sebe’ adındaki 
bir yehûdî dönmesi ortaya çıkardı. Zemânla, unutulmuş iken, ci-
hâna yayarak dîn-i islâmda büyük bir yara, derin bir uçurum açıl-
masına tekrâr sebeb olan, Şâh İsmâ’îl Safevîdir. 907 [m. 1501] se-
nesinde Îrânda Safeviyye devletini kuran bu adamın altıncı dede-
si, Safiyyeddîn Erdebîlî, Sôfiyye-i aliyyeden sâlih bir zât olup, Mu-
hammed Geylânîden inâbet almışdı. Bunun torunu Cüneydin mü-
ridleri pek çok olduğundan Karakoyunlu hükümdârı Mirzâ Cihân 
şâh tarafından Erdebîlden çıkarılmışdı. Diyâr-ı Bekre gelip, Ak 
koyunlu hükümdârı Uzun Hasene sığınmış ve hemşîresi ile evlen-
mişdi. Oğlu Haydar da, Uzun Hasenin kızını almışdı. Babası ve 
sonra kardeşi öldürülüp, kendisi bir müddet sonra babasının inti-
kâmını almış, Tebrîzde hükûmet kurmuş ve Eshâb-ı kirâma düş-
man olmağı, resmen i’lân etmişdir. Müslimânları kolay aldatabil-
mek için, oniki imâmdan imâm-ı Mûsâ Kâzım “rahmetullahi a-
leyh” soyundan olduğunu söylerdi. Bu sözün yalan olduğunu, ki-

– 36 –



tâbımızın sonunda, hâl tercemesini anlatırken açıkladık. Lütfen o-
radan okuyunuz! Bu zemâna kadar, Îrânda asrlardan beri yaşamış 
olan müslimânlar, hep Ehl-i sünnet idi. Babasının fitne ve fesâdını 
ortadan kaldıran Bahr-i hazerin batısındaki (Dirbendîye) devleti-
nin üçüncü reîsi Şirvânşâhı yakaladıkda, diri diri şişe geçirip kebab 
yapdığı ve Tebrîze girdikde, Ehl-i sünneti kılınçdan geçirdiği meş-
hûrdur. 

Şâh İsmâ’îlin islâm târîhini lekeliyen o bozuk hareketlerinden 
önce, islâm memleketlerinin hiçbirinde, mekteblerde, medreseler-
de, meclislerde, hocalardan, mu’âllimlerden, talebeden hiçbirisi 
Sahâbe-i kirâmdan hiçbirisine dil uzatmazdı. Hanefî âlimleri, Ye-
zîde bile la’net etmeğe izn vermemişdir. Yalnız aldatılmış olan 
ba’zı kimseler, Ehl-i beyti “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” bu-
lundukları derecenin üstüne çıkarmış iseler de, bunlar da, Sahâbe-i 
kirâm için dîne ve edebe muhâlif birşeyler söylememişlerdi. Ehl-i 
beytin kıymetini bilmemekde Abbâsîler, Emevîleri geçmişlerdir. 

Yavuz Sultân Selîm hân “rahmetullahi aleyh” zemânında Îrân 
hükümdârı olan şâh İsmâ’îl, dîni siyâsete âlet ederek, emellerini 
başarabilmek için, müslimânları Ehl-i sünnetden ayırmağa çok uğ-
raşdı. Her tarafa adamlarını göndererek, İslâm memleketlerine 
bozuk i’tikâdını bulaşdırdı. O zemânlar Anadoluda, bektâşîlik, câ-
hiller elinde bulunduğundan, bu tekkeleri sardı. Memleketi bu fe-
lâketden korumak için, bektâşî tekkeleri kapatılmışdı. O tekkeler-
den öteye beriye dağılanlar, birer tekkeye sığınarak i’tikâdlarını 
gizleyip, Ehl-i sünnetden görünerek, bozuk i’tikâdlarını zemân ze-
mân meydâna çıkardılar. Ehl-i beyti sevmek için, Sahâbe-i kirâma 
düşmanlık etmek lâzımdır diyerek, tekkelere gelen Anadolunun 
saf ve temiz müslimânlarını aldatmağa başladılar. Tekke şeyhlikle-
ri de, babadan oğula geçen bir makâm hâlini alıp, çok yerlerde ilm-
de derinleşmemiş ve Ehl-i sünnet i’tikâdından haberi olmayan, gâ-
fil ve câhillerin elinde kaldığından, bu fenâ i’tikâd, dervişler arasın-
da alıp yürüdü. Sahâbe-i kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” 
arasındaki muhârebeleri, kendi görüşlerine ve dünyâya olan hırs 
ve tama’larına göre değişdirerek anlatdılar. Vak’aları, olayları de-
ğişdirdiler. Çirkin hikâyeler uydurdular. Âyet-i kerîme ve hadîs-i 
şerîflere yanlış, bozuk ma’nâ verdiler. Bu çirkin i’tikâd, zemânla 
bütün tekkelere de yayıldı. Son zemânlarda şî’îlik bulaşmıyan bir 
tekke kalmamış gibi idi. 

Mu’âviye “radıyallahü anh” ve torunu olan ikinci Mu’âviye ve 
Ömer bin Abdül’azîzden başka, bütün Emevî halîfeleri zemânla-
rında, Ehl-i beytin yüksek derecelerine yakışmıyacak birşeyler uy-
durulup söylendi ve müslimânlar arasında yayıldı. Abbâsîler ze-

– 37 –



mânında, halîfe olacaklar arasında ictihâd edebilecek âlim kimse-
ler bulunmayıp, dünyâ menfe’atleri için halîfe olmağa uğraşdıkla-
rından, o zemânın târîhcileri, Eshâb-ı kirâm arasındaki vak’aları 
da, Abbâsî halîfelerinin hâline benzeterek yazdı. Emevî halîfeleri-
ne de iftirâlar yapdılar. Bunları lekelediler, kötü tanıtdılar. 

Bunlar, gâliba Ehl-i beyt-i nebevîyi “radıyallahü teâlâ anhüm 
ecma’în” kendileri gibi sanıyor. Onları da, hazret-i Ebû Bekr ile 
Ömere “radıyallahü anhümâ” düşman biliyor. Onları da, kendile-
ri gibi, iki yüzlü, münâfık hayâl ediyorlar. Hazret-i Alînin “radı-
yallahü anh”, üç halîfe ile meşhûr olan dostluğunun siyâsî ve gös-
teriş olduğunu ve onlara, haklı bilerek, kalbinden gelerek değil de, 
münâfıklıkla, hürmet ve sevgi gösterdiğini zan ediyorlar. Ne kadar 
şaşılacak şeydir. Bunlar, Ehl-i beyti, eğer, Resûlullahı “sallallahü 
aleyhi ve sellem” sevdikleri için seviyorsa, Onun düşmanlarına da, 
düşmanlık etmeleri lâzım gelirdi. Onun düşmanlarına, Ehl-i bey-
tin düşmanlarından dahâ çok söğüp, la’net etmeleri îcâb ederdi. 
Bunlardan hiçbirinin, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” 
en büyük düşmanı olan ve mubârek vücûdüne ve nâzik rûhuna e-
ziyyet ve işkenceler yapan Ebû Cehle la’net etdikleri, söğdükleri 
görülmemişdir. Fekat, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” 
en çok sevdiği Ebû Bekri “radıyallahü anh”, Ehl-i beytin düşma-
nı sanarak, âyet-i kerime ile ve hadîs-i şerîfler ile medh edilmiş 
olan bu büyük zâta la’net etmekden, çirkin şeyler söylemekden 
çekinmiyorlar. Bu nasıl müslimânlıkdır? Allah göstermesin, haz-
ret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömerin “radıyallahü anhümâ” Ehl-i 
beyte düşman olacakları düşünülebilir mi? Bu insâfsızlar, keşki 
Ehl-i beytin düşmanlarına la’net etselerdi de, Eshâb-ı kirâmın 
“aleyhimürrıdvân” büyüklerinin ismlerini karışdırmasalardı ve 
din büyüklerini kötülemeselerdi, Ehl-i sünnetden ayrılıkları kal-
mazdı. Çünki, Ehl-i sünnet de, Ehl-i beytin düşmanlarına düşman-
dır. Onların kötü ve alçak olduklarını söylemekdedir. Ehl-i sünne-
tin iyiliğinden biri de şudur ki, belki müslimân olmuşdur, tevbe et-
mişdir diye, hiçbir kâfire ve hiçbir alçağa ism söyliyerek la’net et-
meğe izn vermemişler, kâfirlere toptan la’nete müsâ’ade etmişler-
dir. Son nefesde, Allah korusun, îmânsız giden belli kâfirlere 
la’net etmişlerdir. Bunlar ise, hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Öme-
re “radıyallahü anhümâ” utanmadan, sıkılmadan la’net ediyor. 
Eshâb-ı kirâmın büyüklerine dil uzatıyorlar. Allahü teâlâ, kendi-
lerine doğru yolu göstersin! 

Ehl-i sünnet, iki mühim noktada, bunlardan ayrılmakdadır: 
1 — Birincisi şudur ki, Ehl-i sünnet, dört halîfenin de hilâfeti-

nin doğru olduğunu, dördünün de, halîfe olduğunu söylüyor. Çün-

– 38 –



ki, Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Ben-
den sonra, halîfelik otuz senedir). Bu, gaybdan haber veren hadîs-i 
şerîflerdendir. Otuz sene hazret-i Alînin “radıyallahü anh” hilâfe-
ti ile temâm oldu. Bu hadîs-i şerîf, dört halîfeyi göstermekdedir ve 
hilâfet sıraları doğrudur. Bunlar ise, üç halîfenin hilâfetinin doğru-
luğuna inanmıyor. Zor ile, kuvvet kullanarak halîfe oldular diyor. 
Hazret-i Alîden “radıyallahü anh” başka kimse halîfe olamazdı di-
yorlar. Hazret-i Alînin “radıyallahü anh” üç halîfeye bî’at ve itâ’at 
etmesi, (takıyye) idi. Ya’nî istemiyerek, idâre etmek için idi diyor-
lar. Bu sözleri ile, insanların en iyisinin Eshâbı arasında nifâk, iki 
yüzlülük vardı, birbirlerini aldatarak geçiniyorlardı sanıyorlar. 
Çünki, bunlara göre hazret-i Alîyi “radıyallahü anh” sevenler ile 
sevmiyenler, senelerle birbirleri ile yalancıkdan sevişmişler. Kalb-
lerindeki ayrılığı saklamışlar, düşmanlıklarını dostluk şeklinde 
göstermişler. Bunlara göre, Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve 
sellem” mubârek sohbetinde edeblenen, yetişen Eshâb-ı kirâmın 
hepsi, hîleci, yalancı ve iki yüzlü oluyor. Kalblerinde olanı sakla-
yıp, olmıyanı gösteriyorlar. Bunun için de, bu ümmetin en kötüsü, 
onlar oluyor. Sohbetlerin, derslerin en fenâsı da, Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” sohbeti oluyor. Çünki, bu kötü huylar, 
ondan sirâyet etmiş bulunuyor. Bunlara göre, asrların en kötüsü, 
Eshâb-ı kirâmın “aleyhimürrıdvân” asrı oluyor. Çünki, onların as-
rı, güyâ düşmanlık, intikâm ve iki yüzlülük ile dolu bulunuyor. 
Hâlbuki, Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmde Feth sûresinde, meâlen, 
(Onlar kendi aralarında devâm üzere ve pek fazla merhametlidir-
ler) buyurmakdadır. Allahü teâlâ, hepimizi bu bozuk i’tikâdlardan 
muhâfaza buyursun! 

Bu ümmetin önde olanları bu kadar kötü huylu olursa, sonra-
dan gelenlerinde artık iyilik bulunabilir mi? Bunlar, Peygamber 
efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” sohbetinde bulunmanın 
üstünlüğünü ve bu ümmetin ne kadar hayrlı, kıymetli olduğunu 
bildiren âyet-i kerîmeleri ve hadîs-i şerîfleri acabâ görmemişler mi, 
duymamışlar mı? Yoksa, bunları duyup da inanmamışlar mı? 
Kur’ân-ı kerîmi ve hadîs-i şerîfleri bizlere onlar öğretdi. Eshâb-ı 
kirâm “aleyhimürrıdvân” kötü olursa, onlardan öğrenilen din de 
kötü olmaz mı? Bunların maksadı, yoksa, bu perde altında dîni 
yıkmak mıdır ve islâmiyyeti ortadan kaldırmak mıdır? Ehl-i beyti 
sever görünerek, islâmiyyeti yok etmeğe uğraşıyorlar. Keşki haz-
ret-i Alîyi “radıyallahü anh” sevenlere kıymet verselerdi de, bâri 
bunlara iki yüzlülük damgasını vurmasalardı. Hazret-i Alîyi “radı-
yallahü anh” sever ve sevmez sandıkları Eshâb-ı kirâm, otuz sene 
birbirleri ile yalan, kin ve iki yüzlülük yaparak geçinmişler ise, 

– 39 –



bunların neresinde iyilik kalır? Hangi sözlerine inanılabilir? Ebû 
Hüreyreye “radıyallahü anh” dil uzatıyorlar, söğüyorlar. Hâlbuki, 
bilmiyorlar ki, onu kötüleyince, ahkâm-ı islâmiyyenin yarısı kötü-
lenmiş olur. Çünki, ictihâd derecesine varmış olan büyük âlimleri-
miz buyuruyor ki, ahkâm-ı islâmiyyeyi bildiren üçbin hadîs-i şerîf 
vardır. Ya’nî üçbin ahkâm-ı islâmiyye, sünnet ile belli olmuşdur. 
Bu üçbinden binbeşyüzünü haber veren Ebû Hüreyredir. O hâlde, 
onu kötülemek, ahkâm-ı islâmiyyenin yarısını kötülemek olur. 
İmâm-ı Muhammed bin İsmâ’îl Buhârî buyuruyor ki, Ebû Hürey-
reden “radıyallahü anh” hadîs-i şerîf işitip de söyliyenler, sekiz 
yüzden fazladır. Bunların hepsi de, Eshâbdan ve Tâbi’îndendir. 
Bunlardan biri Abdüllah ibni Abbâs ve biri Abdüllah ibni Ömer, 
birisi Câbir bin Abdüllah, birisi de Enes bin Mâlikdir “radıyallahü 
anhüm ecma’în”. Bunların söylediği, Ebû Hüreyreyi “radıyallahü 
anh” kötüleyen söz, hadîs-i şerîf değildir. Uydurmadır. Hâlbuki, 
onun ilmini ve anlayışını bildiren hadîs-i şerîf meşhûrdur. Kendi 
düşüncesi ile böyle büyük zâtı, hazret-i Alîye “radıyallahü anh” 
düşman sanarak, ona karşı ağzına geleni söylemek, ne büyük insâf-
sızlıkdır. Bu sapıtmaların sebebi, hep sevginin taşkınlığıdır. Az kal-
sın îmânları gidecek. Hazret-i Alî “radıyallahü anh” için de, iki 
yüzlülük yapıp, susdu diyorlar. Onun Şeyhaynı, ya’nî hazret-i Ebû 
Bekrle Ömeri “radıyallahü anhümâ” medh eden sözlerine acabâ 
ne diyecekler. Halîfe iken, birçok insan arasında söylediği, üç halî-
fenin hilâfetlerinin doğruluğunu bildiren sözleri karşısında ne ya-
pacaklar? Çünki, iki yüzlülükle, hilâfet kendi hakkı olduğunu ve 
üç halîfenin hilâfetlerinin haksız olduğunu söylemedi diyorlarsa 
da, onların hilâfetlerinin doğru olduğunu ve kendisinden dahâ 
yüksek olduklarını söylemesi lâzım değildi. Bundan başka, üç halî-
fenin üstünlüğünü bildiren hadîs-i şerîflere ve bunları ve başkala-
rını Cennet ile müjdeliyen hadîs-i şerîflere ne diyecekler? Çünki, 
Peygamber efendimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” de, iki yüzlülük 
yapdı demeleri câiz değildir. Peygamberlerin doğruyu bildirmeleri 
lâzımdır. Dahâ, dahâ! Bunları medh eden âyet-i kerîmelere ne di-
yecekler? Allahü teâlâya da mı dil uzatacaklar? 

Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmde Tevbe, Mâide ve Mücâdele ve 
Beyyine sûrelerinde buyuruyor ki, (Biz onların her birinden râzı-
yız. Onların herbiri de, Allahü teâlâdan râzıdırlar). Demek ki, hem 
sevmiş, hem de sevilmişlerdir. 

A’râf ve Hicr sûrelerinde meâlen, (Biz azîmüşşân, onların 
kalblerindeki gıl ve gışşı nez’ etdik) buyuruyor. Ya’nî kalblerin-
deki kin, hıyânet ve birbirlerine düşmanlık gibi şeyleri kökünden 
çıkarıp atdık. Bu âyet-i kerîme gösteriyor ki, hiçbir sahâbî, hiçbir 

– 40 –



sahâbî için hased ve kin besliyemez. Bunların kökü onlardan sö-
külmüş, atılmışdır. Çünki, hepsi Hakkulyakîne varmışlardır. Ara-
larında hâsıl olan mücâdele ve muhârebeler, ictihâd sebebiyle idi. 
Her biri, kendi ictihâdıyle hareket etmeğe me’mûr ve mecbûr ol-
duğundan, hiçbirine dil uzatılamaz. 

Enfâl sûresinin 64.cü âyet-i kerîmesinde, cenâb-ı Hak, Resûl-i 
Ekremine “sallallahü aleyhi ve sellem” meâlen buyuruyor ki, (Sa-
na, Allahü teâlâ ve mü’minlerden sana tâbi’ olanlar kâfîdir) ki, o 
vakt, Sahâbe-i kirâm pek az idi. Âyet-i kerîmenin ma’nâsına iyi dik-
kat edilirse, Sahâbe-i kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” 
büyüklüğü ve derecelerinin yüksekliği anlaşılır. Her biri dîn-i islâ-
mın yayılmasında, Server-i âleme “sallallahü aleyhi ve sellem” kâ-
fî oluyorlar. Allahü teâlâ, onların ismini, kendi isminin yanına ge-
tirerek buyuruyor ki, hakîkatde ben sana yetişirim ve onlar benim 
kifâyetimin mazharı olur. Görünüşde onlar sana kifâyet eder. Baş-
kasının yardımına lüzûm ve ihtiyâc kalmaz. 

Feth sûresinin 18.ci âyet-i kerîmesinde, cenâb-ı Hak meâlen 
buyuruyor ki, (Ağaç altında sana bî’at eden, [ya’nî emrlerini kayd-
sız şartsız yapmağa söz veren] mü’minlerden Allahü teâlâ râzıdır) 
ki, bunlar Sahâbe-i kirâm idi (ve onlara Sekîne, [ya’nî Tumânînet, 
kalblerine kuvvet] veriyor ve sana olan sevgilerini, Sıdk ve ihlâsı 
biliyor ve onları yakın bir feth ve zafer ile sevâblandıracağını müj-
deliyor.) Hudeybiye anlaşmasında, Sidre yâhud Sümre ağacının al-
tında yapılan söz vermeğe işâretdir. Görülüyor ki, Sahâbeden her-
birinin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” rızâ-i ilâhîye mazhar ol-
duğu ve kalblerinin temiz ve hâlis olduğu ve sekînenin inzâli ve 
Feth-i karîb ile sevâblandırılacaklarını bildirmesi, mertebe ve şân-
larının büyüklüğüne açık bir şâhiddir. 

Feth sûresinin diğer âyet-i kerîmesinde, (Sana bî’at edenler) 
ya’nî seninle gazâ ve cihâdda bulunup, dîn-i islâmın neşrinde, kul-
larıma nasîhat vermekde ve doğru yolu göstermekde berâber ola-
caklarını ahd ve va’d edenler, (Allah celle şânühû ile mübâye’a, 
[ya’nî va’d] etmiş olurlar) buyurdu. 

Diğer âyet-i kerîmede meâlen, (Onlar Allahü teâlâyı severler. 
Allahü teâlâ da onları sever) buyurdu. Görülüyor ki, Sahâbe-i ki-
râmın hepsi “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” Allahü teâlânın 
muhabbetine ve mahbûbiyyetine mazhar olmuşdur. 

Tevbe sûresinin 103.cü âyet-i kerîmesinde meâlen, (Mekke-i 
mükerreme ehâlîsinden olup, Muhâcirîn denilen Sahâbe-i kirâm 
ile, Medîne-i münevvere ehâlîsi olan Ensârdan ve onlara iyilikde 
tâbi’ olanlardan, Allahü teâlâ râzıdır. Onlar da Allahü teâlâdan râ-

– 41 –



zıdırlar) buyuruyor. Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh” Mekke-i 
mükerremenin, Sahâbe-i kirâmın eşrâfından, büyüklerindendir. 

Enfâl sûresinin yetmişikinci âyet-i kerîmesinde meâlen, (Bun-
ların hepsi Peygamber aleyhissalâtü vesselâmı içlerinde ivâ ve is-
kân etmiş, dîn-i islâmı yaymasında nusrat ve yardımda bulunmuş-
lardır) buyuruldu. İmâm-ı Mâlikin “radıyallahü anh” buyurduğu-
na göre, Şâmın fethinde, orada bulunan nasârâ [ya’nî hıristiyanlar] 
dedi ki: Sizin Peygamberinizin Eshâbı, bizim havârîlerimizden da-
hâ iyidir. Zîrâ onların ismi, Tevrâtda ve İncîlde söylenmiş ve medh 
olunmuşdur. 

Sûre-i Fethde yukarıda bildirilmiş olan âyet-i kerîmeye dayana-
rak imâm-ı Mâlik “radıyallahü anh”, Eshâb-ı kirâmı sevmiyenlerin 
kâfir olacağını söylemişdir. İmâm-ı Şâfi’î “rahime-hullahü teâlâ” 
de böyle buyurmuşdur. 

Bu âyet-i kerîmeler ve hadîs-i şerîfler gösteriyor ki, Allahü te-
âlâ ve Onun Resûlü “sallallahü aleyhi ve sellem” Sahâbe-i kirâmın 
hepsini âdil bilmişdir. Allahü teâlânın ve Onun Peygamberinin 
“sallallahü aleyhi ve sellem” âdil bildiği kimseleri, başkalarının 
âdil bilmemesinin ne ehemmiyyeti ve zararı olur? Eğer Sahâbe-i 
kirâm, âyet-i kerîme ve ehâdîs-i şerîfe ile medh ve senâ edilmemiş 
olsaydı dahî, islâma yardımları ve bu uğurda mallarını ve canlarını, 
ana, baba ve evlâdlarını fedâ etmeleri ve Peygamber efendimize 
“aleyhissalâtü vesselâm” yardım etmeleri ve îmânlarının kuvveti, 
hepsinin âdil olduğunu ve böyle i’tikâd etmemiz lâzım geldiğini 
açık olarak göstermekdedir. Ehl-i sünnet âlimlerinin mezhebleri 
de budur. 

Sahâbe-i kirâmın fazîletini, yüksekliğini, şân ve rütbelerinin bü-
yüklüğünü gösteren hadîs-i şerîfler sayılamıyacak kadar çokdur. 
Hepsi için buyurulan hadîs-i şerîfler cildlerle kitâb teşkil eder. 
Bunlardan birkaçını bildirelim: 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” buyuruyor ki: 
(Eshâbımın hepsi, gerek birlikde, toptan, gerekse birer birer, 

yıldızlar gibi nûrludurlar. Bunlardan hangi birine uyarsanız, ya’nî 
ardı sıra giderseniz, asl kurtuluş yolu olan, insanlığın kemâli ve 
se’âdeti olan, Allahü teâlânın sevgisine kavuşursunuz). Bunun i-
çindir ki, din imâmlarımız, ya’nî bu dînin büyükleri, Sahâbe-i ki-
râmdan herbirinin sözlerini, hareketlerini, işlerini huccet ve sened 
olarak almışdır. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” bu 
hadîs-i şerîfde demek istiyor ki, (Eshâbımdan herhangisini kendi-
nize mezheb imâmı tanır, rehber, önder edinirseniz, re’y ve icti-
hâdları ile amel ederseniz, gösterdikleri yolda giderseniz, doğru 

– 42 –



yolda yürümüş olursunuz). Bundan anlaşılıyor ki, bunların hepsi 
müctehiddir. Herbiri âyet-i kerîmelerde ve hadîs-i şerîflerde açık-
ça bildirilmiyen ahkâm-ı dîniyyeyi, ilmleri ile, yükseklikleri ve ke-
mâlleri ile ve kalblerinin nûrları ile âyetlerden ve hadîs-i şerîfler-
den bulup çıkarabilmekdedir. Bunun içindir ki, Server-i âlem “sal-
lallahü aleyhi ve sellem”, Sahâbe-i kirâmdan birçoğunu, dîn-i islâ-
mı yaymak ve herkese bildirmek için, uzak memleketlere gönder-
dikleri zemân, tenbîh buyururlardı ki, karşılaşacağınız vak’aların, 
hâdiselerin nasıl yapılması lâzım geldiğini, Kur’ân-ı kerîmde ve ha-
dîs-i şerîflerde açık göremediğiniz vakt, âyet-i kerîmelerin delâle-
tinden, işâretlerinden, rümûzundan, ifâde şeklinden, uygun ma’nâ-
larından, muhâlif ma’nâlarından, emrlerinin îcâblarından çıkarıp 
anlayınız ve anladığınıza göre yapınız ve yapdırınız! Müctehidlerin 
vazîfesi de budur. Sahâbe-i kirâmın herbirini bir yıldıza teşbîh bu-
yurdu ki, denizlerde, dağlarda, derelerde, tepelerde, sahrâlarda, 
çöllerde yollarını şaşıranlar, kıbleyi, diğer cihetleri arıyanlar, bun-
ların zıyâsı sâyesinde yol bulabilsinler. Zemân-ı se’âdetden sonra 
(Hulefâ-i râşidîn) ve bütün Eshâb-ı kirâm, böylece birbirlerini 
müctehid tanımışlardır. Birbirlerinin re’y ve ictihâdlarına yanlış 
dememişlerdir. Sahâbe-i kirâmın sohbetlerinde ve derslerinde ye-
tişen Tâbi’în-i kirâmın çoğu da böyle müctehid oldu. Bunların soh-
bet ve derslerinde bulunan Tebe’i tâbi’înden bir kısmı da ictihâd 
derecesine yükseldi. İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfe, imâm-ı Mâlik, 
imâm-ı Şâfi’î, imâm-ı Ahmed bin Hanbel, imâm-ı Evzâî, Süfyân-ı 
Sevrî, Süfyân bin Uyeyne, Dâvüd-i Tâî ve benzerleri “rahime-hü-
mullahü teâlâ” bunlardandır. Bunlar azala azala, dördüncü asrın 
sonunda, ictihâd yapabilecek derin âlim yetişemez oldu. Önce gel-
miş müctehidlerden çoğunun da mezhebleri unutuldu. Şimdi, an-
cak dört imâmın mezhebi kaldı. Bunlar da, İmâm-ı a’zam, imâm-ı 
Şâfi’î, imâm-ı Mâlik ve imâm-ı Ahmed bin Hanbel “radıyallahü 
anhüm”dür. Onlardan sonra bu mertebeye, bu dereceye kimse vâ-
sıl olamadı. Onun için, mezhebler, dört olarak kaldı. Müslimânla-
rın hepsi, bu dört mezhebden birine uymağa mecbûr ve me’mûr ol-
du. 

Birkaçını bildirdiğimiz âyet-i kerîmeler ve hadîs-i şerîfler kar-
şısında Allahü teâlâ, mezhebsizlere insâf versin! Herkes bilir ki, i-
ki yüzlülük, hâinlik alâmetidir. Eshâb-ı kirâma ve hele, en kıymet-
lilerinden olan, Allahın arslanına, hiç iki yüzlü denilebilir mi? İn-
sanlık dolayısıyle, doğru söz, bir iki sâat veyâ bir-iki gün saklana-
bilir denirse, yeri vardır. Fekat, Allahın arslanına, tam otuz sene, 
hâinlik alâmetini yüklemek ve bu uzun zemânda, hep iki yüzlü-
lükle yaşadı demek, ne kadar çirkin, ne kadar alçakça bir iftirâ o-

– 43 –



lur. Küçük günâh, her zemân yapılırsa, büyük günâh olur buyur-
muşlardır. Kötü insanların, münâfıkların bir fenâlığını otuz sene 
durmadan yapmanın, artık ne olacağını düşünmeli. Bu sözlerinin 
çirkinliğini bilip de, Şeyhaynın üstünlüğünü kabûl etselerdi, böyle-
ce hazret-i Alîye “radıyallahü anhüm” ihânet etmekden, alçalt-
makdan kurtulurlardı. İki belâdan küçüğünü seçmiş olurlardı. Şu-
nu da söyliyelim ki, Şeyhaynın üstünlüğünü söylemekde, hazret-i 
Alîyi “radıyallahü anhüm” küçültmek yokdur ve onun halîfeliği in-
kâr edilmiş olmaz. Vilâyetdeki yüksek mertebesine ve hidâyet ve 
irşâd makâmına dokunulmuş olmaz. Hâlbuki, bunların dediği gibi, 
onu iki yüzlü bilmekle, bütün bu meziyyetler, kıymetler, kendisin-
den alınmış olur. Çünki, iki yüzlülük, münâfıkların, en aşağı insan-
ların ve yalancı, dolandırıcı kimselerin işidir. 

Şeyhaynın halîfe olacakları ve hattâ Resûlullahın “sallallahü 
aleyhi ve sellem” yanında defn olunacakları, hadîs-i şerîflerde bil-
dirilmişdi. Ebû Bekr-i Sıddîk ve Ömerebnil-Hattâb ve Osmâneb-
nil-Affân ve Alîyyibni Ebî Tâlibin “radıyallahü anhüm” medh ve 
senâlarını bildiren hadîs-i şerîfleri merak edenlere, binikiyüzalt-
mışdört ve binüçyüzyirmibeş hicrî senelerinde İstanbulda basılmış 
olan, türkçe (Menâkıb-i çihâr-yâr-i güzîn) ismindeki kitâbı okuma-
larını tavsiye ederiz. 

Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü teâlâ anh” için, Server-i âlem 
“sallallahü aleyhi ve sellem” buyuruyor ki, (Peygamberlerden son-
ra “aleyhimüssalevâtü vesselâm” Ebû Bekrden dahâ üstün bir 
kimse üzerine güneş doğmamış ve batmamışdır). Diğer bir hadîs-i 
şerîfde buyuruyor ki, (Allahü teâlânın göğsüme akıtdığı ilmlerin 
hepsini, Ebû Bekrin “radıyallahü anh” göğsüne akıtdım). 

Ömerebnil-Hattâb “radıyallahü anh” için olan hadîs-i şerîfler-
den birinde Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” buyuruyor 
ki, (Benden sonra Peygamber gelseydi, Ömer “radıyallahü anh” 
Peygamber olurdu). Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, 
hazret-i Ömerin “radıyallahü anh” derecesini Cebrâîle sormuşdu. 
Cebrâîl “aleyhisselâm” da, (Ben Cebrâîl olduğum hâlde, Âlem ya-
ratıldığı zemândan kıyâmet gününe kadar Ömerin fazîletlerini ve 
kemâlâtını söylesem bitiremem!) demişdi. Bununla berâber, haz-
ret-i Ömerin “radıyallahü anh”, bütün üstünlükleri, hazret-i Ebû 
Bekrin “radıyallahü anh” üstünlüklerinden ancak birisidir. 

İmâm-ı Osmânı “radıyallahü anh” medh eden hadîs-i şerîfler-
den birinde buyuruyor ki, (Her Peygamberin Cennetde bir arka-
daşı vardır. Benim arkadaşım da, Osmândır). 

İmâm-ı Alînin “radıyallahü anh” yüksekliğini bildiren hadîs-i 

– 44 –



şerîflerden birinde buyuruyor ki, (Alînin “radıyallahü anh” bana 
olan yakınlığı, Hârûn Peygamberin, Mûsâ aleyhisselâma olan ya-
kınlığı gibidir). Hârûn aleyhisselâm, Mûsâ aleyhisselâmın kardeşi 
ve vezîri ve muâvini idi. Bu hadîs-i şerîflerden, mezhebsizlerin yan-
lış ma’nâ çıkardığı ve cevâbı, üçüncü kısmda ve (Hak Sözün Vesî-
kaları) kitâbında bildirildi. İmâm-ı Ahmed ibni Hanbel buyuruyor 
ki, imâm-ı Alî “radıyallahü anh” hakkında buyurulan hadîs-i şerîf-
ler kadar, hiçbir sahâbî için söylenmemişdir. 

2 — İkincisine gelince, Ehl-i sünnet, Eshâb-ı kirâm arasındaki 
muhârebelerin, dünyâ için değil, hakîkati ortaya çıkarmak için ya-
pıldığını bildiriyor. Onların hepsini kin ve düşmanlık gibi aşağılık-
lardan uzak biliyor. Çünki, Eshâb-ı kirâmın hepsi, insanların en i-
yisinin sohbetinde, nasîhatları karşısında tertemiz olmuş, kin, düş-
manlık gibi kötülükler kalblerinden çıkarılmışdır. Her biri ictihâd 
makâmına yükselmişlerdir. Her müctehidin, kendi ictihâdına, bu-
luşuna göre hareket etmesi vâcib olduğundan, başka başka ictihâd 
etdikleri şeylerde, birbirlerinden ayrılmaları lâzım olacakdır. Her-
birinin, kendi ictihâdına uyması doğru olacakdır. O hâlde, onların 
ayrılmaları da, birleşmeleri gibi, doğru idi. Keyfleri, şehvetleri, 
nefs-i emmârelerinin istekleri ile değildi. İctihâd yüzünden idi. 

(İctihâd) Kur’ân-ı kerîmde ve hadîs-i şerîflerde açıkça bildiril-
memiş olan emrleri, açık bildirilenlere benzeterek, bir emr meydâ-
na çıkarmak demekdir. Bu da, (Fa’tebirû) ve (Ves’elû ehlezzikri) 
âyet-i kerîmeleri ile emr edilmekdedir. Ya’nî çalışarak, uğraşarak, 
bütün dikkat ve düşüncelerinizle Kur’ân-ı kerîmde ve hadîs-i şerîf-
lerde bulunmıyan mes’eleleri, bulunanlara kıyâs ederek, benzete-
rek bir hükm-i şer’î çıkarınız diye emr edilmekdedir. 

(Mîzân) kitâbında diyor ki, ictihâd yapmağı emr eden âyet-i ke-
rîmeler çokdur. Nahl sûresinin kırkdördüncü âyet-i kerîmesinde 
meâlen, (Bizden indirileni insanlara açıklaman için) ve Nisâ sûre-
sinin ellidokuzuncu âyet-i kerîmesinde meâlen, (Allahın kitâbına 
ve Resûlün hadîslerine mürâce’at edin!) buyuruldu. Bu âyet-i ke-
rîmeler, ictihâd etmeği emr ediyor. 

İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfenin talebesinden ictihâd makâmına 
yükselenlerin en meşhûrları, imâm-ı Ebû Yûsüf, imâm-ı Muham-
med, imâm-ı Züfer ve Hasen bin Ziyâd “rahime-hümullahü teâlâ” 
gibi büyüklerdir. Bunlar, İmâm-ı a’zamdan yalnız birkaç mes’ele-
de ayrılmışlar, bu mes’elelerde kendi ictihâdlarına göre amel et-
mişlerdir. Çünki, bu mes’elelerde kendi ictihâdları ne şeklde ise, 
ona göre amel etmeleri farz olup, İmâm-ı a’zamın re’y ve ictihâdı-
na uymaları câiz değildir. 

– 45 –



Sahâbe-i kirâmın herbiri de müctehid olup, ictihâd rütbesinin 
temâmiyle sâhibi olduklarından, âyet-i kerîmelerde ve hadîs-i şe-
rîflerde açıkça bildirilmiyen mes’elelerde kendi re’y ve ictihâdları-
na göre amel etmeleri farz olup, kendilerinden yukarı olan Sahâ-
be-i kirâmın, dahâ yüksek, dahâ üstün olduklarını bildikleri hâlde, 
onların re’y ve ictihâdlarına tâbi’ olmadılar. Bunun içindir ki, Ser-
ver-i âlemin “sallallahü aleyhi ve sellem” hayâtında ve Hulefâ-i 
Râşidînin hilâfetleri zemânında, dîn-i islâmı bildirmek için, uzak 
memleketlere gönderdikleri Sahâbe-i kirâma, âyet-i kerîme ve ha-
dîs-i şerîflerde açıkça bildirilmiyen mes’eleleri, kıyâs ediniz diye 
emr olunurdu. Meselâ Mu’âz bin Cebeli “radıyallahü anh” Yeme-
ne vâlî ta’yîn buyurdukları zemân, (Orada ne ile hükm ve emr e-
deceksin!) diye sordular. Allahü teâlânın kitâbı ile amel edeceğim, 
dedi. (Kur’ân-ı kerîmde bulamaz isen ne yaparsın?) buyurdukla-
rında, Allahü teâlânın Peygamberinin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
hadîs-i şerîflerini kendime düstûr ve kanûn yapacağım. Ya’nî onun 
sözleri ile, hâlleri ile ve işleri ile amel edeceğim dedi. (Resûlullahın 
sözlerinde de bulamaz isen ne yaparsın?) buyurduklarında, âyet-i 
kerîmeler ve hadîs-i şerîfler dâiresinden çıkmaksızın, kendi ictihâ-
dımla hareket ederim dedi. Resûl-i ekrem “sallallahü aleyhi ve sel-
lem”, bu cevâbları işitince, Mu’âz bin Cebelin “radıyallahü anh” il-
minden ve büyüklüğünden dolayı, Allahü teâlâya hamd ve şükr 
eyledi. Bu hâl, üsûl-i fıkh kitâblarında, Menâr ve Hâşiyesi İbni Me-
lek “rahime-hullahü teâlâ” kitâblarında yazılıdır. 

Eshâb-ı kirâmdan “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” ictihâdla-
rı hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anhüm” ictihâdına uymıyarak, 
onunla muhârebe edenlere, şî’îler kâfir diyorlar. Harb etdikleri için, 
her alçaklıkları söylüyor, la’net ediyorlar. Hâlbuki Eshâb-ı kirâm 
“aleyhimürrıdvân” ictihâd edilmesi lâzım gelen birçok işlerde, Pey-
gamber “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizden ayrı ictihâd et-
mişlerdi. Bu ayrılmaları kabâhat sayılmamışdı. Melek geldiği, vahy 
getirdiği hâlde bile bu ayrılıkdan men’ edilmemişlerdi. 

O hâlde hazret-i Alînin “radıyallahü anh” ictihâdından ayrı-
lanlara kâfir denilebilir mi? Bunun için Eshâb-ı kirâma “aleyhi-
mürrıdvân” dil uzatılabilir mi? Onun ictihâdından ayrılan müsli-
mânlar pek çokdu. Eshâb-ı kirâmın büyüklerinden idi ve bir kısmı 
da, Cennet ile müjdelenenlerdendi. Bunlara kâfir demek, dil uzat-
mak, kolay birşey değildir. Bu dîn-i islâmın hemen yarısını bizlere 
bildiren bunlardır. Bunlar kötülenirse, dînin yarısı yıkılmaz mı? 
Bu büyüklere nasıl dil uzatılabilir ki, bunlardan hiçbirinin bildir-
diği bir hadîsi, islâm âlimlerinden kimse red etmemişdir. Emîr de, 
vezîr de, kebîr de, fakîh de kabûl etmişdir. Allahü teâlânın kitâbı 

– 46 –



olan Kur’ân-ı kerîmden sonra, bütün kitâbların en sahîhi (Buhâriy-
yi şerîf)dir. Şî’îler de buna inanmakdadır. Bu fakîr [ya’nî imâm-ı 
Rabbânî] şî’î âlimlerinin büyüklerinden olan Ahmed Tebtîden i-
şitdim ki, Kitâbullahdan sonra, en doğru kitâb Buhârîdir, diyordu. 
İşte bu kitâbda hem hazret-i Alîye “radıyallahü anh” uyanların, 
hem de uymıyanların bildirdiği hadîs-i şerîfler yazılıdır. Bu muhâ-
rebeler, onların adâletine, doğruluklarına bir leke sürmemişdir. 
Hazret-i Alînin “radıyallahü anh” söylediği hadîs-i şerîfleri yazdı-
ğı gibi, hazret-i Mu’âviyenin “radıyallahü anh” söylediklerini de 
yazmışdır. Eğer hazret-i Mu’âviyede “radıyallahü anh” ve onun 
sözlerinde, şübhe edilecek, dil uzatılacak birşey olsaydı, onun bil-
dirdiği hadîs-i şerîfleri kitâbına yazmazdı. Eski âlimlerimiz, hadîs 
mütehassısları da hep böyle yapmış, Eshâb-ı kirâmın “aleyhimür-
rıdvân” ayrılığını düşünmiyerek, hepsinin bildirdiği hadîs-i şerîfle-
ri doğru kabûl etmişler, kitâblarında yazmışlardır. Hazret-i Alîye 
“radıyallahü anh” uymamağı bir kusûr ve kabâhat saymamışlar-
dır. Şunu iyi bilmelidir ki, hazret-i Alînin “radıyallahü anh” ayrı 
kaldığı her işde, haklı olması lâzım gelmez ve ondan ayrılanların 
her zemân yanılmış olması îcâb etmez. Evet bu muhârebelerde o, 
haklı idi. Fekat, her zemân hakkın onda olması gerekmez. Çünki, 
ictihâd işlerinde Tâbi’înin büyükleri ve din imâmları [mahalle ve 
câmi’ imâmları değil], çok def’a onun ictihâdına uymamış, başka 
ictihâd edip, kendi ictihâdlarına göre hareket etmişlerdir. Hak her 
zemân onda olsaydı, kimse onun ictihâdından ayrılmazdı. Meselâ, 
Tâbi’înin büyüklerinden ve müctehidlerin yüksek tabakasından 
olan Kâdî Şüreyh “rahime-hullahü teâlâ”, onun ictihâdı ile karâr 
vermedi. İmâm-ı Hasenin şâhidliğini kabûl etmemişdi. Müctehid-
ler, hep kâdî Şüreyhin karârı ile hareket ederek, oğlun baba için 
şâhid olmasını câiz görmemişlerdir. Dahâ birçok işlerde, o yüce 
imâma uymıyan ictihâdlar seçilmişdir. İnsâflı okuyucular, bunları 
pek iyi bilirler. Demek ki, hazret-i Alînin “radıyallahü anh” ictihâ-
dından ayrılmak, bir suç değildir. Ayrılanlara dil uzatmak câiz de-
ğildir. 

Âişe-i Sıddîka “radıyallahü anhâ”, Allahü teâlânın sevgilisinin 
sevgilisi idi. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” vefât 
edinceye kadar, onu çok sever ve yanından ayırmazdı. Onun oda-
sında, onun yatağında ve mubârek başı onun kucağında iken can 
vermişdi. Onun misk kokulu odasında defn edilmiş, kalmışdır. Bü-
tün bu üstünlüklerden ve kıymetlerden ayrı olarak kendisi büyük 
âlim ve müctehid idi. Peygamber efendimiz “aleyhissalâtü vesse-
lâm”, dînin yarısının bildirilmesini ona bırakmışdı. Eshâb-ı kirâm 
“aleyhimürrıdvân” sıkışdıkları zemân, ona gelip, ona sorup öğre-

– 47 –



nirlerdi. Böyle bir Sıddîka ve müctehideye, Emîre [Alî] “radıyalla-
hü anhümâ” uymadı diye, dil uzatıp, ona yakışmıyan çirkin iftirâ-
ları söylemek müslimânlığa sığmaz. Peygamberimize “sallallahü 
aleyhi ve sellem” îmânı olan kimsenin ağzından böyle sözler çık-
maz. Alî “radıyallahü anh” Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve 
sellem” dâmâdı ve amcası oğlu ise, Âişe “radıyallahü anhâ” da, 
zevce-i mutahherası, çok sevdiği âilesidir. 

Birkaç sene evveline kadar, bu fakîr [ya’nî imâm-ı Rabbânî] 
miskînleri doyurduğum zemân, Ehl-i abânın rûhlarına niyyet eder-
dim. Ya’nî Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” ile birlikde, 
Alî, Fâtıma, Hasen ve Hüseyn “radıyallahü anhüm” hazretlerinin 
rûhlarına da gönderirdim. Bir gece rü’yâda, Fahr-i âlemi “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” görüp selâm verdim. Selâmımı almadılar ve 
mubârek yüzlerini döndürdüler ve (Ben yemeği Âişenin evinde
yirdim. Bana yemek göndermek istiyenler, Âişenin evine gönde-
rirlerdi) buyurdular. Bundan anladım ki, rü’yâda yüzlerini çevir-
melerinin sebebi, yemek dağıtırken, niyyetde hazret-i Âişeyi “ra-
dıyallahü anhâ” ortak etmediğim imiş. Ondan sonra hazret-i Âişe-
yi de hattâ zevce-i mutahheraların hepsini niyyetde ortak eyledim. 
Ehl-i beytin hepsini “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” araya ko-
yarak düâ eder oldum. Çünki, bunlar da, Ehl-i beytdendirler. O 
hâlde Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” hazret-i Âişe-i Sıd-
dîka yolu ile gelen eziyyet, hazret-i Alî “radıyallahü anhümâ” yo-
lundan gelen eziyyet ve cefâdan dahâ çokdur. Aklı ve insâfı olan, 
bunu pek iyi bilir. Evet bu söylediklerimiz, hazret-i Alîyi “radıyal-
lahü anh”, Peygamber “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizi sev-
diği ve saydığı için sevenler ve sayanlar içindir. Ammâ bir kimse, 
Muhammed aleyhisselâmı araya katmadan, onu doğrudan doğru-
ya seviyorsa, buna sözümüz yokdur. Zîrâ söz anlamaz. Bunun 
maksadı, dîn-i islâmı yıkmak, ahkâm-ı islâmiyyeyi bozmakdır. 

Bunlar Muhammed “sallallahü aleyhi ve sellem”i aradan kaldı-
rarak, Onsuz bir din kurmak, doğruca imâm-ı Alîyi “radıyallahü 
teâlâ anh” sevmek ve ona bağlanmak istiyorlar. Nitekim, târîh bo-
yunca, birçok zemânlarda ba’zı dalkavuklar, ahmaklar, başlarında 
bulunan zâlimlere, diktatörlere yaltaklanarak, dünyâlık ele geçir-
mek için, onlara Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem”, 
hattâ Hâlık teâlânın büyüklüğünü konduruyorlar. Bunların kendi-
leri de, yaltaklandıkları da yıkılıp gitmiş, maddeleri çürümüş, kok-
muş, iğrenç bir hâl almış. Habîs rûhları da, Cehennem azâbına ya-
kalanarak dünyâdaki azgınlıklarının, dîn-i islâma yapdıkları hakâ-
retlerin cezâlarını bulmuşlar. Aldandıklarını anlamışlardır. 

Muhammed aleyhisselâmdan yüz çevirmek, başka birini On-

– 48 –



                      

dan dahâ büyük, dahâ sevgili bilmek küfrdür, dalâletdir, zındıklık-
dır. İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” bunları sevmez. Eshâb-ı kirâmın 
hepsi “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” ve hazret-i Osmân ile 
hazret-i Alî “radıyallahü anhüm”, hep Peygamberimizin “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” hâtırı ve sevgisi için sevilir. Zîrâ, (Onları se-
ven, beni sevdiği için sever. Onlara düşman olan, bana düşmanlık 
etmiş olur) buyurmuşdur. 

Talha ve Zübeyr “radıyallahü anhümâ” Eshâb-ı kirâmın bü-
yüklerinden ve Aşere-i mübeşşereden idi. Ya’nî Cennete gidecek-
leri müjdelenmiş idi. Onlara dil uzatılabilir mi? Onlara söğmek, 
kendini söğmek, küçültmekdir. Ömer “radıyallahü anh” vefât 
ederken, Sahâbe-i kirâm arasından altı kişiyi halîfe olmağa lâyık 
görüp, bunlardan birinin halîfe seçilmesini tavsiye etmişdi. Bunlar-
dan birini, diğerine tercîh edememişdi. Talha ve Zübeyr “radıyal-
lahü anhümâ” o altı büyüklerden ikisidir. Her ikisi de hilâfeti iste-
meyip, haklarını ve re’ylerini diğer dördüne bırakmışdır. Talha 
“radıyallahü anh” o kimsedir ki, Server-i âleme “sallallahü aleyhi 
ve sellem” karşı edebsizlikde bulundu diye, kendi babasını katl ve 
fedâ etmişdi. Allahü teâlâ, onun bu hareketini Kur’ân-ı kerîmde 
medh etmişdir. Zübeyr “radıyallahü anh” ise, Peygamber “sallalla-
hü aleyhi ve sellem”, onun kâtilinin Cehennemde olduğunu haber 
vermişdir. Ona dil uzatanlar, la’net edenler, alçaklıkda, onun kâti-
linden geri değildir. Her ikisi de, islâmın büyükleri ve müslimânla-
rın göz bebekleridir. 

Eshâb-ı kirâmı aşağılamak nasıl câiz olur ki, onlar dîn-i islâmı 
yükseltmek ve Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” yardım 
etmek için, insan gücünün üstünde çalışmışlar, din uğrunda gece-
lerini, gündüzlerine katmışlardır. Mallarını Allahü teâlâ yolunda 
fedâ etdiler. Akrabâlarını, âilelerini, çocuklarını, vatanlarını, evle-
rini, akarsularını, tarlalarını, ağaçlarını Resûlullahın “sallallahü a-
leyhi ve sellem” sevgisi yolunda terk etdiler. Onun mubârek vücû-
dünü kendi vücûdlerine ve Onun sevgisini, mallarının ve evlâdla-
rının sevgisine tercîh ve takdîm etdiler. Bunlar, onlardır ki, soh-
bet, ya’nî arkadaşlık şerefine nâil ve o sohbetde, başkalarına nasîb 
olmıyan bereketlere ve derecelere mâlik oldular. Bunlar onlardır 
ki, vahyi, ya’nî Kur’ân-ı kerîmin inmesini görmek ve Cebrâîl 
“aleyhisselâm” ile berâber oturmak şerefine kavuşdular. Mu’cize-
lere, hârikalara şâhid oldular. Başkalarına işitmek nasîb olan 
ni’metleri ve ilmleri gördüler. Onlardan sonra kimseye verilmiyen 
kalb temizliği, rûh olgunluğu, onlara verildi. Başkaları dağ kadar 
altun sadaka verse, onların bir avuç arpa sadakası sevâbına, hattâ 
yarısına yetişemez. Allahü teâlâ, onları Kur’ân-ı kerîmde medh e-

– 49 – Eshâb-ı Kirâm - F:4 



derek, (Onlardan râzıyım, onlar da benden râzıdır) buyurdu. Sû-
re-i Feth sonunda, onlara kızanlara, düşman olanlara (Kâfirler) 
buyuruluyor. Şu hâlde, onlara düşman olmakdan, küfrden kaçar 
gibi kaçmak lâzımdır. Bunlar, Server-i âlemi “sallallahü aleyhi ve 
sellem” aşırı sevdiklerinden, Onun makbûlü oldular. Eğer ba’zı iş-
lerinde birbirlerinden ayrılırlar, kendi ictihâdlarına göre hareket 
ederlerse birşey denemez. Hakkı ve doğruyu bulmak için hâsıl 
olan ayrılıkdır ve başkasının ictihâdına uymamakdır. İmâm-ı Ebû 
Yûsüf, ictihâd derecesine yükseldikden sonra, imâm-ı a’zam Ebû 
Hanîfeye “radıyallahü anhümâ” uysaydı hatâ olurdu. Kendi re’yi-
ne uyması doğrudur. İmâm-ı Şâfi’î “rahmetullahi aleyh” Sahâbe-i 
kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” sözlerine uymaz, ken-
di re’yine tâbi olurdu. İster Sıddîk-ı a’zam olsun, ister imâm-ı Alî 
olsun, hangi büyük Sahâbî “radıyallahü anhüm” olursa olsun, söz-
lerine uymayıp, kendi re’yi ile karar vermeği doğru yol bilirdi. Her-
hangi bir müctehidin, Sahâbînin “radıyallahü anh” sözüne uyma-
ması, mümkin ve câiz iken, Sahâbe-i kirâmın, ictihâd işlerinde bir-
birlerinden ayrılmaları, münâkaşa etmeleri, niçin kabâhat olsun? 
Sahâbe-i kirâm “radıyallahü anhüm” ictihâd işlerinde, ba’zan Ser-
ver-i âleme “sallallahü aleyhi ve sellem” de uymamış, sallallahü 
aleyhi ve sellem efendimizin ictihâdından ayrılmaları bir kabâhat 
olmamış, çirkin sayılmamış, men’ olunmamış ve azarlanmamışlar-
dır. Sahâbe-i kirâmın “radıyallahü anhüm” böyle ayrılmalarını, Al-
lahü teâlâ beğenmeseydi, elbette men’ eder ve ayrılanlara azâb 
edeceğini bildirirdi. Hâlbuki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” ile yüksek sesle konuşanları men’ buyurmuş ve azarlamışdı. 

Bedr muhârebesinde alınan esîrlere ne yapalım, süâlini buyur-
dukda da, Sahâbe-i kirâmın re’yleri, ya’nî fikrleri başka başka ol-
muşdu. Ömer-ül Fârûk ve Sa’d ibni Mu’âz “radıyallahü anhümâ” 
esîrleri öldürelim dedi. Diğer Sahâbîler “radıyallahü anhüm” ise, 
para karşılığı bırakalım, demişlerdi. Server-i âlem “sallallahü aley-
hi ve sellem” de, bu re’yi kabûl buyurup salıverdiler. Sonra, âyet-i 
kerîme gelerek, birinci re’yin doğru olduğu bildirildi. 

Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” büyüklü-
ğünü ve mezheblerin ne olduğunu anlamak için ictihâdı iyi bilmek 
lâzımdır. 

Mâl ve mülke olma magrûr, 
deme var mı ben gibi. 
Bir muhâlif yel eser, 
savurur harman gibi. 

– 50 –



İ C T İ H Â D  
İctihâd, gücü, kuvveti yetdiği kadar, zahmet çekerek, uğraşarak 

çalışmak demekdir. İctihâddan maksad, âyet-i kerîmelerden ve ha-
dîs-i şerîflerden, ma’nâları açıkça anlaşılmıyanları, açıkça bildiren 
diğer ahkâm-ı islâmiyyeye kıyâs ederek, benzeterek, bunlardan ye-
ni hükmler çıkarmağa uğraşmak, çalışmak demekdir. Meselâ anaya, 
babaya itâ’ati emr eden âyet-i kerîmenin meâl-i âlîsi, (Onlara, öf sı-
kıldım demeyin!)dir. Döğmekden, söğmekden bahs buyurulmamış-
dır. Âyet-i kerîmede, yalnız bunların en hafîfi olan öf kelimesi açık-
ça bildirildiğine göre, müctehidler, döğmenin, söğmenin ve hakâret 
etmenin elbette harâm olacağını ictihâd etmişlerdir. Yine meselâ, 
Kur’ân-ı kerîmde şerâb içmek yasak edilmiş, başka içkiler bildiril-
memişdir. Şerâbın harâm olmasının sebebi, hamr kelimesinden de 
anlaşılacağı üzere, tahmîr-i akl, ya’nî aklı karışdırdığı, giderdiği için-
dir. Bundan dolayı müctehidler, şerâbın harâm olmasındaki sebeb, 
herhangi bir içkide bulunsa harâmdır, diye ictihâd etmişler. Her ser-
hoş eden şeyin harâm olduğunu emr buyurmuşlardır. Allahü teâlâ, 
Kur’ân-ı kerîmde, ictihâd ediniz! diye emr ediyor. Birçok âyet-i ke-
rîmelerden, ilmleri derin olan yüksek derecedeki âlimlerin ictihâd 
ile emr olundukları anlaşılmakdadır. O hâlde, ehliyyeti ve liyâkati 
ve ilmde ihtisâsı tâm olanların, ya’nî ma’nâları açıkça anlaşılmıyan 
âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîflerin içlerinde saklı bulunan ahkâmı ve 
mes’eleleri, mefhûmen, mantûkan, delâleten anlıyabilecek kuvvet 
ve kudretde olanların ictihâd etmesi farzdır. 

İctihâd makâmına lâyık olabilmek için, birçok kayd ve şartlar 
vardır. Evvelâ arabî yüksek ilmleri temâm bilmekle berâber, 
Kur’ân-ı kerîmin hepsi ezberinde olmak, sonra, âyet-i kerîmelerin 
ma’nâ-i murâdîsini, ma’nâ-i işârisini, ma’nâ-i zımnî ve iltizâmîsini 
bilmek ve âyet-i kerîmelerin, indiği zemânları ve sebebleri ve ne 
hakkında geldiklerini, küllî, cüz’î olduklarını, nâsih, mensûh olduk-
larını, mukayyed ve mutlak olduklarını ve bunlar gibi diğer vechele-
rini ve kırâet-i seb’a ve aşereden ve kırâet-i şâzzeden nasıl istihrâc 
edildiklerini bilmek, kütüb-i sitte ve diğer hadîs kitâblarında bulu-
nan hadîs-i şerîflerin hepsini ezberden bilmek ve her hadîsin ne ze-
mân ve ne için söylendiğini ve şümûl derecesini, hangi hadîsin diğe-
rinden evvel veyâ sonra olduğunu, âid oldukları cihetleri, hangi 
vak’a ve hâdise üzerine söylendiklerini ve kimler tarafından nakl ve 
rivâyet edildiklerini ve bunların her birinin hâl tercemelerini bil-

– 51 –



mek, fıkh ilminin üsûl ve kâ’idelerine vâkıf olmak, oniki ilmi, âyet-i 
kerîmelerin ve hadîs-i şerîflerin rümûz ve işâretlerini, sûrî ve ma’ne-
vî tefsîrlerini anlayıp kavrıyabilecek ayrı bir irfâna, nûr-i îmân ve it-
mi’nân ile dolu münevver ve muaffâ bir kalb ve vicdâna sâhib bu-
lunmak lâzımdır. Bu yüksek vasflar ve husûsiyyetler, ictihâd mevkı’ 
ve makâmının îcâbları ve lüzûmlu şartlarıdır. Fekat, böyle fazîletle-
ri taşıyan, aklları kuvvetli kimseler, ancak Peygamberimizin “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” asr-ı se’âdetinde ve Sahâbe-i kirâmın “radı-
yallahü teâlâ anhüm ecma’în” zemânında ve Tâbi’în ve Tebe’i tâ-
bi’în devrinde bulunabiliyor, sohbet bereketi ile yetişiyordu. Zemân 
ilerleyip, asr-ı se’âdetden uzaklaşıldıkça, fikrler, re’yler bozulmuş, 
dağılmış, bid’atler türemiş, böyle üstün, kıymetli kimseler yavaş ya-
vaş azalmış, dördüncü asrdan sonra, bu sıfatlara mâlik bir âlim orta-
da kalmamışdır. Böyle olduğu, (Mîzân-ül-kübrâ) ve (Redd-ül-muh-
târ) ve (Hadîka) kitâblarında, açıkça yazılıdır. 

(Fa’tebirû) âyet-i kerîmesinin meâl-i âlîsi, (Ey akl sâhibleri! 
Akl erdiremediğiniz mes’elelerde, onları bilen ve derinliklerine 
tâm ermiş olanlara tâbi’ olunuz) demekdir. 

İctihâd makâmına varmış bulunan yüksek kimseler, kendi icti-
hâdlarına göre hareket etmek mecbûriyyetindedir. Başka mücte-
hidlerin ictihâdlarına tâbi’ olamazlar. Hattâ Peygamberlerin “aley-
himüssalevâtü vesselâm” zemânlarında da, sahâbîlerden biri, ken-
di Peygamberinin ictihâdına uymıyan ictihâdda bulunursa, kendi 
ictihâdına göre hareket ederdi. Burada bir süâl sorulabilir. Pey-
gamberler de “aleyhimüssalevâtü vesselâm” ictihâd eder mi idi? 
Evet, onlar da, Allahü teâlânın açıkça bildirmediği emrleri, açık 
bildirilmiş olan emrlere kıyâs ederek, benzeterek ictihâd ederlerdi. 
Fekat ictihâdlarda hatâ edip yanılmak ihtimâli olduğundan, icti-
hâdlarında hatâ ederlerse, Allahü teâlâ, derhâl Cebrâîl aleyhisse-
lâmı göndererek, hatâları vahy ile düzeltilirdi. Ya’nî Peygamberle-
rin “aleyhimüssalevâtü vesselâm” ictihâdları hatâlı kalmazdı. Me-
selâ, Bedr gazasında alınan esîrlere yapılacak şey için, Server-i 
âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” ba’zı Sahâbe-i kirâm ile birlikde 
bir dürlü, Ömer “radıyallahü anh” ise, başka dürlü ictihâd etmiş-
lerdi. Sonra, âyet-i kerîme gelerek, Allahü teâlâ, imâm-ı Ömerin 
“radıyallahü anh” ictihâdının doğru olduğunu bildirdi. Bunun gibi 
(Abese) sûresi de, bir ictihâd hatâsını düzeltmek için nâzil olmuş-
du. [Tefsîr-i Hüseyn Kâşifî.] Peygamber efendimizin “sallallahü 
aleyhi ve sellem” vefâtları sırasında, hokka ve kalem hakkındaki 
emrlerinin anlaşılmasında hazret-i Ömerin “radıyallahü anh” icti-
hâdı, yine böyledir ki, ileride bildireceğiz. 

Eshâb-ı kirâmdan sonra “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” 

– 52 –



meşhûr dört imâm ve bunların mezheblerine göre ictihâd eden 
imâm-ı Ebû Yûsüf, imâm-ı Muhammed, imâm-ı Züfer, ibni Nü-
ceym, imâm-ı Râfi’î, imâm-ı Nevevî, imâm-ı Gazâlî ve benzerleri 
“rahime-hümullahü teâlâ” gibi yüksek âlimler yetişdi. Asr-ı se’â-
det uzaklaşdıkça, hadîs-i şerîfleri nakl ve rivâyet eden oniki silsile-
nin, ya’nî haber verme zincirinin halkaları artdı. Hadîs-i şerîflerin 
hangi silsileden ve hangi kimselerden alınacağı, düşünülecek bir 
mes’ele oldu ve çok güç ve belki imkânsız oldu. Bundan dolayı, 
dördüncü asrdan sonra, ictihâd edebilecek bir âlim yetişemez oldu. 
Bütün müslimânlar, bu dört imâmdan birine tâbi’ olup, o imâmın 
mezhebine uymağa mecbûr oldu. 

Dîn-i islâmı yıkmak için uğraşanlardan bir kısmı, o kadar kur-
naz oldukları hâlde, islâmiyyetin inceliklerini kavrayamadıkların-
dan, kitâblarında ve konferanslarında (ictihâd kapısı kapandı) sö-
züne saldırıyor. Fekat kürsîlerden saçdıkları rakı kokuları ile berâ-
ber, çürük ve boş kafalarından, ağızlarına sızan hezeyânları, dinle-
yicilere gülünç olmakdan başka te’sîr yapamıyor. Elhamdülillah, 
islâm semâsını kaplıyan korkunç irtidâd bulutlarının karartmakda 
olduğu gençliğin saf ve berrak rûh deryâsı, hakîkat güneşinin beli-
ren tektük şuâ’ları ile ışıldamağa başlamakdadır. 

İctihâd, bir ibâdet olduğundan, ya’nî Allahü teâlânın emri ol-
duğundan, hiçbir müctehid, diğer bir müctehidin ictihâdına yanlış 
diyemez. Çünki, her müctehide, kendi ictihâdı hakdır ve doğrudur. 
Meselâ, imâm-ı Şâfi’î “rahime-hüllahü teâlâ”, Hanefî mezhebinde 
olmadığı hâlde, (İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfenin “rahmetullahi 
aleyh” re’y ve ictihâdını beğenmiyene, Allahü teâlâ la’net etsin!) 
ya’nî merhamet etmesin buyurmuşdur. İmâm-ı Ebû Yûsüf ve 
imâm-ı Muhammed ve diğer imâmların “rahime-hümullahü te-
âlâ”, İmâm-ı a’zama uymayan sözleri, onu beğenmemek, kabûl et-
memek değildir. Kendi ictihâdlarını bildirmekdir. Bunu bildirme-
ğe me’mûrdurlar. Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” uzak 
memleketlere gönderdikleri Sahâbe-i kirâma, güçlük karşısında 
kalınca, âyet-i kerîmelere mürâce’at etmelerini, orada bulamazlar-
sa, hadîs-i şerîflere mürâce’at etmelerini, orada da bulamazlar ise, 
kendi re’y ve ictihâdları ile hareket etmelerini emr buyururdu. 
Kendilerinden dahâ yüksek ilmli ve fikrli olsalar dahî, başkalarının 
fikr ve ictihâdına uymamalarını emr buyururdu. 

İşte bunun gibi, imâm-ı Ebû Yûsüf ve imâm-ı Muhammed de 
“rahime-hümallahü teâlâ” hocaları, üstâdları olan imâm-ı a’zam 
Ebû Hanîfe “rahmetullahi aleyhim” hazretlerinin fikr ve re’yine 
tâbi’ olmayıp, kendi ictihâdları ile hareket ederlerdi. Hâlbuki, 
İmâm-ı a’zamın “rahmetullahi aleyh” ilmi, fikri, onların üstünde i-

– 53 –



di ve onların üstâdı idi. 
Dört mezheb arasındaki farklar da, bundan ileri gelmekdedir. 

Meselâ Hanefî mezhebinde kan akınca abdest bozulduğu hâlde, 
imâm-ı Şâfi’înin ictihâdında bozulmuyor. Şâfi’î mezhebinde bulu-
nan biri, elinden kan akınca, abdest almadan nemâz kılarsa, hiçbir 
hanefî, ona abdestsiz nemâz kıldı diyemez. Çünki onun tâbi’ oldu-
ğu mezheb imâmının ictihâdı böyledir. Hanefî mezhebinde bulu-
nan bir kimse, yabancı bir kadının [nikâhla alması ebedî harâm 
olan onsekiz kadından başkasının] derisine dokundukdan sonra, 
abdestini yenilemeden nemâz kılsa, hiçbir şâfi’î de, o hanefînin ab-
destsiz nemâz kıldığını söyliyemez. O hâlde abdestde, nemâzda, 
nikâhda, mîrâsda, vasiyyetlerde, talâkda, cürm ve cinâyetlerde, 
alışverişde ve bunlar gibi birçok şeylerde imâmlarımızın [ya’nî en 
büyük din âlimlerinin] birbirine uymıyan sözleri, hep ictihâdları o-
lup, hiçbiri diğerinin sözüne yanlış, bozuk dememişdir. 

Sahâbe-i kirâm da “rıdvânullahi aleyhim ecma’în” böylece bir-
çok işlerde birbirlerine uymamışlarsa da, hiçbiri diğerinin ictihâdına 
yanlış dememiş, dalâlet, fısk demeği hâtırlarına bile getirmemişler-
dir. Meselâ, Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü anh” halîfe iken, müsli-
mân olmasını teşvîk için, bir muhtedîyi, bir sahâbînin yanına kata-
rak, beyt-ül-mâlın muhâfaza me’mûru olan hazret-i Ömere “radı-
yallahü anh” gönderdi. Buna zekât hissesini versin! diye emr eyledi. 
Ömer “radıyallahü anh” ise, bu parayı vermedi. (Müellefe-i kulûb) 
ismi verilen bu gibi kimselere zekât verilmesi, âyet-i kerîmede emr 
edilmiş iken, neye vermedin? diye sorunca, imâm-ı Ömer “radıyal-
lahü anh” (kâfirlerin kalblerini yumuşatmak emri, Allahü teâlânın 
va’d etdiği zafer ve gâlibiyyet başlamadan evvel, kâfirlerin azgın ol-
duğu zemânda idi. Şimdi ise, müslimânlar kuvvetlenmiş, kâfirler 
mağlûb ve âciz olmuşdur. Şimdi kâfirlerin kalblerini mal ile kazan-
mağa lüzûm kalmamışdır) buyurdu. (Müellefe-i kulûb) denilen kâ-
firlere zekât verilmesi emrini nesh eden, ya’nî yürürlükden kaldıran 
âyet-i kerîmeyi ve Mu’âz hadîsini okudu. İmâm-ı Ömerin “radıyal-
lahü anh” bu ictihâdının, Sıddîk-ı a’zamın re’y ve ictihâdına uyma-
ması, onun bu emrini red etmek değildir. Beyt-ül-mâlin [ya’nî, müs-
limânlara âid para ve eşyânın] muhâfazasına ve idâresine me’mûr 
olduğu için, ictihâdını söylemişdi. Ebû Bekr de “radıyallahü anh” bu 
ictihâdından dolayı ona bir şey dememişdi. Hattâ, ictihâdını değişdi-
rerek, Eshâb-ı kirâmın hepsi, hazret-i Ömer gibi ictihâd eylediler. 
İmâm-ı Rabbânî, 2.ci cild, otuzaltıncı (36) mektûb sonlarında, Es-
hâb-ı kirâmın, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” ictihâdın-
dan ayrılmasına misâl olarak, şunu da yazmakdadır: 

Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, vefât etmesine 

– 54 –



yakın bir zemânda, (Bana kâğıd veriniz, size birşeyler yazacağım!) 
buyurmuşdu. Orada bulunanlardan bir kısmı, kâğıd verelim dedi. 
Bir kısmı da vermiyelim dedi. Ömer-ül Fârûk “radıyallahü anh”, 
bu kısmdan idi. (Allahü teâlânın kitâbı, bize yetişir) dedi. Bu yüz-
den de ona dil uzatıyor, kötülüyorlar. İşin iç yüzünü anlasalar, bir-
şey söyliyemezler. Çünki, Fârûk “radıyallahü anh”, vahyin son 
bulduğunu, Cebrâîl aleyhisselâmın gökden artık haber getirmiye-
ceğini ve re’y ve ictihâddan başka bir yolla ahkâm çıkarılamıyaca-
ğını bilmişdi. O ânda Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” ya-
zacağı şeyler, ictihâdla bulunacak şeyler olacakdı. Allahü teâlânın 
(İctihâd ediniz!) emri ile, başka müctehidler de, bunları bulabilir-
di. İşte Ömer “radıyallahü teâlâ anh”, bunları hemen düşünerek, 
Resûlullahı “sallallahü aleyhi ve sellem” o veca’lı, sıkıntılı anda üz-
mek, yormak istemedi. Başkalarının yapacağı ictihâdları kâfî gör-
dü ve (Bize Kur’ân-ı kerîm yetişir) buyurdu. Ya’nî (Müctehidlerin 
kıyâs ve ictihâd etmeleri için, Kur’ân-ı kerîm kâfîdir) dedi. Yalnız 
Kur’ân-ı kerîmi söylemesinden anlaşılıyor ki, hâllerden ve işâret-
lerden anlamışdı ki, yazılacak ahkâmın ictihâdı, hadîs-i şerîflerden 
çıkarılmayıp, Kur’ân-ı kerîmden çıkarılacak şeylerdi. O hâlde, haz-
ret-i Ömerin “radıyallahü anh” kâğıd getirmeğe mâni’ olması, Re-
sûlullahı “sallallahü aleyhi ve sellem” hastalığın şiddeti, ağrıların 
kesreti zemânında üzmemek, yormamak için merhamet ve şefka-
tinden idi. Zâten, kâğıd istemeleri de emr şeklinde değil, başkala-
rını ictihâd zahmetinden kurtarmak için acıdıklarından idi. Çünki, 
emr şeklinde olsaydı, emrleri bildirmek lâzım olduğundan, kâğıdı 
istemeğe ehemmiyyet verir. Eshâbının “radıyallahü teâlâ anhüm 
ecma’în” uyuşmaması ile vazgeçmezdi. 

Süâl: Fârûk “radıyallahü anh” o zemân (Durun bakalım sayık-
lıyor mu?) demişdi. Bunu niçin söyledi? 

Cevâb: İmâm-ı Rabbânî “kuddise sirruh”, buna şöyle cevâb bu-
yuruyor: Fârûk “radıyallahü anh”, belki o sözün, hastalığın ateşli 
ânında istemiyerek söylendiğini sanmışdı. Nitekim (yazacağım) 
buyurmaları, buna işâretdir. Çünki, Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem”, ömründe birşey yazmamışdı. Bundan başka, (Benden 
sonra yoldan çıkmıyasınız!) buyurmuşdu. Hâlbuki, din kâmil ol-
muş, ni’met temâm olmuş ve Allahü teâlâ râzı olmuş iken, yoldan 
çıkmak nasıl olabilir? Bu temâmlık ve bu kemâl ile berâber, yol-
dan çıkılacaksa, bunu durdurmak için bir ânda ne yazılabilir? Yir-
miüç senede yazılanın durduramıyacağı bir dalâleti önliyecek ne 
yazılabilir? Fârûk “radıyallahü anh”, bunlardan anlamışdı ki, bu 
söz insanlık îcâbı, istemeden söylenmişdi. Bir kısmı soralım dedi. 
İkinci kısmı, sormıyalım, râhatsız etmiyelim, dedi ve sesler yüksel-

– 55 –



di. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Kalkınız, birbirleriniz 
ile çekişmeyiniz! Peygamberin huzûrunda çekişmek iyi değildir) 
buyurdu ve artık, böyle şey söylemedi. Kalem, kâğıd istemedi. 

Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”, ictihâd ile 
çıkarılacak ahkâmda Peygamberimizden “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” ayrılmaları eğer [Allah göstermesin] keyf ve inâd ile olsaydı 
mürted olurlardı. Dîn-i islâmdan çıkarlardı. Çünki, Server-i âleme 
“sallallahü aleyhi ve sellem” karşı ufak bir edebsizlik küfrdür. 
Böyle şeyden Allahü teâlâya sığınırız. Hâlbuki, bu ayrılıkları 
(Fa’tebirû) emrine uymak için idi. Çünki, ictihâd mertebesine yük-
selen bir kimsenin, ictihâdla bulunan hükmlerde, başkasının ictihâ-
dına uyması hatâdır ve yasakdır. Evet Kur’ân-ı kerîmde ve hadîs-i 
şerîflerde açıkça bildirilen hükmlerde ictihâd olmaz. Bu hükmlere 
uymak her müslimâna lâzımdır. 

Hülâsa ve netîce olarak deriz ki, Eshâb-ı kirâmın hepsi “radıyal-
lahü teâlâ anhüm ecma’în” gösteriş yapmakdan uzak, kimseye be-
ğendirilmelerini düşünmeyip, yalnız kalblerini, huylarını temizleme-
ğe uğraşırlardı. Görünüşe aldırmazlar, öze ve hakîkate ehemmiyyet 
verirlerdi. Birinci işleri, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” 
emrlerini yapmak, Onu gücendirmekden sakınmak idi. Analarını, 
babalarını, çocuklarını, âilelerini, o Servere fedâ etmişlerdi. Ona 
olan îmânları, ihlâsları o kadar çokdu ki, mubârek tükürüğünün ye-
re düşmesine zemân bırakmazlar, âb-ı hayât gibi içerlerdi. Tıraş 
olunca, mubârek saçlarını, sakal kesintilerini yere düşmeden kapı-
şırlar, bir kılını taşımağı, tâc ve tahtdan kıymetli bilirlerdi. Koca Ro-
ma ordularını yere seren, kal’aları, memleketleri feth eden Hâlid ib-
ni Velîd “radıyallahü anh”, bütün bu muvaffakıyyetlerinin, başında 
taşıdığı bir (sakal-ı şerîf) sâyesinde olduğunu söylemişdi. 

Evlâddan evlâda yâdigâr kalan bu sakal-ı şerîfler, câmi’lere 
vakf edilmişdir. Mubârek günlerde ziyâret edilmekdedir. Eshâb-ı 
kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” o Servere olan îmân ve 
ihlâslarının çokluğundan, kan aldırınca, içdikleri meşhûrdur. Ya-
landan ve iftirâdan uzak olan o mubârek insanlardan, Resûlullaha 
“sallallahü aleyhi ve sellem” karşı edebe yakışmaz görünen bir söz 
çıkarsa, buna iyi ma’nâ vermeğe çalışmalı, kelimeyi değil, maksadı 
düşünerek selâmete ermeliyiz! 

Süâl: Ahkâm-ı ictihâdiyyede hatâ ihtimâli olunca, Resûlullah-
dan “sallallahü aleyhi ve sellem” gelen ahkâm-ı islâmiyyenin hep-
sine nasıl güvenilebilir? 

Cevâb: Peygamberlerin “aleyhimüsselâm” ahkâm-ı ictihâdiy-
yeleri, sonradan ahkâm-ı semâviyye olur. Ya’nî Peygamberlerin 

– 56 –



“aleyhimüsselâm” hatâ üzerinde kalmaları câiz değildir. Ahkâm-ı 
ictihâdiyyede müctehidler ictihâd edip ayrılıklar belli oldukdan 
sonra, Allahü teâlâ doğru hükmü bildirir. Doğru belli olur. O hâl-
de Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” hayâtda iken çıka-
rılan ahkâm-ı ictihâdiyyenin hepsinde vahy gelerek doğruları bildi-
rilmiş, şübhelileri hiç kalmamışdır. Demek ki, Resûlullahdan “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” gelen ahkâmın hepsi doğrudur. Hepsi 
kat’îdir. Çünki, hepsi vahy ile bildirilmişdir. Sonradan vahy ile 
doğrusu bildirilecek olan bu ahkâmda ictihâd etmeği emr etmek-
den maksad, müctehidlere derece ve sevâb vermek içindir. Pey-
gamber efendimizden “sallallahü aleyhi ve sellem” sonra bulunan 
ahkâm-ı ictihâdiyye ise, böyle kat’î olmayıp, zannîdir, şübhelidir. 
Bunları yapmak lâzım ise de, inanmıyan kâfir olmaz. Fekat, bun-
lardan da, bütün müctehidlerin birbirlerine uygun ictihâdları ile çı-
karılan bir hükmü inkâr eden, yine kâfir olur. 

Hülâsa, bizler, kalblerimizi, Ehl-i beytin hürmet ve sevgisi ile 
nûrlandırmalı ve Sahâbe-i kirâmın hepsini, hiç birini ayırmadan, 
büyük ve yüksek bilmeliyiz “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”. 
Her birini Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizin 
ta’yîn buyurdukları derece ve yükseklikde tanımalıyız! Aralarında 
olan münâkaşaların ve muhârebelerin, güzel niyyet ve iyi sebebler-
den ileri geldiğine inanmalı, hiçbirine kusûr ve kabâhat bulmama-
lı ve söylememeliyiz! 

İmâm-ı Şâfi’î ve imâm-ı Ahmed “radıyallahü anhümâ” buyuru-
yorlar ki, (Ellerimiz o kanlara bulaşmadığı gibi, dillerimizi de bu-
laşdırmakdan muhâfaza edelim!) O hâlde Sahâbe-i kirâmın hepsi-
ni, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” talebeleri oldukları 
için, sâf ve temiz bilmemiz ve çok sevmek, hurmet etmek lâzım gel-
diğini i’tikâd etmemiz îcâb eder. Sahâbe-i kirâmın, Tabi’în-i izâmın 
ve Tebe’i tâbi’înin ve müctehidlerin ve mütekellimîn, fukahâ, mu-
haddisîn, müfessirîn ve bu ümmetin sâlihlerinin hepsi böyle i’tikâd 
etmişlerdir. 

Ehl-i sünnet ve cemâ’at denilen zümre-i nâciyyenin de mezheb 
ve i’tikâdları bu doğru yoldur. Bir kimse, bu ümmet-i necîbenin 
evliyâsından birinin birkaç gün meclisinde bulunup, onun sohbeti 
ile güzel huylarından, fazîletlerinden edinerek, fâidelenince, buna 
bütün dünyâda kıymet biçilmez iken, nasıl olur da Eshâb-ı kirâ-
mın birbirleri ile olan ayrılıkları ve muhârebeleri kötü maksadlı 
kimselerin, kendilerine benzeterek söyledikleri ve kitâblarında 
yazdıkları gibi çirkin ve uygunsuz bilinir? Çünki, Eshâb-ı kirâm 
“aleyhimürrıdvân” Resûl-i ekremi “sallallahü aleyhi ve sellem” 
aşırı severlerdi. Uğrunda canlarını, mallarını, mülklerini, evlâdla-

– 57 –



rını, ezvâc, baba ve analarını ve vatanlarını, terk ve fedâ ederlerdi. 
Uzun zemânlar sohbetlerinde bulunarak her cihetden fâidelenmiş 
ve Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” ahlâkı ile 
ahlâklanmış, aşağı huylardan temizlenmiş, kalbleri, nefsleri saf ve 
pâk olmuşdu. Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
Eshâb-ı kirâmı “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” için böyle söy-
lemek ve zan etmek aslâ câiz değildir. 

Böyle söyliyen ve yazan zevâllılar, bilmiyorlar mı ki, onlara 
düşmanlık edenler, doğrudan doğruya Server-i âleme “sallallahü 
aleyhi ve sellem” düşmanlık etmiş oluyorlar. Onları kusûrlu bil-
mekle, Fahr-i âlemi “sallallahü aleyhi ve sellem” kusûrlu göstermiş 
oluyorlar. Bunun içindir ki, dînimizin büyükleri, (Peygamberimi-
zin “aleyhissalâtü vesselâm” Eshâbına hurmet etmiyen, onları ku-
sûrlu bilen, Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” îmân etme-
miş olur) buyurdular. 

Cemel ve Sıffîn vak’aları, onları kötülemeğe sebeb olamaz. İki 
tarafdakiler de, günâha girmedi, belki sevâb kazandılar. Zîrâ, ha-
dîs-i şerîfde bildirildiği gibi, ictihâdda hatâ eden müctehide bir se-
vâb, isâbet edene iki veyâ on sevâb vardır. Şübhe yokdur ki, ayrı-
lık, gizli maksadlar ve dünyâ arzûları için olmayıp ancak ictihâdla-
rın uymaması sebebi iledir. İmâm-ı Muhammed Kurtubînin Tezki-
resi Muhtasarında, imâm-ı Abdülvehhâb-ı Şa’rânî buyuruyor ki: 
(Mu’âviye ve Alî “radıyallahü anhümâ” arasındaki muhârebe ve 
ayrılıklar, ictihâd ayrılığından doğan dînî bir mes’ele idi. Dünyâ ar-
zûlarına kavuşmak için değildi. Ya’nî, saltanat ve reîslik sevdâsı ile 
değildi ki, söz edilsin. Belki, din için olduğundan iyi ve makbûl idi.) 
İmâm-ı Kurtubî ve Abdülvehhâb-ı Şa’rânî bu dînin büyüklerin-
dendir. Yine aynı kitâbda diyor ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve 
sellem” buyurdu ki, (Bundan sonra, [ya’nî benden sonra], eshâbım 
arasında fitne çıkarak muhârebe olacakdır. Cenâb-ı Hak bunları, 
benimle olan sohbetlerinden dolayı afv ve mağfiret eder. Bunlar-
dan sonra gelen müslimânlar arasında bu sebeble çıkacak fitnede 
kimse afv olunmıyacakdır). Çünki, onlar, sahâbî değildir, ya’nî 
sohbetde bulunmamışlardır. İnsan, dünyâda iken sevdiği kimse ile 
haşr olacakdır. Sahâbe-i kirâmın hepsi, Server-i âlemi “sallallahü 
aleyhi ve sellem” çok severdi. 

Yine aynı sahîfede yazılı olan bir hadîs-i şerîfden anlaşılıyor ki, 
Eshâb-ı kirâm “aleyhimürrıdvân” arasındaki muhârebelerde hem 
ölen, hem de öldüren Cennetlikdir. Onların hepsi büyük müctehid 
idi. Bir müctehid, kendinden dahâ yüksek bir müctehidin ictihâ-
dından başka ictihâd edince, kendi ictihâdı ile amel etmesi lâzım-
dır. Başkasının ictihâdına uyması câiz değildir. İmâm-ı a’zam Ebû 

– 58 –



Hanîfenin talebesi olan imâm-ı Ebû Yûsüfün ve imâm-ı Muham-
medin ve yine imâm-ı Muhammed Şâfi’înin talebesinden olan Ebû 
Sevrin ve Müzenînin, üstâdlarının re’ylerine uymıyan ne kadar ic-
tihâdları var. Onların harâm dediklerine halâl, halâl dediklerine 
harâm demişlerdir. Bunlara, günâh işledi, hatâ etdi denilemez. 
Kimse de böyle dememişdir. Zîrâ, ayrılmaları, ictihâd yüzünden-
dir. Kendileri de müctehiddir. Eshâb-ı kirâmın her biri de böyle 
müctehiddi. Vahşîden “radıyallahü anh” hazret-i Ebû Bekre “radı-
yallahü anh” kadar hepsi, hazret-i Mu’âviye de “radıyallahü anh”, 
müctehid idiler. Her biri, Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve 
sellem” kalblere işliyen mubârek nazarlarına ve düâlarına kavuş-
makla şereflenmişdir. Meselâ, hazret-i Mu’âviye “radıyallahü teâlâ 
anh”, (Yâ Rabbî! Onu hâdî ve mehdî kıl!) düâsına kavuşmuşdu. 
Hâdî, doğru yolu bulmuş, hidâyete ermiş, Mehdî, hidâyete getirici 
demekdir. Düşünülürse, bu düâ, dünyâ ve âhıretin en yüksek de-
recesini göstermekdedir. Şübhe eden, Server-i âlemin “sallallahü 
aleyhi ve sellem” düâsının kabûl olmıyacağını iddi’â etmiş olur. 
Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” Sahâbenin büyüklerini 
sayarken, hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü teâlâ anh” için,
(Ümmetimin en merhametlisidir) buyurdukları gibi, hazret-i 
Mu’âviye “radıyallahü anh” için de, (Ümmetimin en halîmi ve en 
cömerdidir) buyurmuşlardı. İyi düşünmelidir ki, bu iki kıymetli 
huy ve sıfatın derecesi, nerelere kadar yükselmekdedir? 

İbni Hacer-i Mekkî “rahime-hullahü teâlâ” (Tathîr-ül-cenân) 
kitâbının yirmiyedinci sahîfesinde şöyle yazıyor: Abdüllah ibni 
Abbâs “radıyallahü anhümâ” buyuruyor ki: Cebrâîl “aleyhisse-
lâm” Peygamber “aleyhissalâtü vesselâm” efendimize geldi. Yâ 
Muhammed “sallallahü aleyhi ve sellem”! Mu’âviyeyi “radıyallahü 
anh” sana tavsıye ederim. Kur’ân-ı kerîmi yazdırmakda ona em-
niyyet et, güven! dedi. Yine aynı sahîfede yazıyor ki, Resûl-i ekrem 
“sallallahü aleyhi ve sellem”, birgün mubârek zevcesi Ümm-i Ha-
bîbenin “radıyallahü anhâ” odasına geldi. O esnâda hazret-i 
Mu’âviye “radıyallahü anh” başını, kız kardeşi Ümm-i Habîbenin 
“radıyallahü anhâ” kucağına koymuş uyuyordu. Resûl-i ekrem “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” bu hâli görünce, buyurdu ki, (Yâ Ümm-i 
Habîbe! Kardeşini bu kadar çok mu seviyorsun?) Kardeşimi çok 
seviyorum, dedi. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” bu-
yurdu ki, (Onu Allahü teâlâ ve Resûlü de seviyor). 

O kitâbda yine yazıyor ki, hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh” 
Peygamber efendimize “sallallahü aleyhi ve sellem”, yakın akrabâ 
olmak ile şereflenmişdir. Çünki, kız kardeşi Ümm-i Habîbe “radı-
yallahü anhâ”, Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sel-

– 59 –



lem” zevcelerinden idi. 
Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” bir hadîs-i şerîfle-

rinde buyuruyor ki, (Allahü teâlâ, bana söz verdi ki, kızlarını aldı-
ğım ve kızlarımı verdiğim âileler Cennetde benimle berâber ola-
caklardır). 

Hazret-i Mu’âviyenin “radıyallahü anh” fazîletlerini bildiren 
hadîs-i şerîflerden birisi de budur ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem”, hazret-i Mu’âviyeye “radıyallahü anh” buyurdu ki, 
(Sen melik olduğun zemân, ya’nî halîfe olduğun zemân, vazîfeni i-
yi yap!) Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh” buyuruyor ki, benim 
halîfe olmağa arzû ve hevesim, bu hadîs-i şerîfi işitdiğim zemân 
başladı. Zîrâ bu hadîs-i şerîf benim halîfe olacağımı müjdeliyordu. 
Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” hazret-i Mu’âviyenin 
“radıyallahü anh” ileride halîfe olacağını haber vermişdi. Bu haber 
de mu’cizelerinden biridir. Mu’âviye “radıyallahü anh”, bu hadîs-i 
şerîfin muhakkak meydâna çıkacağına îmânı olduğundan, halîfe 
olacağı zemânı bekliyordu. Fekat bunun hakîkî zemânı, emîrül 
mü’minîn imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” vefâtından ve imâm-ı 
Hasenin “radıyallahü anh” hilâfeti kendinden ayırarak ona verdi-
ği ândan sonra idi. Mu’âviye “radıyallahü anh”, acele ederek, vak-
tinden önce, Âişe ve Zübeyr ve Talhanın “radıyallahü anhüm”, 
imâm-ı Alî “radıyallahü anh” ile harb etmelerinden sonra, bu ar-
zûsunu yerine getirmek istedi ki, bunda yanılmışdı. Fekat bu hatâ-
sı, ictihâdda hatâ olduğundan, hiç birşey denemez. 

Yine o kitâbda diyor ki, Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” Ebû Bekr ve Ömere “radıyallahü anhümâ” danışdı. İki def’a, 
(Fikrinizi bana söyleyiniz!) buyurdu. Onlar, (Allahü teâlâ ve Re-
sûlü “sallallahü aleyhi ve sellem” dahâ iyi bilir) dediler. Sonra, 
Mu’âviyeye “radıyallahü anh” haber gönderdi. Yanlarına gelince: 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (İşlerinizde 
Mu’âviyeyi bulundurunuz. Çünki, o kavîdir, emîndir.) 

Diğer bir hadîs-i şerîfde, (Yâ Rabbî, Mu’âviyeye hesâbı ve ki-
tâbeti bildir! İslâm memleketlerinde, ona yüksek mevkı’ ve ma-
kâm ver! Emrlerinin yapılmasını kolaylaşdır! Onu azâbdan koru!) 
diye düâ buyurdu. İmâm-ı Ömer “radıyallahü anh”, Mu’âviyeyi 
“radıyallahü anh” medh ve senâ edip, hazret-i Ebû Bekr “radıyal-
lahü anh” Şâmı alınca, oraya vâlî yapdığı kardeşi Yezîdin vefâtın-
da onu, kardeşi yerine, vâlî ta’yîn etdi ve halîfe kaldığı on sene 
içinde vazîfesinden azl etmedi. İmâm-ı Osmân ve imâm-ı Alî “ra-
dıyallahü anhümâ” da, halîfe iken Mu’âviyeyi “radıyallahü anh” 
Şâm vâlîliğinde bırakıp azl etmediler. O zemân, birçok vilâyetler, 

– 60 –



vâlîlerinden şikâyet etdikleri hâlde, Mu’âviye “radıyallahü anh” 
dâimâ sevilmiş, kimse onu şikâyet etmemişdir. 

Sôfiyye-i aliyyenin büyüklerinden ve reîslerinden olan, gavs-i 
a’zam seyyid Abdülkâdir-i Geylânî “rahime-hullahü teâlâ” bütün 
mü’minlere dîni öğretmek ve i’tikâdlarını düzeltmek için yazdığı 
(Gunyet-üttâlibîn) kitâbının birinci cüz’ünün ellidördüncü sahîfe-
sinde, Ebû Bekr, Ömer, Osmân ve Alî ve Hasen “radıyallahü an-
hüm” hilâfetlerini uzun uzadıya anlatdıkdan sonra, diyor ki: 
(İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” vefât edince, imâm-ı Hasen “radı-
yallahü anh” müslimânların kanı dökülmemesi ve herkesin râhat 
etmesi için, hilâfeti bırakmak istedi ve Mu’âviyeye “radıyallahü 
anh” teslîm eyledi ve onun emrlerine tâbi’ oldu. O günden i’tibâ-
ren, Mu’âviyenin “radıyallahü anh” hilâfeti hak ve sahîh oldu. Bu 
sûretle, Server-i âlemin “sallallahü aleyhi ve sellem” haber vermiş 
olduğu, (Bu benim oğlum seyyiddir, ya’nî büyükdür. Allahü teâlâ, 
bunun ile mü’minlerden iki büyük fırka arasını bulur, ya’nî barış-
dırır) hadîs-i şerîfinin ma’nâsı meydâna çıkdı. Görülüyor ki, i-
mâm-ı Hasenin “radıyallahü anh” tâbi’ olması ile, Mu’âviye “radı-
yallahü anh”, islâmiyyete uygun halîfe olmuş, böylece müslimân-
lar arasındaki anlaşmazlık sona ermişdir. Tâbi’în ve Tebe’i tâbi’în 
ve dünyâdaki bütün müslimânlar Mu’âviyeyi “radıyallahü anh” 
halîfe olarak tanımışdır. Server-i âlem “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” hazret-i Mu’âviyeye “radıyallahü anh”, (Halîfe olduğun ze-
mân yumuşak ol veyâ güzel idâre et!) buyurdukları gibi, diğer bir 
hadîs-i şerîfde, (İslâmiyyet değirmeni otuzbeş sene veyâhud otuz-
yedi sene devâm edecekdir!) buyurmuşdur. Peygamberimizin 
“sallallahü aleyhi ve sellem” çarh, ya’nî dolab buyurmasının sebe-
bi, dindeki kuvveti ve sağlamlığı bildirmek içindir. Bu müddetin 
otuz senesi dört halîfe ve imâm-ı Hasen “radıyallahü anhüm” ile 
temâmlandıkdan sonra, geri kalan beş veyâ altı veyâ yedi senesi, 
hazret-i Mu’âviyenin “radıyallahü anh” hilâfeti zemânıdır. Hilâfe-
ti, ondokuz sene ve birkaç ay sürmüşdür.) 

Gunye kitâbının türkçe tercemesi basılmışdır. Okunması tavsı-
ye olunur. 

(Mir’ât-ı kâinât) kitâbı, ikinci cild, üçüncü sahîfesinde diyor ki, 
(Hazret-i Mu’âviyenin “radıyallahü anh” babası, Ebû Süfyân olup, 
beşinci babası Abdü Menâf, Resûlullahın da “sallallahü aleyhi ve 
sellem” dedelerinden idi. Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh”, hic-
retden ondokuz sene evvel, dünyâya gelmişdir. Babası ile Mekke-i 
mükerremenin fethi günü îmâna gelmişdi. Uzun boylu, beyâz yüz-
lü, güzel, yakışıklı ve heybetli idi. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve 
sellem” Kur’ân-ı kerîmi yazan kâtiblerinden olup, çok düâlarını ka-

– 61 –



zanmışdı. Halîfe olacağı da, kendisine müjdelenmiş idi. Birgün, Re-
sûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” hayvana binip, onu da, arka-
sına bindirmişdi. Konuşurlarken (Yâ Rabbî! Buna çok ilm ve hilm 
ver!) diye düâ buyurmuşdur. Târîhlerin hepsi diyor ki: Aklı, zekâ-
sı, afvı, cömerdliği, idâresi, yumuşaklığı pek ziyâde olup, dillerde 
gezerdi. Afvı ve yumuşaklığı hakkında nice hikâyeler vardır ve iki 
büyük arabî kitâb hâlinde neşr edilmişdir. Arabistânda dört dâhî 
yetişmişdir. Hazret-i Mu’âviye, Amr ibn-i Âs, Mugîre tebni Şu’be 
“radıyallahü teâlâ anhümâ” ve Ziyâd bin Ebîhdir. Âlimlerden bir-
çoğu demişdir ki, çok heybetli, cesâretli, tedbirli, gayretli, merha-
metli olup, her sûretle, sanki idâreci olarak yaratılmışdı. Hattâ, haz-
ret-i Ömer, onu gördükçe “radıyallahü anhümâ” (Bu, bir Îrân şâhı-
dır) buyururdu. Bir şey isteyeni boş çevirmez, katkat fazlasını verir-
di. Birgün, Hasen “radıyallahü anh” borcu olduğunu söyledikde, 
seksen bin altın vermişdi. Amr ibni Âsı “radıyallahü anh” Mısra vâ-
lî yapıp, iki sene bütün Mısr gelirini, ona bağışlamışdı. 

Ağabeysi Yezîd, Ömer “radıyallahü anhümâ” tarafından, Şâmda 
vâlî iken hicretin yirminci senesinde vefât etmiş ve yerine, bunu ve-
kîl ta’yîn etmişdi. Halîfe Ömer “radıyallahü anh”, asîl olarak vâlî 
yapdı. Hazret-i Osmân, Alî ve Hasen “radıyallahü anhüm” de, ken-
disini azl etmediler. Hicretin kırkbirinci senesinde islâmiyyete uy-
gun, sahîh halîfe oldu. Buna, bütün islâm memleketlerinde bulunan-
lar, râzı olup, bu seneye (âmül-cemâ’a) ismi verildi. Halîfe olunca, 
Afrikada kâfirlerle cihâda başladı. Bir sene sonra, Abdürrahman is-
minde bir serdârı [kumandanı] Îrânın şarkında Sicistâna [ya’nî Sista-
na], bir sene sonra, Sûdana ordu gönderip, oraları kâfirlerden aldı. 
Kırkdördüncü yılda Kâbil şehrini, sonra Mühelleb kumandasındaki 
ordusu, Hindistân ve Semerkandı aldı. Mühelleb, dahâ sonraları hâ-
ricîlerle çok muhârebeler yaparak yayılmalarını önlemiş büyük bir 
kahramandır. Kırkbeşde Afrîkıyye [ya’nî Tunus] alındı. 47’de Çinde 
büyük ve çetin muhârebeler yapıldı ve çok şehîd verildi, kırksekizde 
Kıbrıs adasına, bizzat gazâya gidip, feth eyledi. 

Kıbrıs adası, nice zemân müslimânların elinde kaldı. (Ahlâk-ı 
alâî) kitâbı son kısmı, beşinci sahîfede diyor ki, (Kıbrıs adasında, 
Eshâb-ı kirâmdan ve Tâbi’în-i izâmdan, çok kimselerin mezârı var-
dır. Bilhâssa Enes bin Mâlikin “radıyallahü anh” teyzesi Ümm-i Hı-
râm “radıyallahü anhâ” orada medfûndur). Bir gün, Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” onun evinde uyumuşdu. Gülerek 
uyandı. Yâ Resûlallah! Niçin güldünüz dedikde, (Yâ Ümm-i Hı-
râm! Ümmetimden bir kısmını, gemilere binip, kâfirlerle gazâya gi-
derler gördüm!) buyurdu. Ümm-i Hırâm (Yâ Resûlallah! Düâ et, 
ben de onlardan olayım!) dedi. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi 

– 62 –



ve sellem”, (Yâ Rabbî! Bunu da onlardan eyle!) diye düâ buyurdu. 
Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh” zemânında Ümm-i Hırâm, 
zevci ile gemilere binip, Kıbrısa gitdi. Kıbrısda atdan düşüp şehîd 
oldu. Kıbrısın ikinci fâtihi, Mısr sultânı Eşref Tatar olup, 828 [m. 
1425] de feth etmişdir. Üçüncü fâtihi ikinci Sultân Selîm hân olup, 
978 [m. 1570] de almışdı. Berlin muâhedesinden sonra 1295 [m. 
1878] de yalnız idâresi İngiltereye bırakılmışdır. Hazret-i Mu’âviye, 
elli senesinde oğlu Yezîdi, İstanbulu almağa gönderdi. Hâlid ibni 
Zeyd ebû Eyyûbel ensârî de, bu orduda olup, birçok Eshâb-ı kirâm 
“aleyhimürrıdvân” ile birlikde İstanbulda şehîd oldular. Bizansdan 
her sene vergi almak üzere sulh yapdılar. Ellidört yılında Ubeydul-
lah ibni Ziyâd [Abbâsî vezîrlerinden, ibni Zeyyâd başkadır] ku-
mandasındaki bir ordusu, Asyada Ceyhûn nehrini develerle geçip 
Buhâra alındı. Asyada, Afrikada her ân islâmiyyet yayıldı. Kudüs-i 
şerîfi, evvelce Ömer “radıyallahü anh” almış idi ise de, sonra kâfir-
lerin eline geçmişdi. Mu’âviye “radıyallahü anh” tekrâr aldı. Hülâ-
sa, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Yâ Rabbî! Mu’âvi-
yeyi her yerde hâkim et!) düâsı, yerini bulup, Afrikada Kayrivan-
dan, Asyada Buhârâya kadar ve Yemenden İstanbula kadar bütün 
memleketlere hâkim oldu. Herkes kendisini sever, hürmet ederdi. 
Ehl-i islâm, râhat ve bolluk içinde idi. Gâyet güzel giyinir, latîf at-
lara biner, zevk ile yaşardı. Fekat, Resûlullahın “sallallahü aleyhi 
ve sellem” sohbeti ve hayr düâları sâyesinde, islâmiyyetden ayrıl-
mazdı. Günâh, zulm etmemeğe çok dikkat ederdi. Şâmda, hazret-i 
Ömer zemânında dört sene, hazret-i Osmân zemânında oniki sene, 
hazret-i Alî zemânında beş sene, Hasen hilâfetinde altı ay vâlî olup, 
Hasen “radıyallahü anhüm” hilâfeti bırakınca, bütün islâm memle-
ketlerine şer’an ve sahîh olarak ondokuz sene halîfe oldu. Hicretin 
altmışıncı senesinde [60] Receb ayında, yetmişdokuz yaşında vefât 
etdi. Şâmda defn edildi. Vefât edeceği zemân, bereketlenmek için, 
hurmetle saklamakda olduğu, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” efendimizin mubârek saçlarından birkaç kılı ve mubârek tır-
naklarını, ölünce ağzına ve gözlerine koymalarını vasiyyet etmişdi. 
Abdürrahmân, Yezîd, Abdüllah isminde üç oğlu ile Hind, Remele, 
Safiyye ve Âişe isminde dört kızı vardı). Mir’ât-ı kâinâtın yazısı, bu-
rada temâm oldu. 

Mısr ulemâsından imâm-ı Ahmed bin Muhammed Şihâbüd-
dîn-i Kastalânînin “rahime-hullahü teâlâ”, (Mevâhib-i ledünniy-
ye) kitâbının, şâir Mahmûd Abdülbâkî “rahime-hullahü teâlâ” 
tercemesinde diyor ki, (İbni İshaka göre, Mu’âviye “radıyallahü 
anh” Şâmda yirmi sene vâlî, yirmi sene de halîfe idi. İmâm-ı Ah-
med bin Hanbel buyuruyor ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve 

– 63 –



sellem”, ona düâ edip, (Yâ Rabbî! Mu’âviyeye ilm ve hesâb öğret! 
Onu Cehennemden koru!) buyurdu. Kur’ân-ı kerîmi yazmak vazî-
fesi ile meşhûrdur.) 

Muhammed Şemseddîn Sâmî beğ (Kâmûs-ül a’lâm)da diyor ki, 
(Mu’âviye “radıyallahü anh”, Eshâb-ı kirâmın büyüklerinden idi. 
Babası Ebû Süfyân, kardeşi Yezîd ve anası Hind ile birlikde, Mek-
kenin alındığı gün îmâna gelmişdir. Kendisi dahâ evvel müslimân 
olmuş, babasının korkusundan gizlemişdi. Babası da, kendisi de, 
hâlis ve sağlam müslimân olup, Huneyn gazâsında, Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” önünde harb etmişlerdir. Ebû Süfyâ-
nın, Tâif gazâsında bir gözü kör olmuş, hazret-i Ebû Bekr-i Sıddî-
kın hilâfeti zemânında, onüç senesindeki Yermük muhârebesinde 
de diğer gözü çıkmışdı. Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh”, 
Fahr-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizin kâtibliğinde 
bulunmak şerefine de nâil olmuşdu. Hazret-i Ebû Bekr “radıyalla-
hü anh” Şâma asker gönderdikde, ağabeysi Yezîd ile birlikde Hâ-
lid ibni Velid “radıyallahü anh” kumandası altında harb etmişler-
dir. Hicretin kırkbirinci [41] senesinde, Kûfede hilâfetle kendisine 
bî’at olunarak, yirmi sene halîfelik etmişdir. Hazret-i Mu’âviye 
“radıyallahü anh” fevkalâde akllı, çok zekî, fasîh, tatlı ve te’sîrli 
söz sâhibi idi. Gâyet sabrlı ve halîm, kerem ve ihsân sâhibi bir zât 
idi. Şâmda vâlî iken, halîfe Fârûk-ı a’zam “radıyallahü anh”, Ro-
malıları hayretde bırakan ve meşhûr olan, sâde ve mütevâdı’ kıyâ-
feti ile, Şâmı şereflendirdikde, onun muntazam, zarîf hâlini görün-
ce, (Bu, Îrân şâhları gibidir) buyurmuşdu. Hazret-i Mu’âviye “ra-
dıyallahü anh” halîfe iken, dîn-i islâmın, dünyâya yayılmasına ve 
terakkîsine çok hizmet edip, çok memleketler almışdır. Din âlim-
lerimiz, kendisinden çok hadîs-i şerîf alarak kitâblara yazmışlardır, 
[ki bu, büyüklüğünü, i’timâd ve emniyyet olunduğunu gösteren, 
kuvvetli bir şâhiddir]. Fahr-i kâinât “sallallahü aleyhi ve sellem” 
efendimizin, kendisine vermiş olduğu bir gömleğe sarıp; saklamış 
olduğu Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizin tırnak 
kesiklerini de gözlerine ve ağzına koyarak, defn etmelerini vasiy-
yet etmişdi). Kâmûs-ül a’lâm yazısı burada bitdi. 

(Mecelle) ismindeki çok kıymetli kitâbı hâzırlamakla, dîn-i is-
lâma büyük hizmet eden ve en doğru oniki cild Osmânlı târîhini 
yazmış olan, Lofcalı, meşhûr Ahmed Cevdet Pâşa “rahime-hulla-
hü teâlâ” (Kısas-ı Enbiyâ)sının yedinci cüz’ü, yüzdoksanikinci 
[192] sahîfesinde diyor ki: Hicretin altmışıncı senesinde Mu’âviye 
“radıyallahü anh”, hutbe okudukdan sonra, (Ey müslimânlar! Ü-
zerinizde hâkimliğim uzun sürdü. Sizi usandırdım. Ben de sizden 
usandım. Sizden ayrılmak istemeğe başladım. Siz de benden ayrıl-

– 64 –



                      

mak ister oldunuz. Fekat, benden sonra, size benden iyisi halîfe ol-
maz. Nitekim benden evvelkiler de, benden iyi idiler. Her kim, Al-
lahü teâlâya kavuşmak isterse, Allahü teâlâ da ona kavuşmağı se-
ver. Yâ Rabbî! Sana kavuşmak istiyorum. Sen de benim mülâkatı-
mı irâde buyur! Beni mubârek ve mes’ûd eyle!) dedi. Sonra hasta 
oldu. Oğlu Yezîdi huzûruna isteyip, dedi ki, (Yavrum! Seni, sefer-
ler ile dolaşmakdan kurtardım. Her işini kolaylaşdırdım. Herkesi 
sana itâ’ate getirdim. Sana kimseye nasîb olmıyan mal bırakıyo-
rum! Hicâz ehâlisini gözet ki, onlar senin aslındır. Sana gelecekle-
rin en muhteremidirler. Irak ehâlisini de gözet! Hergün senden bir 
me’mûrun azl edilmesini isteseler bile, azl et! Şâm ehâlisini de gö-
zet ki onlar, senin yardımcılarındır. İşleri bitince, bunları, yine Şâ-
ma getir. Çünki, başka memleketlerde çok kalırlarsa, ahlâkı bozu-
lur. Sana rakîb olacak üç kişidir. Bunlardan Abdüllah bin Ömer 
“radıyallahü teâlâ anhümâ” ibâdete düşkündür. Herkes sana bî’at 
edince, o da eder. Hüseyn bin Alî “radıyallahü teâlâ anhümâ” ha-
fîf bir zâtdır. Kûfeliler, onu, sana karşı ayaklandırabilir. Gâlib ge-
lince, onu afv et! O bize akrabâdır. Üzerimizde çok hakkı vardır. 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizin torunudur. 
Abdüllah bin Zübeyr “radıyallahü teâlâ anhümâ” ise arslan gibi-
dir. Ondan çok korun!) 

Vefâtına yakın (Ben ölünce, cûd, cömerdlik de berâber ölür. 
Çok kimselerin ihsân kapıları kapanır. İstiyenlerin elleri boş kalır) 
dedi ve (Zî Tuvâ köyünde bir Kureyşî olup da keşki halîfe olma-
saydım) dedi ve Receb ayında vefât eyledi “radıyallahü anh”. Ken-
disi uzun boylu, beyâz, heybetli, çok sabrlı ve halîm [yumuşak] idi. 
Yumuşaklığı, dillerde gezerdi. Birgün, huzûruna bir adam gelip, 
pek ağır ve çirkin konuşduğu hâlde hiç cevâb vermemişdi. (Buna 
da mı sabr ve tehammül edeceksiniz?) denildikde, (Biz, mülkümü-
ze te’arruz etmiyenlerin sözüne ilişmeyiz) diyerek, millete verdiği 
söz hürriyyetini, canlı misâl ile göstermişdi. Millet-i islâmiyyede ic-
timâ’î teşkilât kuran odur. Hattâ şehrler arası postayı ihdâs etmişdi. 
Hazret-i Alî “radıyallahü anh” buyurdu ki, (Hazret-i Mu’âviyenin 
“radıyallahü anh” idâresini, fenâ görmeyiniz! Onu gayb ederseniz, 
başların arkadan zuhûr etdiğini görürsünüz!). 

Hazret-i Alî “radıyallahü anh” ile muhârebe edenlerden, cesâ-
reti ile, zekâsı ile meşhûr, Amr ibni Âs “radıyallahü anh”, hicretin 
kırküçüncü [43] senesinde fıtr bayramı gecesi vefât etdi. O gece ağ-
ladı. Oğlu Abdüllah (Niçin ağlıyorsun? Ölümden mi korkuyor-
sun?) dedikde, (Hayır, ölümden korkmam. Fekat, öldükden sonra, 
başıma geleceklerden korkuyorum. Çünki, üç dürlü hayât geçir-
dim. Önce, kâfir idim. Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” 

– 65 – Eshâb-ı Kirâm - F:5 



herkesden çok düşmanlık ederdim. O zemân ölseydim, muhakkak 
Cehenneme gidecekdim. Sonra, Resûlullahdan “sallallahü aleyhi 
ve sellem” en çok hayâ eden, ben oldum. O zemân ölseydim, her-
kes, beni tebrîk ederdi. İslâm olarak şereflendi, hayr üzere öldü 
derler ve Cennete gitdi bilirlerdi. Dahâ sonra, hâkim oldum, vâlî 
oldum. Milyonla insanın idâresi, hakkı altına girdim. Şimdi ne hâl-
deyim, bilmiyorum. Ölünce, bana ağlamayınız! Cenâzemi sessiz 
götürünüz! Mezârım üstüne taş ve ağaç koymayınız!) dedi. Tevbe 
ve istiğfâr ederek vefât etdi. Kendisi Mısrın fâtihi olup, hazret-i 
Ömer “radıyallahü anh” zemânında dört sene, hazret-i Osmân 
“radıyallahü anh” zemânında da, dört sene ve hazret-i Mu’âviye 
“radıyallahü anh” zemânında iki sene Mısr vâlîsi olmuşdu “radı-
yallahü anh”. Kısas-ı Enbiyânın yazısı burada temâm oldu. 

Huccetül islâm imâm-ı Gazâlî “rahime-hullahü teâlâ”, fârisî 
(Kimyâ-i se’âdet) kitâbı, sehâ [cömerdlik] bahsinde, üçyüzotuzbi-
rinci [331] sahîfede buyuruyor ki, hazret-i Mu’âviye “radıyallahü 
anh” Medîne-i münevvereye gelmişdi. Sokakda geçerken hazret-i 
Hasen “radıyallahü anh” arkasından gelip (Borcum var. Bana yar-
dım et!) dedi. O da emr etdi, bir deve yükü altun verdiler ki, sek-
sen bin altun idi. 

Alî bin Emrullah “rahime-hullahü teâlâ” (Ahlâk-ı Alâî) kitâbı, 
Îsâr bahsinde diyor ki, îsâr, kendine lâzım olanı, sabr edip, başka-
sına vermekdir. İslâm cömerdlerinden en meşhûru, Abdüllah bin 
Ca’fer Tayyâr “radıyallahü anhümâ” idi. Bunu, hazret-i Mu’âviye 
“radıyallahü anh” çok severdi. Her sene, kendisine on milyon dir-
hem gümüş, ma’âş verirdi. Bu paranın hepsini, fakîrlere, muhtâc-
lara, yetîmlere, dullara dağıtır, sene sonunda, borçlanırdı. (Abdül-
laha her sene neden bu kadar çok para verip, devletin hazînesini 
boşuna sarf ediyorsun?) diye Mu’âviye “radıyallahü anh” hazretle-
rine sorduklarında, (Ben bu malı, Abdüllaha vermiyorum. Medî-
ne-i münevverenin fakîrlerine veriyorum. İsterseniz tedkîk edin!) 
dedi. Araştırdılar. Hepsini fakîrlere, yetîmlere verip kendinin ve 
âilesinin tesarruf ile yaşadığını görerek, devlet hazînesinin yerinde 
sarf edildiğini anladılar. Halîfenin bu tedbîrine, uyanıklığına ve cö-
merdliğine hayrân oldular. 

(Eshâb-ı Kirâm) “aleyhimürrıdvân” risâlesinin başından bura-
ya kadar, dinde söz sâhibi olan büyüklerin kitâblarından birkaç 
şey, kısaca yazıldı. Din büyüklerinin, sözbirliği ile bildirdiği bu ha-
kîkatler karşısında dinden haberi olmıyan, hurûfî tekkeleri dökün-
tülerinin sözlerine ve ba’zı abdestsiz, nemâzsız dervişlerin yazıları-
na aldırmamalı! Ehl-i sünnet âlimlerinin “rahime-hümullahü te-
âlâ” kitâblarında bildirilen, i’tikâd ve ibâdet yollarına sarılarak, 

– 66 –



sonsuz felâket ve pişmânlıkdan kurtulmalıyız! Evet, islâmiyyeti, 
i’tikâdı ve ibâdetleri öğrenmek, her erkeğe ve her kıza farzdır, lâ-
zımdır. Fekat, bunları içki masalarında, husûsî maksadlarla yazılan 
ve din düşmanlarının kitâblarından terceme edilen yazılardan ve 
sözlerden değil, mezheb imâmlarımızın bildirdiklerinden öğren-
meliyiz. Dedelerimizin yolundan ayrılmamalıyız! 

Ba’zı kimseler, (Hiçbir müslimân, çocuğuna, Mu’âviye ismini 
koymamışdır. Bu da, bu ismin ve ism sâhibinin sevilmediğine alâ-
metdir) diyor. Bu düşünce pek yanlışdır. Câhil bile buna, ancak gü-
ler. Büyük Peygamberlerin “aleyhimüssalevâtü vetteslîmât” Şît, 
Hûd, Şuayb, Elyesa’ gibi ismleri ve imâm-ı Alî “radıyallahü anh” 
efendimizin torunlarından ve oniki imâmımızdan Bâkır, Hasen As-
kerî ismleri ve eshâb-ı Bedrden olup Cennet ile müjdeli üçyüzonüç 
kişiden olan, Bera’, Evs, İyâs, Buhayr, Besbese, Temîm, Sa’lebe, 
Sekaf, Cebr, Hâris, Hâtıb, Hârise, Hubâb, Haram, Hureys, Hasîn, 
Hârice, Hâbbab, Hubeyd, Hıras, Hureym, Hallâd, Huneys, Hu-
leyd, Havvât, Havli, Zükeys, Râfi’, Reb’î, Ruhayle, Refâ’a gibi ve 
dahâ yazamadığımız birçok ismleri, bugün hiçbir müslimân kullan-
madığı için bu ismlerin sâhibleri olan, Peygamberler “aleyhimüsse-
lâm” ve Eshâb-ı kirâmın en büyükleri ve kıymetlileri, sevilmez mi 
diyecekler? Hâlbuki, bu ismlerin sâhiblerinin hepsi, hazret-i 
Mu’âviyeden “radıyallahü anh” dahâ yüksek oldukları ve Allahü 
teâlânın ve Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” ve bütün 
müslimânların sevgilileri olduğu, güneş gibi âşikârdır. Hazret-i 
Mu’âviyeyi “radıyallahü anh” sevmemek, Onu tanımamak, tehlü-
keli bir câhillikdir. Fekat, Onu kötülemek, gençleri kandırmak 
için, böyle çürük ve gülünç düşünceler söylemek, bu câhilliği ve if-
tirâyı meydâna çıkarmakdan başka, birşeye yaramaz. 

Hazret-i Alî “radıyallahü anh” ile muhârebe eden Eshâb-ı kirâ-
mın “aleyhimürrıdvân” bize hiçbir yakınlığı ve hiçbir tanışıklığı 
yok. Hattâ bu muhârebeleri, bizi üzüyor, incitiyor. Fekat, Peygam-
berimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâbı oldukları için, onları 
sevmekle emr olunduk. Herbirini incitmekden, Onlara düşmanlık 
etmekden men’ olunduk. O hâlde, hepsini sevmeğe mecbûruz. On-
ları, Peygamberimizi “sallallahü aleyhi ve sellem” sevdiğimiz için 
severiz. Onlara düşmanlıkdan ve eziyyet etmekden kaçınırız. Çün-
ki, Onların incitilmesi ve düşmanlığı, Peygamber “sallallahü aleyhi 
ve sellem” efendimize gider. Yalnız, haklı olanı ve yanılanı söyleriz. 
Ya’nî hazret-i Emîr “radıyallahü anh” haklı idi. Ona karşı gelenler, 
hatâ etmiş idi. Bundan fazla birşey söylemek doğru değildir. 

İsmâ’îl Kemâleddîn Karamânî “rahime-hullahü teâlâ”, (Şerh-i 
akâ’id) kitâbını açıklarken, yazıyor ki, imâm-ı Alî “kerremallahü 

– 67 –



vecheh” buyurdu ki, (Kardeşlerimiz bizi dinlemedi. Onlar kâfir de-
ğildir. Günâha da girmedi. Çünki, dinden, islâmiyyetden anladık-
larını yapıyorlar). İctihâdda yanılmak kabâhat değildir ve birşey 
söylenemez. Onların Eshâb olduğunu düşünerek, hepsini iyi bil-
meliyiz! 

Allahü teâlâ, hepimizi, doğru yoldan ayırmasın! Din büyükleri-
nin kitâblarından haberi olmayıp, dînin vesîkalarını, islâmiyyetin 
delîllerini ve senedlerini işitmeyip de dînini, sonradan meydâna çı-
kan târîhlerden öğrenenleri ve yalnız hayâl ve inâd ile konuşanla-
rı ve yazanları işitmekden, yazılarını okumakdan ve onlara aldan-
makdan muhâfaza buyursun! Âmîn. Îmânı olanlar, îmânın tadını 
tadanlar, Ehl-i sünnet âlimlerinin “rahime-hümullahü teâlâ” kitâb-
larından alınan sözlere ve yazılara sarılır. Bunlardan zevk alır. Din 
adamı geçinen câhillerin, sözlerinden ve yazılarından nefret eder, 
kaçar. 

İmâm-ı Rabbânî “kuddise sirruh” ikinci cildde, otuzaltıncı 
mektûb sonunda buyuruyor ki, Sahâbe-i kirâmın üstünlüğünü an-
latan “rıdvânullahi aleyhim ecma’în” mektûbu, (Ehl-i beyt-i Re-
sûl)ün “sallallahü aleyhi ve sellem” medh ve senâsı ile bitirelim: 

Seyyid-i kâinât “aleyhi ve alâ âlihissalevâtü vesselâm” buyurdu 
ki, (Alîyi “radıyallahü anh” seven, muhakkak, beni sevmişdir. Ona 
düşmanlık eden, muhakkak bana düşmanlık etmişdir. Onu inciten, 
muhakkak beni incitmişdir. Beni inciten, muhakkak Allahü teâlâ-
yı incitmiş olur.) 

Bir hadîs-i şerîfde buyurdu ki, (Allahü teâlâ, bana dört kimse-
yi sev diye emr etdi. Onları kendisinin de sevdiğini bildirdi). Onla-
rın ismlerini bize söyler misiniz, denildikde, (Alî onlardandır, Alî 
onlardandır, Alî onlardandır, Ebû Zer, Mikdâd ve Selmân) buyur-
du. Bir hadîs-i şerîfde, (Alînin “radıyallahü anh” güzel yüzüne, 
belki mubârek vücûd-i şerîfine severek bakmak ibâdetdir) buyur-
du. Berâ’ bin Âzib “radıyallahü anh” diyor ki, Resûlullah “sallal-
lahü aleyhi ve sellem”, birgün oturmuşdu. Buyurdu ki, (Yâ Rabbî! 
Ben Haseni seviyorum) “radıyallahü anh”. 

Hazret-i Ebû Bekr “radıyallahü anh” diyor ki, Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” yanında imâm-ı Hasen vardı. Bir ker-
re bize, bir kerre Hasene “radıyallahü anh” bakarak: (Benim bu 
oğlum seyyiddir, efendidir. Ümmîd ederim, beklerim ki, Allahü te-
âlâ, onun ile, müslimânlardan iki fırkanın arasını bulur). Ya’nî 
müslimânlardan iki fırka sulh ederler buyurdu. 

Üsâme bin Zeyd “radıyallahü anh” diyor ki: Peygamber efen-
dimizi “sallallahü aleyhi ve sellem” gördüm. Hasen ve Hüseyn “ra-

– 68 –



dıyallahü anhümâ” mubârek kucağında oturuyorlardı. Buyurdu ki: 
(Bu ikisi, benim oğullarımdır ve kerîmemin oğullarıdır. Yâ Rabbî! 
Ben bunları seviyorum. Sen de sev ve bunları sevenleri de sev!). 

Enes “radıyallahü anh” diyor ki, Resûlullaha “sallallahü aleyhi 
ve sellem” Ehl-i beytin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” içinden 
en çok kimi seviyorsunuz? diye sordular. Buyurdu ki, (Hasen ile 
Hüseyni) “radıyallahü anhümâ”. 

Bir hadîs-i şerîfde buyurdu ki, (Fâtıma “radıyallahü anhâ” be-
nim bir cüz’ümdür. [Ya’nî benden bir parçadır.] Onu kızdıran, be-
ni incitir.) Ebû Hüreyre “radıyallahü anh” diyor ki: Peygamberi-
miz “sallallahü aleyhi ve sellem” imâm-ı Alîye “radıyallahü anh” 
karşı buyurdu ki, (Fâtıma bana senden dahâ sevgilidir. Sen bana, 
ondan dahâ azîzsin! [ya’nî kıymetlisin]). 

Hazret-i Âişeden nakl edildiğine göre, müslimânlar, Peygam-
berimize “sallallahü aleyhi ve sellem” hediyye takdîm etmek iste-
diklerinde, ancak Âişe-i Sıddîkanın “radıyallahü anhâ” hucre-i is-
metinde bulundukları zemân getirirlerdi ve bu vâlidemizin tavas-
sut ve delâleti ile Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” rızâsını kazanmağa çalışırlardı. Yine Âişe “radıyallahü anhâ” 
diyor ki: Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Zevcât-ı tâhirâ-
tı iki kısma ayrılmışdı. Bir kısmı ben ve Hafsa ve Safiyye ve Sevde, 
ikinci kısmı Ümm-i Seleme ve diğerleri idi “radıyallahü anhünne”. 
Bu ikinci kısmdakiler, kendi aralarında konuşup Eshâb-ı kirâmın, 
hediyyelerini, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” nerede ise, 
oraya getirmelerini, yalnız Âişe-i Sıddîkanın evine teşrîf edecekle-
ri zemânı beklememelerini istirhâm etmek için, Ümm-i Selemeyi 
huzûr-i se’âdete gönderdiklerinde, (Bana eziyyet vermeyiniz. Ba-
na vahy ancak Âişenin “radıyallahü anhâ” elbisesi ile örtülü iken 
geliyor). Ya’nî diğer Ezvâc-ı mütahherâtın yataklarında iken, bana 
vahy gelmedi. Yalnız Âişenin “radıyallahü anhünne” yatağında 
iken geldi, buyurdu. Bunu işitince, Ümm-i Seleme “radıyallahü an-
hâ”: Seni bundan sonra incitmemeğe andım olsun, tevbeler olsun 
yâ Resûlallah! dedi. Başka bir zemân, yine bunun için, Fâtımat-üz-
zehrâyı “radıyallahü anhâ” gönderdiklerinde, (Ey kızım! Niçin be-
nim sevdiğimi sevmezsin? Benim mahbûbem, senin dahî mahbû-
ben değil midir?) buyurduklarında, Fâtıma “radıyallahü anhâ”, 
evet dedi. (Öyle ise, sen de onu sev!) buyurdular. 

Yine Âişe-i Sıddîka “radıyallahü anhâ” diyor ki: Peygamber 
efendimizden “sallallahü aleyhi ve sellem” ne zemân Hadîcenin 
“radıyallahü anhâ” ismini işitsem gayretime dokunurdu. Bununla 
berâber, Onu görmemişdim. Onu çok sevdikleri için, onun akra-

– 69 –



bâsına hediyye gönderirlerdi. Ba’zan latîfe yollu, dünyâda sanki 
Hadîceden “radıyallahü anhâ” başka kadın yok mu? derdim. (O; 
şöyle şöyle! Böyle böyle idi ve benim ondan evlâdlarım vardı!) bu-
yururlardı. 

Abdüllah ibni Abbâs “radıyallahü anhümâ” diyor ki: Peygam-
berimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Abbâs benden-
dir ve ben ondanım!). 

Bir hadîs-i şerîfde buyurdu ki, (Âilem yüzünden beni incitenle-
re şiddetli azâb vardır!). 

Ebû Hüreyre “radıyallahü anh” diyor ki: Peygamberimiz “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Sizin iyileriniz, benden son-
ra, Ehl-i beytime iyilik edenlerdir). İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” 
diyor ki, Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, 
(Ehl-i beytime iyilik edenlere, kıyâmet günü şefa’ât ederim!). Yi-
ne imâm-ı Alî “radıyallahü anh” diyor ki: Peygamberimiz “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Sırât köprüsünden ayakları 
kaymadan geçenler, Ehl-i beytimi ve Eshâbımı çok sevenlerdir). 

Yâ Rabbî! Fâtımanın “radıyallahü anhâ” ve oğullarının hâtırı 
ve hürmetleri için, bize son nefesde îmân ile gitmek nasîb eyle! 
Âl-i Resûlün “sallallahü aleyhi ve sellem” eteklerine sarılmak bi-
ze nasîb et de, düâlarımızı ister kabûl eyle, ister red! 

Aşağıdaki yazı, (Makâmât-ı Mazheriyye) kitâbındaki onyedin-
ci mektûbun tercemesidir. Bu kitâbı, Hindistândaki hakîkî islâm 
âlimlerinden büyük velî, Abdüllah Dehlevî yazmışdır. Kendisi 
1240 [m. 1824] de Delhîde vefât etmişdir. Üstâdı Mazher Cân-ı Câ-
nânın yanındadır. Bu kitâb, fârisî olup, Mazher Cân-ı Cânânın ha-
yâtını ve yirmidört mektûbunu bildirmekdedir. Mazher Cân-ı Câ-
nân 1195 [m. 1781] de seksendört yaşında vefât etdi. Delhîde, yap-
dırdığı mescidin yanındadır “rahmetullahi teâlâ aleyhimâ”: 

Ehl-i sünnet mezhebinin âlimleri, Eshâb-ı kirâm arasındaki 
muhârebeleri, Onların yüksek şânlarına yakışacak şeklde anlat-
mışlardır. Çünki Onlar, (İnsanların en hayrlıları, benimle birlikde 
yaşayanlardır) hadîs-i şerîfi ile medh olunmuşlardır. Sebebini an-
layamadıkları ayrılıklarını da, Allahü teâlânın bilgisine bırakmış-
lar, bu hayrlı asrın temiz insanlarına dil uzatılmasından sakınmış-
lardır. Hayrlı oldukları bildirilen ilk üç asrda yetişmiş olan hadîs 
ve fıkh âlimlerinden hiçbiri, Eshâb-ı kirâmın zemânına çok yakın 
oldukları ve Onların hâllerini çok iyi bildikleri hâlde ve Alî Mür-
tezâya “radıyallahü anh” karşı olanların hatâ etdiklerini bildirdik-
leri hâlde, hiçbirini kötülemek câiz değildir demişlerdir. Evet, 
Şâm ve Bağdâd askerleri arasında birkaç gün, muhârebe oldu ise 

– 70 –



de, bu hâlleri ictihâd ayrılığından idi. Birbirlerini kâfir bilmekden 
değildi. Bu fitne, Emîr-ül-mü’minîn Osmânın “radıyallahü teâlâ 
anh” şehîd edilmesi ile başladı. Muhârebe zemânında, Eshâb-ı ki-
râm üçe ayrılmışdı. Bir kısmı, haklı halîfe olan Alî “radıyallahü te-
âlâ anh” hazretleri tarafında idi. İkinci kısmı Şâm emîri tarafında 
idi. Üçüncü kısmı, iki tarafa da katılmadı. Hadîs âlimleri ve fıkh il-
minin müctehidleri, Eshâb-ı kirâmdan hadîs-i şerîfleri toplarlar-
ken, her üç kısmdakileri müsâvî tutmuşlar, hepsinin sözlerinin 
kıymetli, doğru olduğuna inanmışlardır. Üç kısmdan birinde bulu-
nanları kâfir veyâ fâsık bilselerdi, bunların bildirdiklerini kabûl et-
mezler, bu haberleri, ictihâd için, ahkâm çıkarmak için, menba’ ve 
sened yapmazlardı. Bu üç kısmdakilerden herhangi biri kötülenir-
se, dîn-i islâm, içerden yıkılır. Bu büyüklere dil uzatmamak, islâ-
miyyete hizmet etmek olur ve Resûlullahın “sallallahü teâlâ aley-
hi ve sellem” sohbetine, meclislerine kıymet vermek olur. Eğer 
(Resûlullahın akrabâsına kıymet vermek çok lâzımdır) denirse, 
evet öyledir. Fekat, Resûlullahın akrabâsından hiçbiri, kendileri 
ile harb eden Sahâbîlerden hiçbirine kâfir demedi. Evet, harb 
edenlerin birbirlerini sevmemeleri, kötülemeleri lâzımdır. Fekat, 
hadîs-i şerîfler ile medh edilen bu hayrlı insanlar, birbirlerini aslâ 
kötülememişlerdir. Resûlullahın akrabâsını sevmek, bütün müsli-
mânlara vâcibdir. Onların incinmelerini istemek de, bu sevgiyi bo-
zar. 

Eshâb-ı kirâmın “aleyhimürrıdvân” birbirleri ile muhârebeleri-
ni konuşmak, yazmak doğru değildir. Bu hâle üzülmeli ve susmalı-
dır. Şî’î denilen ba’zı kimseler, taşkınlık yapıyorlar. Uydurma ha-
berlere aldanarak, o temiz insanları, kendi nefsleri gibi zan ediyor-
lar. Eshâb-ı kirâma kâfir diyecek kadar taşkınlık yapıyorlar. Hâl-
buki, Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” hayâtını, söz-
lerini bizlere onlar bildirdi. Ömrlerini Resûlullahın sohbetinde ge-
çiren, Onun terbiyesi ve nasîhatleri ile edeblenen, olgunlaşan, mal-
larını ve canlarını Onun için fedâ eden, Ondan sonra da Onun dî-
nini yaymak için çalışan kimselerin küfrden kurtulamayacakları 
düşünülebilirmi? Allahü teâlâ, bu hizmetlere, gayretlere, hiç mer-
hamet etmemişmidir? Onlara merhamet edilmezse, sonra gelen bi-
zim gibi günâhkârlar, nasıl afv ve rahmet bekleyebiliriz? Geçmiş 
Peygamberlerden ve Evliyâdan biri ölünce, ümmetinin, cemâ’ati-
nin hepsinin kâfir oldukları ve Onun evlâdlarına, akrabâsına düş-
man oldukları, hiç işitilmişmidir? Böyle olsaydı, Allahü teâlânın 
Peygamber göndermesi, abes olurdu, fâidesiz olurdu. Zemânların 
en iyisi olarak müjdelenmiş olan zemân, zemânların en kötüsü 
olurdu. İnsanların en iyileri, en kötüleri olurdu. 

– 71 –



BİRİNCİ CİLD, 
251. ci MEKTÛB TERCEMESİ 

Dîn-i İslâmın en büyük âlimi, İmâm-ı Rabbânî müceddid-i elf-i 
sânî Ahmed Fârûkî “kuddise sirruh” hazretlerinin muhtelif şehr-
lerdeki âlimlere, vâlî, kumandan ve pâdişâhlara, cevâb ve nasîhat 
olarak yazdıkları mektûbların beşyüzotuzaltısından meydâna ge-
len (Mektûbât-ı İmâm-ı Rabbânî) kitâbının birinci cüz’ü ikiyüzel-
libirinci mektûbu, mevlânâ Muhammed Eşrefe yazılmış olup, Hu-
lefâ-i râşidînin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” fazîletlerini ve 
Şeyhayn hazretlerinin [ya’nî Ebû Bekr ile Ömerin] “radıyallahü 
anhümâ” üstünlüğünü ve hazret-i Emîrin [ya’nî hazret-i Alînin] 
“radıyallahü anh” husûsî kıymetlerini ve Eshâb-ı kirâmın “aleyhi-
mürrıdvân” ta’zîm ve tevkîrini ve aralarındaki muhârebelerin iç 
yüzünü bildirmekdedir. 

Bu mektûbun baş tarafı Peygamberlere “aleyhimüssalevât” ve 
Evliyâya “kuddise sirruhüm” âid derin ilmler olduğundan, yalnız 
nihâyet kısmlarını terceme ediyoruz: 

Hazret-i Emîrin “radıyallahü anh” isminin, Cennet kapısının 
üzerinde yazılı olduğunu öğrenince, Şeyhayn hazretlerinin [ya’nî 
Ebû Bekr ile Ömerin] “radıyallahü anhümâ” Cennet kapısındaki 
husûsiyyet ve i’tibârlarının nasıl olduğunu merak etdim. Anlamak 
için çok uğraşdım. Nihâyet anladım ki, bu ümmetin [ya’nî müsli-
mânların] Cennete girmeleri, bu iki büyük zâtın emri ve izni ile 
olacakdır. Sanki, Ebû Bekr “radıyallahü anh” Cennet kapısında 
durup, içeri girmeğe izn verecek ve Ömer “radıyallahü anh” elle-
rinden tutarak içeri götürecekdir. Bütün Cennetin, sanki Ebû 
Bekrin “radıyallahü anh” nûru ile dolu olduğunu his ediyorum. Bu 
fakîre göre, Şeyhayn hazretlerinin bütün Sahâbe-i kirâm “aleyhi-
mürrıdvân” arasında ayrı bir şân ve üstünlükleri vardır. Başka hiç-
birisi bunlara ortak değildir. Sıddîk “radıyallahü anh”, Peygamber 
efendimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” ile sanki aynı bir evin sâhi-
bidir. Farkları, bir evin iki katı arasındaki fark gibidir. Fârûk “ra-
dıyallahü anh” da Ebû Bekre “radıyallahü anh”, tufeyl olarak bu 
devlethânede bulunmakdadır. Diğer Sahâbe-i kirâmın, Server-i 
âleme “sallallahü aleyhi ve sellem” yakınlıkları, sünnet-i seniyye-
sine [ya’nî islâm dînine] uydukları kadar, mahalle komşusu veyâ 
hemşehri gibidirler. Bunlar, böyle olunca, sonra gelenlerin Evliyâ-
sı nerede kalır? Artık düşünmeli! O hâlde onlar, Şeyhaynın bü-
yüklüğünden ne anlıyabilirler? Her ikisinin büyüklüğü, o kadar 
çokdur ki, Peygamberler “aleyhimüsselâm” sırasındadırlar. 
Peygamberlik makâmından başka, bütün üstünlüklerine mâlikdir-

– 72 –



ler. Nitekim, Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyur-
du ki, (Benden sonra Peygamber gelseydi, Ömer Peygamber olur-
du). 

İmâm-ı Gazâlî “rahmetullahi aleyh” buyuruyor ki: Halîfe 
Ömer “radıyallahü anh” şehîd olunca, Abdüllah ibni Ömer, Sahâ-
be-i kirâma dedi ki: (İlmin onda dokuzu, Ömer “radıyallahü anh” 
ile berâber öldü!). Ba’zılarının bu sözü anlamıyarak durakladıkla-
rını görünce, (İlmden maksadım, Allahü teâlâyı bilmekdir. Ab-
dest ve guslün bilgileri değildir) dedi. Ömer böyle olunca, Ebû 
Bekrin “radıyallahü anh” büyüklüğü nasıl anlaşılır ki, Ömerin bü-
tün iyilikleri, onun bir iyiliğidir. Böyle olduğu, hadîs-i şerîfde bil-
dirilmekdedir. Ömer ile Sıddîk “radıyallahü anhümâ” arasındaki 
fark, Sıddîk ile Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” arasında-
ki farkdan ziyâdedir. Başkalarının Sıddîkdan “radıyallahü anh” 
ne kadar aşağı olduğunu bundan anlamalıdır. Şeyhayn “radıyalla-
hü anhümâ” öldükden sonra da, Peygamberimizden “sallallahü 
aleyhi ve sellem” ayrı kalmadılar. Mahşere de, onlarla berâber 
kalkıp gideceğini haber vermişdir. O hâlde efdaliyyet, üstünlük, 
Ona dahâ yakınlık demek olup, bu da, ikisine mahsûsdur. Bu fa-
kîrliğim ve aşağılığım ile, Onların yüksekliğinden ne anlıyabilir ve 
söyliyebilirim ve üstünlüklerinden ne anlatabilirim? Tozun, du-
manın, güneşi anlatmağa gücü yeter mi? Bir damla su, büyük de-
nizleri söyliyebilir mi? 

İnsanlara nasîhat etmek, herkese yol göstermek için, geri dön-
müş olan Evliyâ “kaddesallahü teâlâ esrâre-hümül’azîz”, keşfleri-
nin nûru ile ve Tâbi’în ve Tebe-i tâbi’înden ictihâd derecesine yük-
selen âlimler “rahime-hümullahü teâlâ”, hadîs-i şerîflerin derinlik-
lerindeki ma’nâları bulup anlamak ile, Şeyhaynın “radıyallahü an-
hümâ” kemâlâtından biraz anlıyarak, hakîkatlerinden az birşey ele 
geçirerek, üstünlüklerini bildirmişler ve bunda söz birliği hâsıl ol-
muşdur. Bu sözlerine uymıyan keşflerin, buluşların, yanlış olduğu-
nu söyliyerek, bunlara kıymet vermemişlerdir. Bu ikisinin üstünlü-
ğü, Sahâbe-i kirâm arasında zâten şöhret bulmuşdu. Meselâ, Buhâ-
riyyi şerîfde, Abdüllah ibni Ömer “radıyallahü anhümâ” diyor ki, 
(Biz, Peygamber “sallallahü aleyhi ve sellem” zemânında, Ebû 
Bekr gibi kimseyi bilmezdik. Ondan sonra Ömeri, Ondan sonra da 
Osmânı “radıyallahü anhüm” bilirdik. Onlardan sonra kimseyi 
kimseden üstün tutmazdık). Ebû Dâvüdün bildirdiğine göre, yine 
Abdüllah ibni Ömer diyor ki, (Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” zemânında bizler en üstün Ebû Bekrdir, sonra Ömer, sonra 
Osmândır “radıyallahü anhüm” derdik). 

Evliyâlık, Peygamberlikden dahâ yüksekdir sözü, erbâb-ı sek-

– 73 –



rin, ya’nî zan ve hayâl ile konuşanların sözüdür. Ya’nî geri dönmi-
yen, Peygamberlik makâmının kemâlâtından haberi olmıyan Evli-
yânın sözüdür. Bu fakîr, birçok mektûblarımda, uzun uzadıya bil-
dirdim ki, Peygamberlik, vilâyetin üstündedir. Hattâ, Peygamberin 
kendi vilâyetinin de üstündedir. Sözün doğrusu da budur. Bunun 
aksini söyliyen, Peygamberlik makâmının yüksekliğini bilmiyen-
dir. Evliyâlık yolları arasında, (Silsile-tüzzeheb) yolu, Sıddîk-i ek-
berin “radıyallahü anh” yolu olduğundan, bu yolun yolcuları uya-
nık olur. Onun için de, yolların en üstünüdür. Başka yoldaki Evli-
yâ, bunların kemâlâtına nasıl yetişebilir? Onların iç yüzünü nasıl 
anlıyabilir? Bu yolun yolcularının, bu işde kârları müsâvîdir de-
mek istemiyorum. Belki, milyonda biri böyle olabilirse, ni’metdir, 
se’âdetdir. Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” haber 
verdiği hazret-i Mehdî “rahime-hüllahü teâlâ”, vilâyetin en yüksek 
derecesinde olacağına göre, o da bu yoldan yetişmiş ve bu yolu te-
mâmlamış ve düzeltmiş olacakdır. Çünki, bütün vilâyet yolları, bu 
yoldan aşağıdır ve ulaşdıkları vilâyetlerde, Peygamberlik makâmı-
nın kemâllerinden az birşey vardır. Bu yoldan kazanılan Evliyâlık-
da ise, Sıddîk-ı ekberin yolu olduğu için, o kemâlâtdan pek çok bu-
lunur. 

Hazret-i Emîr “radıyallahü anh” Peygamberimizin “sallallahü 
aleyhi ve sellem” vilâyetini aldığı, taşıdığı için, geri dönmiyen, 
ya’nî halk arasına karışmıyan ya’nî vilâyetin kemâlâtı kendilerinde 
fazla bulunan Evliyânın, meselâ kutbların, ebdâlin ve evtâdın ter-
biyeleri, onun imdâdı ve yardımı iledir. Kutbül-aktâb, ya’nî kutb-i 
medâr, onun emrinde ve terbiyesindedir. Ya’nî vazîfesini onun im-
dâdı ve yardımı ile yapar. Fâtıma-tüzzehrâ ile Hasen ve Hüseyn 
“radıyallahü anhüm” de, bu makâmda, hazret-i Emîr ile ortakdır-
lar. 

Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâbının hepsi 
“radıyallahü anhüm” büyükdür. Her birini büyük bilmek ve söyle-
mek lâzımdır. Enes bin Mâlik “radıyallahü anh” buyuruyor ki, 
Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Allahü 
teâlâ, bütün insanlar arasından beni seçdi, ayırdı. İnsanların en iyi-
sini bana eshâb olarak seçdi. Bunların arasından da, bana akrabâ 
ve yardımcı olarak en üstünlerini ayırdı. Bir kimse, beni sevdiği 
için, bunlara hürmet ederse, Allahü teâlâ, onu her tehlükeden ko-
rur. Onlara hakâret ederek beni incitenleri de incitir). Abdüllah 
ibni Abbâs “radıyallahü teâlâ anhümâ” buyuruyor ki, Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Eshâbıma dil uzatanla-
ra, onları söğenlere, Allah la’net eylesin! Bütün meleklerin ve in-
sanların la’netleri, onların üzerine olsun!) Âişe-i Sıddîka “radıyal-

– 74 –



lahü anhâ”nın haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Ümmetimin en kötü-
sü, eshâbıma dil uzatmağa cesâret edenlerdir) buyuruldu. 

Eshâb-ı kirâm “aleyhimürrıdvân” arasında olan muhârebeleri, 
iyi sebeblerden, güzel düşüncelerden ileri geldi bilmek, dünyâlık 
için, menfe’at için bilmemek lâzımdır. Çünki, onların ayrılığı, icti-
hâd ve te’vîl ayrılığı idi. Hevâ ve hevesden doğan ayrılık değildi. 
Ehl-i sünnet âlimleri hep böyle söyliyor. Şu kadar var ki, hazret-i 
Emîr ile muhârebe edenler, hatâ etdi. Hak, hazret-i Emîr “radıyal-
lahü anh” tarafında idi. Fekat hatâları, ictihâd hatâsı olduğundan, 
birşey denemez ve dil uzatılamaz. (Şerh-i mevâkıf) kitâbına göre, 
Âmidî diyor ki, Cemel ve Sıffîn vak’aları ictihâd yüzünden idi. Ebû 
Şekûr Muhammed Sülemî, (Temhid) kitâbında diyor ki, Ehl-i sün-
net ve cemâ’ate göre, hazret-i Mu’âviye ve onunla berâber olanlar 
“radıyallahü anhüm” hatâ etmişlerdi. Fekat hatâları, ictihâd hatâ-
sı idi. İbni Hacer-i Mekkî (Savâ’ık-ı muhrika) kitâbında diyor ki: 
Hazret-i Mu’âviyenin hazret-i Emîr ile “radıyallahü anhümâ” mu-
hârebesi, ictihâd sebebi ile idi. Ehl-i sünnet âlimleri böyle bildiri-
yor. (Şerh-i mevâkıf)daki (Eshâbımızın çoğuna göre, o muhârebe-
ler ictihâd sebebi ile değildi) sözünde eshâbımız diyerek, kimleri 
anlatmak istemişdir? Ehl-i sünnet âlimleri böyle söylemiyor, aksi-
ni söylüyor. Büyüklerin kitâbları, hep ictihâdda hatâ olduğunu bil-
dirmekdedirler. Meselâ, imâm-ı Gazâlî ve Kâdî Ebû Bekr ve diğer 
imâmlar gibi. O halde, hazret-i Emîr “radıyallahü anh” ile muhâ-
rebe edenlere, fâsık, yoldan çıkmış gibi şeyler söylemek câiz değil-
dir. 

Kâdî İyâdın “rahime-hullahü teâlâ” (Şifâ) kitâbında, imâm-ı 
Mâlik “radıyallahü anh” diyor ki: (Peygamberimizin “sallallahü a-
leyhi ve sellem” eshâbından birine, meselâ Ebû Bekre veyâ Öme-
re veyâ Osmâna veyâ Mu’âviyeye veyâ Amr ibni Âsa “radıyallahü 
anhüm” söğen ve onları kötüliyen bir kimse, eğer yoldan çıkdılar, 
kâfir oldular dedi ise bu kimseyi öldürmelidir. Yok eğer başka bir 
ayb ve kusûr ile kötüledi ise, şiddetli dövmelidir). Hazret-i Alî “ra-
dıyallahü anh” ile muhârebe edenler, kendilerine alevî diyen şî’île-
rin taşkın olanlarının dedikleri gibi, kâfir değildir. Fâsık da değil-
dir. Çünki, Âişe Sıddîka “radıyallahü anhâ” ve Talha ve Zübeyr ve 
Sahâbe-i kirâmdan birçoğu onlardandır “rıdvânullahi aleyhim ec-
ma’în”. Talha ile Zübeyr “radıyallahü anhümâ” Cemel muhârebe-
sinde onüçbin kişi ile berâber öldürülmüşdü. Hazret-i Mu’âviye 
“radıyallahü anh”, bu zemân işe karışmamışdı. Bir müslimân, bun-
lara yoldan çıkdı ve günâha girdi gibi sözler söyliyemez. Kalbi bo-
zuk, rûhu pis olan, söyler. 

Fıkh âlimlerinden ba’zısı, hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh” 

– 75 –



için cevr, ya’nî zulm etdi demiş ise de, bundan maksadları hazret-i 
Emîrin hilâfeti zemânında kendini halîfe i’lân etmesi haksız idi, de-
mekdir. Yoksa yoldan çıkmak ve günâh alâmeti olan zulm demek 
değildir. Bu sûretle, sözleri, Ehl-i sünnet büyüklerinin sözlerine uy-
muş olur. Bununla berâber, hakîkî din âlimleri, böyle yanlış ma’nâ-
lar anlaşılabilecek sözleri söylemezler. Hazret-i Mu’âviye için “radı-
yallahü anh” zâlim, nasıl denilebilir? Bunun, Allahü teâlânın emr-
lerini ve müslimânların haklarını gözetmekde âdil bir halîfe olduğu-
nu (Savâik-ı muhrika) kitâbında, allâme İbni Hacer-i Mekkî yazı-
yor. Böyle sözleri, Yezîd için söyleseler yeridir. Fekat, Mu’âviye 
“radıyallahü anh” için söylemek çok şeni’, çok çirkin olur. Peygam-
berimizin “sallallahü aleyhi ve sellem”, hazret-i Mu’âviyeye “radı-
yallahü anh”, hayrlı düâlar etdiğini, hadîs âlimlerinin hepsi söylü-
yor. Meselâ, (Yâ Rabbî, ona kitâb ya’nî yazı ve ilm ile hesâb öğret 
ve onu azâbdan koru!) ve bir kerre de, (Yâ Rabbî! Onu doğru yola 
götür ve doğru yola götürücü yap!) buyurdu. Resûlullahın “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” düâsının kabûl olunacağı ise, şübhesizdir. Ona 
beddüâ etdi diyen yeni [câhil, sapık] din adamlarının (!) din kitâb-
larından hiç de haberleri olmadığı anlaşılmıyor mu? İmâm-ı Şa’bî 
hazretlerinin hazret-i Mu’âviyeyi “radıyallahü anh” kötülediği yo-
lundaki sözleri de doğru değildir. Böyle birşey olsaydı, Şa’bînin ta-
lebesi olan imâm-ı a’zam Ebû Hanîfenin, bu sözleri söylemesi lâzım 
gelirdi. İmâm-ı Mâlik “radıyallahü anh”, bir rivâyete göre, Tebe-i 
tâbi’îndendir ve hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh”ın asrında ya-
şamışdır. Medîne-i münevvere âlimlerinin en yükseği olduğu mu-
hakkakdır. İşte, o büyük âlim, Mu’âviyeyi ve Amr bin Âsı “radıyal-
lahü teâlâ anhümâ” söğenleri öldürünüz der mi idi? Demek ki, onu 
söğmeği, büyük günâhlardan sayarak, söğenleri öldürmeği emr et-
mişdir. Onu söğmeği, hazret-i Ebû Bekri ve Ömeri ve Osmânı “ra-
dıyallahü anhüm” söğmek gibi bilmişdir. 

O hâlde, hazret-i Mu’âviyeyi “radıyallahü anh” söğmek aslâ 
câiz değildir. İyi düşünmek lâzımdır ki, hazret-i Mu’âviye “radı-
yallahü anh”, bu işlerde yalnız başına değildi. Eshâb-ı kirâmın he-
men hemen yarısı onunla berâberdi. Eğer hazret-i Emîr “radıyal-
lahü anh” ile muhârebe edenlere kâfir veyâ fâsık denirse, dîn-i is-
lâmın yarısı yıkılır. Zîrâ, dîn-i islâmı dünyâya yayan, bizlere bildi-
ren onlardır. Onları ancak zındık, ya’nî dîn-i islâmı yıkmak için 
uğraşan kimse kötüler. O muhârebelerin, karışıklıkların ortaya 
çıkması, hazret-i Osmânın “radıyallahü anh” şehâdeti ile başladı. 
Kâtillerden kısâs istenmesi ile başladı. Talha ile Zübeyr “radıyal-
lahü anhümâ” kısâs gecikdiği için, Medîne-i münevvereden çıkdı-
lar. Âişe de “radıyallahü anhâ”, bu işde bunlarla berâberdi. Kısâsı 

– 76 –



bir ân önce yapdırmak istiyorlardı. Muhârebe etmek, hâtırlarına 
bile gelmemişdi. Cemel muhârebesi, hazret-i Osmânın “radıyalla-
hü anh” şehâdetine sebeb olan, Abdüllah bin Sebe’ yehûdîsinin ve 
adamlarının saldırmaları ile başladı. Bu muhârebede onüçbin kişi 
ve Talha ile Zübeyr “radıyallahü anhümâ” da öldürüldü. Mu’âvi-
ye “radıyallahü anh”, sonradan Şâmdan işe karışdı, bunlarla birleş-
di. Sıffîn muhârebesi yapıldı. İmâm-ı Gazâlî diyor ki, bu muhâre-
beler, halîfe olmak için değildi. Hazret-i Emîrin “radıyallahü anh”, 
hilâfeti başlangıcında kâtillere kısâs yapılması içindi. Allâme İbni 
Hacer-i Mekkî hazretleri de, Ehl-i sünnet böyle buyuruyor diyor. 
Hanefî âlimlerinin büyüklerinden olan, Ebû Şekûr Muhammed 
Sülemî diyor ki, hazret-i Mu’âviyenin, hazret-i Emîr ile muhârebe-
si, hilâfet için idi “radıyallahü anhümâ”. Çünki, Peygamber “aley-
hissalâtü vesselâm” ona, (İnsanların başına geçdiğin zemân, onla-
ra yumuşak davran!) buyurmuşdu. Bunu işitdiği günden beri, için-
de hilâfet arzûsu uyanmışdı. Fekat ictihâdında hatâ etmişdi. Haz-
ret-i Emîrin “radıyallahü anh” ictihâdı doğru idi. Çünki, onun hi-
lâfeti zemânı, hazret-i Emîrin “radıyallahü anhümâ” hilâfetinden 
sonra idi. Bundan anlaşılıyor ki, karışıklığın başlamasına, kısâsın 
gecikmesi sebeb oldu. Kısâs yapılmayınca, halîfe olmak fikri de, 
ortaya çıkdı. Her ne olursa olsun, ictihâd yeri idi. Hatâ eden bir de-
rece, doğru olan iki derece sevâb kazandı. Bu işde, bize düşen en 
iyi yol, Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâ-
bının “radıyallahü anhüm” kavgalarına karışmamakdır. Bunları 
konuşmamalıyız. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” bu-
yuruyor ki, (Eshâbım “rıdvânullahi aleyhim ecma’în” arasında 
olan işlere karışmayınız!) Yine buyurdu ki, (Eshâbım “aleyhimür-
rıdvân” konuşulurken dilinizi tutunuz!) ve bir hadîs-i şerîfde, (Es-
hâbım için, Allahü teâlâdan korkunuz! Eshâbıma dil uzatmayınız!) 
buyurdu. 

Evet, alçak Yezîd inâdcı ve fâsık idi. Ona da la’net edilmemesi 
Ehl-i sünnetin, kâfir bile olsa, bir kişiye la’nete izn vermediği için-
dir. Ancak kâfir olarak öldüğü bilinen kimseye la’net etmek câiz-
dir demişlerdir. Ebû Leheb ve eşi gibi. Yoksa Yezîde la’net edil-
memeli, demek değildir. Allahü teâlâyı ve Onun Resûlünü “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” incitenlere dünyâda ve âhıretde, Allah 
la’net eylesin! 

Zemânımızda birçok kimse, hilâfet mes’elesini dillerine dola-
mışlar. Sözü evirip çevirip Eshâb-ı kirâm arasındaki muhârebelere 
getiriyorlar. Câhillerin yazdığı târîhleri okuyarak ve bid’at sâhible-
rinin yalanlarına inanarak, Eshâb-ı kirâmın “aleyhimürrıdvân” ço-
ğunu kötülüyorlar. Onun için, bu bakımdan bildiğim hakîkatleri 

– 77 –



yazarak dostlarıma göndermeği lüzûmlu gördüm. Peygamberimiz 
“sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Ortalık karışır, yalanlar
yazılır. Âdetler, ibâdetlere karışdırılır ve eshâbıma “aleyhimürrıd-
vân” dil uzatılırsa, doğruyu bilenler, herkese bildirsin! Allahü te-
âlânın ve meleklerin ve bütün insanların la’neti, doğruyu bilip de, 
gücü yetdiği hâlde, bildirmiyenlere olsun! Allahü teâlâ, böyle âlim-
lerin ne farzlarını, ne de başka ibâdetlerini kabûl etmez). 

Allahü teâlâya ne kadar hamd etsek azdır ki, [Hindistânda] ze-
mânımızın pâdişâhı, hanefî mezhebindendir ve Ehl-i sünnetdir. 
Yoksa müslimânların işi çok güç olurdu. Bu büyük ni’mete şükr et-
mek, her müslimâna lâzımdır. 

Her müslimânın, Ehl-i sünnet i’tikâdını öğrenip, îmânını ona 
göre düzeltmesi, şunun bunun sözüne ve uydurma kitâblara alda-
nıp da, doğru yoldan kaymamağa çalışması lâzımdır. Ehl-i sünnet 
âlimlerinin “rahime-hümullahü teâlâ” kitâblarını bırakıp da, dîni-
ni, îmânını, din düşmanlarının hiyleler ile, yalancı, okşayıcı kelime-
ler ile yazdığı kitâblardan ve mecmû’alardan öğrenmeye kalkış-
mak, kendini Cehenneme atmak olur. Ehl-i sünnet vel-cemâ’at 
âlimlerinin sözlerini bildiren kitâbları okuyup, onlara uymakdan 
başka kurtuluş yolu yokdur. 251.ci mektûbun tercemesi burada te-
mâm oldu. 

MEKTÛBÂTIN İKİNCİ CİLDİ,
ONBEŞİNCİ MEKTÛBUDUR

İmâm-ı Rabbânî “kuddise sirruh” hazretleri buyuruyor ki; Sâ-
mâne şehrinin mubârek ve muhterem âlimlerini ve hâkimlerini ve 
ehl ve me’mûrlarını bu mektûbumla râhatsız etmeğe sebeb, şehri-
nizin hatîbinin, kurban bayramı hutbesini okurken, Hulefâ-i Râşi-
dînin, ya’nî Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” dört halîfesi-
nin “radıyallahü teâlâ anhüm” ismlerini söylemediğini ve nemâz-
dan sonra bir kısm cemâ’atin, kendisine bunu söyledikleri zemân, 
unutdum veyâ şaşırdım gibi bir özrde bulunmıyarak, ismleri söy-
lenmezse ne olurmuş? diye inâd da etdiğini haber aldım. Ehâlîden 
ileri gelenlerin bu hâle seyirci kalıp ehemmiyyet vermediklerini ve 
o insâfsız hatîbe haddini bildirmediklerini öğrendim. Mısrâ’ 

Yazıklar, bir değil, yüzlerce yazıklar olsun! 

Evet! Hulefâ-i Râşidînin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” 
ismlerini okumak, hutbenin şartı değil ise de, Ehl-i sünnet vel-ce-
mâ’atin şiârıdır. Ya’nî, alâmet-i fârikası, nişânıdır. Onu, bile bile, 
inâd ederek ancak kalbi bozuk kimse okumamak ister. Eğer te’as-

– 78 –



sub ve inâd ile söylemedi ise de, hadîs-i şerîfe ne cevâb verecek ki, 
Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Bir kimse, hangi mil-
lete benzemeğe özenirse, o da onlardan olur!) buyuruyor. Bu kim-
se, (Töhmet getirecek, şübhe uyandıracak yerlerden ve şeylerden 
kaçınınız!) meâlindeki âyet-i kerîmesinin tehlükesinden kendini na-
sıl kurtaracak? Eğer, Şeyhayn hazretlerinin, ya’nî Ebû Bekr ile 
Ömerin “radıyallahü anhümâ” üstünlüklerine inanmıyorsa, Ehl-i 
sünnetden ayrılmış, şî’î olmuşdur. Eğer Osmân ile Alîyi “radıyalla-
hü anhümâ” sevmek lâzım olduğuna inanmıyorsa, yine doğru yol-
dan sapmışdır. Doğru yoldan çıkmış olan bu hatîbin Kişmirli oldu-
ğunu sanırım. Bu pisliği, Kişmirin sapıklarından almış olmalıdır. 

O adam şunu bilsin ki, Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ anhümâ”, 
bu ümmetin en yükseği olduğuna, Sahâbe-i kirâmın ve Tâbi’în-i 
i’zâmın hepsi inanmış ve her vesîle ile bunu bildirmişlerdir. Bunu, 
büyüklerden çoğu bize haber vermişdir. Bunlardan biri, imâm-ı 
Muhammed Şâfi’îdir “rahime-hullahü teâlâ”. İ’tikâdda mezhebi-
mizin iki imâmından biri olan Ebül Hasenil Eş’arî “rahime-hulla-
hü teâlâ” buyuruyor ki, bu ümmetin en yükseği, Ebû Bekr, ondan 
sonra Ömer “radıyallahü anhümâ” olduğu muhakkakdır. İmâm-ı 
Alî “radıyallahü anh” halîfe iken, kendini seven büyük bir kalaba-
lık içinde, (Biliniz ki, bu ümmetin en yükseği Ebû Bekr, ondan 
sonra Ömer “radıyallahü anhümâ”dir) buyurduğunu, imâmı Zehe-
bî “rahmetullahi aleyh” söylüyor. Ve (Bunu imâm-ı Alîden “radı-
yallahü anh” işiten seksenden ziyâde kimse bize haber verdi diye-
rek, bunlardan çoğunun ismlerini de bildiriyor. Allahü teâlâ, râfı-
zîlerin cezâsını versin ki, bunu bilmiyorlar) diyor. Allahü teâlânın 
kitâbı Kur’ân-ı kerîmden sonra, dîn-i islâmın en kıymetli kitâbı 
olan (Buhâriyyi şerîf) de, İmâm-ı Muhammed Buhârî “rahime-
hullahü teâlâ” diyor ki: İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” buyurdu ki, 
(Resûlullahdan “sallallahü aleyhi ve sellem” sonra, bu ümmetin en 
iyisi, yükseği Ebû Bekr, ondan sonra Ömerdir “radıyallahü anhü-
mâ”. Onlardan sonra da bir başkasıdır). Oğlu Muhammed bin Ha-
nefiyye (O da sensin) dedikde, ben de, müslimânlardan biriyim, 
buyurdu. 

İşte, imâm-ı Alîden ve Sahâbe-i kirâmın “radıyallahü anhüm” 
ve Tâbi’în-i izâmın büyüklerinin çoğundan bunun gibi haberler 
gelmiş ve her tarafa yayılmışdır. Bunlar karşısında da, inanma-
mak, yâ koyu câhillik veyâ kuru inâdcılıkdır. O insâfsız hatîbe de-
meli ki, bize Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâ-
bının “radıyallahü anhüm” hepsini sevmek ve hiçbirini incitme-
mek emr olundu. Hazret-i Osmân ile hazret-i Alî “radıyallahü an-
hümâ” de Eshâbdandır. Onların büyüklerindendir. Peygamberi-

– 79 –



mizin “sallallahü aleyhi ve sellem” dâmâdlarıdır. O hâlde, onları 
sevmek, hem de çok sevmek lâzımdır. Allahü teâlâ Kur’ân-ı ke-
rîmde buyuruyor ki, (Ey Sevgili Peygamberim “sallallahü aleyhi 
ve sellem”! Onlara de ki: Dîn-i islâma çağırdığım, se’âdet-i ebediy-
ye yolunu gösterdiğim için, sizden yalnız bir karşılık istiyorum. O 
da, akrabâmı, bana yakın olanları sevmenizdir). Peygamberimiz 
“sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Allahü teâlâdan korku-
nuz, Allahü teâlâdan korkunuz da, eshâbımı “radıyallahü anhüm” 
incitmeyiniz! Benden sonra, onlara garez olmayınız, düşmanlık et-
meyiniz! Onları seven, beni sevdiği için sever. Onlara düşmanlık 
eden de, bana düşman olduğu için eder. Onları inciten, beni incit-
miş olur. Beni inciten de, Allahü teâlâyı incitir. Allahü teâlâ da, 
kendisini incitene azâb eder.) 

İslâmiyyetin başlangıcından tâ bu zemâna gelinceye kadar, 
böyle pis kokulu güllerin Hindistânda açıldığı bilinmiyor. Bu çir-
kin hareketden, Sâmâne şehri halkının hepsinin suçlu tutulması 
mümkindir. Belki bütün Hindistândan i’timâd kalkar. Zemânımız 
pâdişâhı “Allahü teâlâ, din düşmanlarına karşı ona yardım etsin” 
Ehl-i sünnetdendir ve hanefî mezhebindendir. Böyle bir Sultân ze-
mânında, böyle bid’at çıkarmak, ne büyük cesâretdir? Belki de, 
devlete karşı gelmek, ülül-emre karşı gelmek demekdir. Bununla 
berâber, asl şaşılacak şey, o şehrin muhterem eşrâfının, ileri gelen 
müslimânlarının, bu vak’a karşısında kımıldamamaları, gevşek 
davranmalarıdır. 

Mâide sûresinde, yehûdîleri ve hıristiyanları red eden altmışü-
çüncü âyet-i kerîmesinde meâlen, (Onlar yalan söylerken, rüşvet 
alırken, fâiz yirken, âlimleri ve zâhidleri, onlara niçin mâni’ olmu-
yor? Onları yaparken görüp de, men’ etmemek, elbette çok kötü 
ve çok çirkindir) ve yetmişdokuzuncu âyet-i kerîmesinde meâlen, 
(Ba’zıları günâh işlerken, başkaları görüp men’ etmiyorlardı. Men’ 
etmeğe güçleri yetdiği hâlde susmaları, elbette çok fenâdır) buyu-
ruldu. 

Müslimânlığı bozmak isteyenlere, Allahü teâlânın emrlerini 
ayb ve çirkin göstererek ve harâmlara, dinsizliğe moda ve asrîlik 
gibi ismler takarak, müslimân evlâdlarını aldatmağa çalışanlara 
karşı susmak, bu din düşmanlarını cesârete getirir. İşi azıtırlar ve 
islâmiyyet yaralanır. Müslimânların hep bu gevşekliği yüzünden 
değil mi ki, islâm düşmanları, islâm çocuklarını, açıkça dinsiz yap-
mağa, tutdukları, kurdukları yola sürüklemeğe çalışıyorlar. Kurd-
lar gibi, kuzuları sürüden birer ikişer kopararak, harâb ediyorlar. 
Sizleri fazla sıkmak istemezdim. Fekat, bu tüyler ürpertici haberi 
duyar duymaz aklım başımdan gitdi. Fârûkî damarım harekete 

– 80 –



                      

geldi ve bu yazılar kalemimden çıkdı. Afv buyurmanızı umarım. 
Allahü teâlâ, sizleri ve doğru yola yapışanları ve Muhammed Mus-
tafânın “aleyhi ve alâ âlihissalevâtü vetteslîmâtü vettehıyyâtü vel-
berekât” izinde gidenleri selâmete erdirsin! Âmîn. 

Ahmed Fârûkî 

Allahü teâlâ hep vardır. Hiç yok olmaz. Herşeyi O var etmek-
dedir. Yaratdıklarını her an varlıkda durdurmakdadır. Hastalara 
şifâ veren, insanlara ve hayvanlara rızk veren, açları doyuran, öl-
düren, gaybları bilen, herşeyi gören, işiten, herşeye gücü yeten 
yalnız Odur. Yimez, içmez, anası, babası, çocuğu, benzeri yokdur. 
Zâtında ve sıfatlarında hiç değişiklik olmaz. Bu sıfatlar Ona mah-
sûsdur. Bunlara (Ülûhiyyet sıfatları) denir. İnsanlar, ilâclar, maki-
nalar, silâhlar, birşey yaratamaz. Onun yaratmasına sebeb, vâsıta 
olmakdadırlar. O, sebeblere ve hiçbir şeye muhtâc değildir. Mah-
lûklardan herhangi birinde, meselâ insanda, bir hayvanda, güneş-
de, yıldızlarda, ülûhiyyet sıfatlarından birinin bulunduğuna inan-
mağa (Şirk) denir. Böyle inanan kimseye (Müşrik) denir. Böyle 
inandığı şeyi, Allahü teâlâya (Şerîk=ortak) yapmış olur. Bu şeye 
veyâ heykeline, resmine, mezârına karşı yalvarmak, dilekde bu-
lunmak, ta’zîm etmek, ona (ibâdet etmek=putperestlik) olur. O 
şey (Sanem=put) olur. Böyle şeylerin bulunduğu yerlere, türbele-
re (puthâne) denir. Ülûhiyyet sıfatı bulunduğuna inanmayıp da, 
Allahü teâlânın sevgili kulu olduğu için veyâ insanlara, memleke-
te, hizmet, iyilik etdiği için, kendisine, resmine ve mezârına ta’zîm 
etmek, puta tapmak olmaz. Böyle yapan, müşrik olmaz. Îsâ aley-
hisselâm semâya çıkarıldıkdan sonra, Onun peygamber olduğuna 
inananlar, kıyâmet günü, kendilerine şefâ’at etmesi için, onun 
resmlerine, heykellerine ta’zîm etdiler. Bu hurmetleri, ona tapın-
mak, onu putlaşdırmak olmadı. Fekat, Romadaki müşrikler, îsevî 
olunca ve Eflâtûnun (Trinite=Teslîs) felsefesi yayılınca, onda ülû-
hiyyet sıfatı bulunduğuna inananlar oldu. (Allahın oğludur veyâ 
üç tanrıdan biridir) diyenler çoğaldı. Böylece yayılan şirk, İznik 
meclisinde, resmî din yapıldı. Bu müşriklere (Hıristiyan) denildi. 
Onun resmlerine, heykellerine ve (Salîb=Haç) denilen, dik iki çu-
buğa tapınıyorlar. Kiliselerinin hepsi puthânedir. Kiliseye, ayaz-
maya gidip, papazdan düâ, şifâ istiyen müslimân, müşrik olur. 
Müşrik, kâfirlerin en kötüsünden dahâ fenâdır. Kesdiği yinmez. 
Kızı alınmaz. Îsevîlerin ve yehûdîlerin hepsi, Muhammed aleyhis-
selâma inanmadıkları için (Kâfir) oldu. Bu kâfirlerden, müşrik ol-
mıyanlarına (Ehl-i kitâb) denildi. Bunların kesdikleri yinilir. Kız-

– 81 – Eshâb-ı Kirâm - F:6 



____________________ 

ları nikâh edilir. Kur’ân-ı kerîm, yehûdîlerin ve müşriklerin, müs-
limânlara düşman olduklarını bildiriyor. Bunlar, yalan ve hîlelerle 
ve hâin plânlarla, islâmiyyeti içerden yıkmağa çalışıyorlar. Bu işe, 
önce yehûdîler, üçüncü halîfe Osmân “radıyallahü anh” zemânın-
da başladı. Sonra, hıristiyanlar, hücûma geçdi. Eshâb-ı kirâmın yo-
lunda olan (Ehl-i sünnet) veyâ (Sünnî) ismindeki hakîkî müslimân-
lara karşı, (Şî’î) ve (Vehhâbî) fırkalarını meydâna çıkardılar. 
Şî’îlik, Eshâb-ı kirâm düşmanlığı demekdir. (Eshâb, Alîye düş-
manlık etdi) diyorlar. Hâlbuki Kur’ân-ı kerîm, Eshâb-ı kirâmın, 
birbirlerini çok sevdiklerini ve hepsinin Cennete gideceklerini ha-
ber veriyor. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” de, (Es-
hâb-ı kirâmın hepsini seviniz ve yollarında bulununuz!) ve (Eshâ-
bım gökdeki yıldızlar gibidir. Hangi birisine uyarsanız, doğru yolu 
bulursunuz!) buyurdu. Hazret-i Alîyi çok seven müslimâna (Alevî) 
denir. Sünnî müslimânlar, Eshâb-ı kirâmın hepsini sevdikleri için, 
hakîkî alevîdirler. Peygamberimiz, Eshâb-ı kirâmın düşmanlarına 
(Râfizî) dedi. Râfizîlerin Cehenneme gideceklerini haber verdi. 
Şî’îler, müslimânları aldatmak için, kendilerine alevî diyorlar. Ale-
vî olsalardı, hazret-i Alînin yolunda olurlardı. O, Eshâb-ı kirâmın 
hepsini çok severdi. Hazret-i Ebû Bekrin halîfe seçildiğini işitince, 
hemen tasdîk etdi. Kızı Ümm-i Gülsümü hazret-i Ömere vererek, 
kendine dâmâd yapdı. İmâm-ı Rabbânî “rahmetullahi aleyh” fâri-
sî ve arabî (Mektûbât)ı, birinci cildinin ve bunun (Mektûbât Ter-
cemesi) ismindeki türkce tercemesinin, sekseninci mektûbuna ve 
ikiyüzaltmışüçüncü sahîfeye bakınız! 

İmâm-ı Rabbânî hazretleri (Mektûbât) kitâbının 1.ci cild, 275.ci 
mektûbunda buyuruyor ki: 

Sizin bu ni’mete kavuşmanız, islâmiyyet bilgilerini öğretmekle 
ve fıkh hükmlerini yaymakla olmuşdur. Oralara cehâlet yerleşmiş-
di ve bid’atler yayılmışdı. Allahü teâlâ, sevdiklerinin sevgisini size
ihsân etdi. İslâmiyyeti yaymağa sizi vesîle eyledi. Öyle ise, din bil-
gilerini öğretmeğe ve fıkh ahkâmını yaymağa elinizden geldiği ka-
dar çalışınız. Bu ikisi bütün se’âdetlerin başı, yükselmenin vâsıtası 
ve kurtuluşun sebebidir. Çok uğraşınız! Din adamı olarak ortaya çı-
kınız! Oradakilere emr-i ma’rûf ve nehy-i münker yaparak, doğru 
yolu gösteriniz! Müzzemmil sûresinin ondokuzuncu âyetinde meâ-
len, (Rabbinin rızâsına kavuşmak istiyen için, bu elbette bir nasî-
hatdir) buyuruldu. 

– 82 –



T E N B Î H

Eshâb-ı kirâmı kötüliyenler, yirmiiki fırkadır. En kötüsü (Al-
lah, Alînin içindedir. Alîye tapmak, Ona tapmakdır) diyor. İkinci 
kısmı, bunları kötüliyor ve (Alî, Allah olur mu? O, insandır. Fekat, 
insanların en üstünüdür. Allah, Kur’ân-ı kerîmi ona gönderdi. 
Cebrâîl de, iltimâs edip, Muhammede “aleyhisselâm” getirdi. Mu-
hammed “aleyhisselâm”, Alînin hakkını yidi) diyor. Üçüncü kısm, 
bunları kötüliyor ve (Hiç böyle olur mu? Bizim Peygamberimiz, 
Muhammed “aleyhisselâm”dır. Fekat, benden sonra, Alî halîfe ol-
sun dedi. Eshâb-ı kirâm, dinlemeyip, diğer üçünü halîfe yapdı. A-
lîyi dördüncüye bırakdı) diyorlar. Diğer üç halîfeye, Alînin hakkı-
nı aldılar diye düşman oluyorlar. Eshâb-ı kirâmın hepsine de, onun 
hakkını vermediler diye düşman oluyorlar. Kendi hakkını aramadı 
diye, Alîye de “radıyallahü anh” çok kızıyorlar. Bu üç kısmın hep-
si kâfir oluyor. Diğer fırkalar da, yâ kâfir oluyor veyâ bid’at fırka-
sı oluyor. Allahü teâlâ, hepsine hidâyet versin! Doğru yola gelmek 
nasîb eylesin! 

Bugün, Îrânın birçok köylerinde ve Irakda milyonlarca insan, 
zehrlenmiş, yolu şaşırmışlardır. Bu sapıklarca en kıymetli kitâb o-
lan (Hüsniyye) ismindeki yüz sahîfe kadar bir roman, elimize geç-
di. İstanbulda basılan bu kitâb, Hârûnürreşîdin serâyında, Hüsniy-
ye isminde bir câriyenin, ba’zı kimselerle yapdığı konuşmasını yaz-
makda imiş. Bunun, Murtezâ adında bir acem yehûdîsi tarafından, 
Îrânda yazıldığı, fârisîden türkçeye çevrildiği anlaşılıyor. Âyet-i 
kerîmelere ve hadîs-i şerîflere bozuk ma’nâlar vererek, vak’a ve 
hâdiseleri yanlış anlatarak, Eshâb-ı kirâma “radıyallahü teâlâ an-
hüm” ve Ehl-i sünnet âlimlerine saldırmakda, acıklı hikâyeler uy-
durarak, câhilleri aldatmakdadır. Meselâ: 

1 — (İmâm-ı Şâfi’î Bağdâdda idi. Ebû Yûsüf de kâdî idi. Ara-
larında çok düşmanlık vardı) diyor. İctihâddan haberi olmadığı i-
çin, ictihâddaki ayrılıkları, düşmanlık sanmakdadır. 

2 — (Ebû Yûsüf ve Şâfi’î ve Bağdâd âlimleri, Hüsniyyeye cevâb 
veremedi) diyor. İmâm-ı Şâfi’înin büyüklüğünü bilmediği için, sı-
kılmadan böyle yazıyor. Hâlbuki, Ferîdeddîn-i Attâr “rahmetulla-
hi aleyh” (Tezkiret-ül-evliyâ)da diyor ki: 

İmâm-ı Muhammed Şâfi’î “rahime-hullahü teâlâ”, onüç yaşında 
iken, Harem-i şerîfde, (Bana istediğinizi sorunuz?) derdi. Onbeş ya-

– 83 –



şında iken fetvâ verirdi. Zemânının en büyük âlimi olan ve üçyüzbin 
hadîsi ezber bilen imâm-ı Ahmed ibni Hanbel “rahime-hullahü te-
âlâ”, ondan ders almağa gelirdi. Çok kimse, imâm-ı Ahmede, (Böy-
le büyük bir âlim iken, kendin gibi bir genç karşısında nasıl oturu-
yorsun?) dediklerinde, (Bizim ezberlediklerimizin ma’nâlarını o bi-
liyor. Eğer onu görmeseydim, ilmin kapısında kalacakdım. O, dün-
yâyı aydınlatan bir güneşdir, rûhlara gıdâdır) derdi. Bir kerre de, 
(Fıkh kapısı kapanmışdı. Allahü teâlâ, bu kapıyı, kullarına, Şâfi’î vâ-
sıtası ile tekrâr açdı) demişdir. Bir kerre de, (İslâmiyyete, şimdi Şâ-
fi’îden dahâ çok hizmet eden birini bilmiyorum) dedi. İmâm-ı Ah-
med, yine buyurdu ki, (Allahü teâlâ, her yüz yılda bir âlim yaratır, 
benim dînimi, herkese onun ile öğretir!) hadîs-i şerîfinde bildirilen 
âlim, imâm-ı Şâfi’îdir. [Bu hadîs-i şerîf, bu âlimlerin Dâr-ül İslâmda 
zuhûr edeceğini bildirmekdedir.] Süfyân-ı Sevrî “rahime-hullahü te-
âlâ” diyor ki, (Şâfi’înin aklı, zemânındaki insanların yarısının aklları 
toplamından fazladır). Abdüllah-i Ensârî “rahime-hullahü teâlâ” di-
yor ki, (Şâfi’î mezhebini iyi bilmiyorum. Fekat, imâm-ı Şâfi’îyi çok 
severim. Çünki, hangi makâma baksam, onu herkesin önünde görü-
yorum). İmâm-ı Şâfi’î birgün ders verirken, yerinden birkaç kerre 
kalkdı, oturdu. Sebebini sorduklarında, (Bir seyyid çocuğu, kapının 
önünde oynuyordu. Karşımdan geçdikçe, ona saygı olarak kalkıyo-
rum. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” torununu görüp de, 
kalkmamak câiz olmaz) dedi. [Her zemân, her yerde, her müslimâ-
nın, seyyidlere hürmet etmesi lâzımdır.] Hüsniyye kitâbını yazanın 
bundan haberi olsaydı, (imâm-ı Şâfi’î, Ehl-i beytin düşmanı idi) de-
mekden hayâ etmesi lâzım gelirdi. Rebî’ bin Haysem “rahime-hulla-
hü teâlâ” diyor ki, (Rü’yada, Âdem aleyhisselâmı ölmüş gördüm. 
Zemânımızın en büyük âlimi vefât edecekdir dediler. Çünki, âyet-i 
kerîmede, ilmin Âdem aleyhisselâmın hâssası olduğu bildirildi. Bir-
kaç gün sonra, imâm-ı Şâfi’î vefât etdi). 

3 — (Hüsniyye, mezhebini izhâr edip, muhabbet-i Ehl-i beyt-i 
Resûl olduğunu beyân edip, bir derece mücâdele ve mübâheseye 
başladı. Ulemâ cevâb vermeğe kâdir olamadılar) diye yazıyor. 
Ehl-i beyt-i Resûlün ve Eshâb-ı kirâmın hepsinin i’tikâdı aynı idi. 
Hepsi Kur’ân-ı kerîmin ve hadîs-i şerîflerin bildirdiği yolda idi. 

Nitekim, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Eshâbım, 
gökdeki yıldızlar gibidir. Hangisine uyarsanız, doğru yolda gitmiş 
olursunuz!) buyuruyor. Eshâbımın ba’zısı veyâ yalnız Ehl-i beytim 
yıldızlar gibidir demiyor. Eshâbım buyurarak, hepsinin aynı i’tikâd-
da olduğunu bildiriyor. Bunlar ise, kendi yanlış hikâyelerine, bozuk 
inanışlarına, (Ehl-i beyt-i Resûl mezhebi) diyerek, yurdumuzdaki 
müslimânları aldatmağa çalışıyorlar. O meclisde, bir âlim bulunsay-

– 84 –



dı, bu câriye rezîl olur, ağzını açamazdı. Âlimler cevâb veremedi di-
yerek, Ehl-i sünnet âlimlerini lekelemeğe yeltenmekdedir. 

4 — (Alînin “radıyallahü anh” çocuk iken îmân etdiğini ve çocu-
ğun îmânının makbûl olduğunu, yalan yanlış isbâta kalkışıyor. Bu-
nun için, hilâfet onun hakkıdır, diyerek âlimleri susdurdu) diyor. 

Ehl-i sünneti, sanki hazret-i Alînin “radıyallahü anh” çocuk 
iken îmân etmiş olduğuna inanmıyormuş gibi göstererek, Ehl-i 
sünnet âlimlerini rezîl etdi diyor. Hâlbuki, Ehl-i sünnet kitâbları-
nın hepsi, imâm-ı Alînin “radıyallahü anh” çocuk iken îmân et-
mekle şereflendiğini uzun uzun yazarak, o Allahın arslanını medh 
ve senâ etmekdedir. 

5 — Bir sahîfede (Alî, Resûlullahdan sonra, Enbiyâ-i mürse-
lînden efdaldır. İmâm vasıyyi Resûl ve suhuf-i münzelenin ve Tev-
rât, Zebûr, İncîl ve Fürkânın hâfızıdır. Ebû Bekr ise, kırk yaşında 
Lât-ü Uzzâ denilen heykellere ibâdeti terk ederek islâma gelmiş 
ise de, çok def’a Resûl-i Hudâya muhâlefetde bulunmuşdur ve cil-
di, kanı şerâb ile beslenmiş iken, onun îmânına i’tibâr edip. hâne-
dân-ı nübüvvetin ma’sûmlarının îmânına i’tibâr olunmaz dersiniz 
ve buğz-u adâvet-i Hânedânı, kalbinizde saklarsınız) diye, Ehl-i 
sünnete saldırıyor. 

Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmin birçok yerinde, meselâ En’âm 
sûresi, seksenaltıncı âyetinde, (Peygamberlerin hepsinin, Peygam-
ber olmıyan insanların hepsinden dahâ efdal olduğunu) bildirmek-
dedir. Hazret-i Alînin “radıyallahü anh”, Peygamberlerden yük-
sek olduğunu söylemek, Kur’ân-ı kerîmi inkârdır ki, küfr olur. Di-
ğer semâvî kitâblar, nazm olmadığı gibi kimsenin ezberinde değil 
idi. Nitekim, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” bile Tevrât-
dan sorulan üç süâle üç gün cevâb vermeyip, Cebrâîl aleyhisselâ-
mın cevâb getirmesini bekledi ve üç gün üzüldü. Bütün müslimân-
lar da, çok üzüldü. Sonra, Kehf sûresi gelerek, Tevrâta uygun ce-
vâb verildi. Hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü anh” çocuk 
iken, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” arkadaşı idi. O ze-
mândan beri sevişiyorlar, berâber yaşıyorlardı. Her ikisinin de, hiç 
şerâb içmediği, puta tapınmadıkları kitâblarda yazılıdır. Meselâ, 
(Me’alilferec) adındaki kitâbda diyor ki, Kâdî Ebülhasen, Ebû 
Hüreyreden “radıyallahü anh” haber veriyor. Resûl-i ekrem “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” ile oturmuşduk. Ebû Bekr “radıyallahü 
anh” dedi ki, (Yâ Resûlallah “sallallahü aleyhi ve sellem”! Senin 
hakkına yemîn ederim ki, ömrümde hiç puta tapmadım). Hazret-i 
Ömer buyurdu ki, (Niçin, Resûlullah hakkına diyorsun? Bu kadar 
sene câhillik zemânı geçirdik). Hazret-i Ebû Bekr “radıyallahü te-

– 85 –



âlâ anh” buyurdu ki, (Babam Ebû Kuhâfe, beni heykellerin dikili 
olduğu yere götürdü. Seni yaratan, kurtaran bunlardır. Bunların 
önünde eğil dedi. Kendisi gitdi. Puta, karnım aç. Bana birşey ver, 
yiyeyim dedim. Cevâb vermedi. Su, elbise istedim. Ses vermedi. 
Sana taş atarım. Gücün varsa, atdırma dedim. Ses çıkmadı. Taş at-
dım. Yüz üstü düşdü. Babam gelip görünce şaşırdı. Beni eve götür-
dü. Annem, buna birşey demiyelim dedi). Ebû Bekr, sözünü biti-
rince, Resûl aleyhisselâm, (Cebrâîl aleyhisselâm bana gelip, üç 
kerre, Ebû Bekr, doğru söyledi dedi) buyurdu. 

Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü anh” bütün servetini, cânını, 
evlâdını, herşeyini ona fedâ etmişdi. (Ebû Bekrin “radıyallahü 
anh” îmânı, bütün ümmetimin îmânları toplamından dahâ fazla-
dır) hadîs-i şerîfi, onun, bütün Eshâbdan üstün olduğunu göster-
meğe yetişir. Hâlbuki, efdal olduğunu bildiren, dahâ nice hadîs-i 
şerîfler var. Bunların birkaçı, senedleri ile birlikde (Tam İlmihâl-
Se’âdet-i Ebediyye) kitâbında yazılıdır. Ebû Bekr-i Sıddîk “radı-
yallahü anh”, Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” hiç muhâ-
lefetde bulunmamış, ictihâdları bile, hep Ona uygun olmuşdur. 
Hattâ, Onun bir hatâsı ile, bütün ibâdetlerini değişmeği istemişdir. 
Ehl-i sünnet kitâbları, Ehl-i beytin sevgisi ve saygısı ile doludur. 
Buğz-u adâvet ediyorsunuz demesi, bu kitâbın, Ehl-i sünnete kar-
şı ne kadar hâince, alçakça iftirâlarla dolu olduğunu göstermekde-
dir. Ehl-i sünnet âlimlerinin “rahime-hümullahü teâlâ” yazdığı tef-
sîr ve hadîs kitâblarında, hazret-i Alîyi “radıyallahü anh” medh e-
den haberler o kadar çokdur ki, bunlardan birkaçını işitmiyen bir 
müslimân yokdur. Meselâ, Abdüllah ibni Abbâs “radıyallahü an-
hümâ” buyurdu ki: Resûlullahdan işitdim ki, (Alînin sevgisi, ateşin 
odunu yakdığı gibi, müslimânın günâhlarını yok eder) buyurdu. 
Onu sevmek, Onu ve sözlerini, doğru olarak öğrenip, öyle olmağa 
çalışmak demekdir. 

6 — Bir sahîfede (Ehl-i sünnet, şer ve isyân, küfr ve fısk, Alla-
hın kazâ ve kaderi iledir, rızâsı ile değildir diyor. Bu sözleri bir hâ-
kimin kendi hükmüne râzı olmamasına benzer. Bu sözü edenler, 
kendi küfrlerine zâhib oldukları için, küfrü, kâfirliği de kazâ ve ka-
dere bağlayıp, kendi kabâhatlerini örtmek istediler. Bu ise İblîs 
mezhebidir) diyor. 

Böylece, kazâ ve kadere inanmıyor. İmâm-ı Ca’fer Sâdıka da 
inanmamış oluyor. Herşeyi Allahü teâlânın yaratdığını bildiren 
âyet-i kerîmeleri, evirip çevirip, kendine göre ma’nâlar çıkarıyor. 
Hâlbuki, bu âyet-i kerîmelerin hakîkî ma’nâlarını (Beydâvî) şerhi 
olan Şeyhzâde [Muhammed bin şeyh Mustafâ] tefsîri, akl sâhible-
rini hayrân bırakacak şeklde yazmakdadır. Hüsniyye diyormuş ki, 

– 86 –



(beş yaşından yirmi yaşına kadar, imâm-ı Ca’fer Sâdıkın “aleyhis-
selâm” evinde idim. Bu bilgileri hep ondan öğrendim). Küfrüne, ya-
lanlarına herkesi inandırmak için, o büyük imâma da iftirâ ediyor. 
Hâlbuki, imâm-ı Ca’fer Sâdıkın “radıyallahü anh” kazâ kader hak-
kındaki sözü (Mektûbât)ın 1. cild, 289.cu mektûbunda uzun yazılı-
dır. İrâde ile rızâyı birleşdirmek için, hâkimin hükmünden râzı ol-
maması muhâldir demesi de, bozuk bir düşüncedir. Çünki, hâkimin, 
doğru olan hükmlerinden râzı olmaması, elbette muhâldir. Allahü 
teâlânın da, itâ’at etmekden, sevâb işlemekden, hayrdan râzı olma-
ması muhâldir. Çünki, râzı olacağını bildiriyor. Fekat, hâkim, zor ile 
veyâ hatâ ile verdiği hükmünden hatâsını anlayınca nasıl râzı olabi-
lir? İrâde etmiş, hükm etmiş ise de, râzı olamaz. (Sirâciyye fetvâla-
rı) sâhibi Sirâcüddîn Alî bin Osmân Ûşî, (Emâlî) adındaki çok kıy-
metli kasîdesinin üçüncü beytinde, (Allahü teâlânın hayât sıfatı var-
dır [ya’nî diridir]. Herşeyi, her işi irâde, ezelde takdîr eder) diyor. 
Bu kasîdeyi, birçok âlim şerh etmişdir. Seyyid Ahmed Âsım efendi 
türkçeye terceme ve şerh ederken diyor ki, (Kader, Allahü teâlânın 
ilerde olacak herşeyi ezelde bilmesidir. Kazâ, bu bildiklerini Levh-il 
mahfûzda göstermesidir). Keşşâf şârihi [Tayyıbî] (Ba’zılarına göre, 
kader, genel emrdir. Kazâ bunların birer birer meydâna gelmesidir. 
Meselâ [her canlı ölecekdir] kaderdir. Her canlının ölmesi kazâdır) 
dedi. (Tavâli’) kitâbını şerh eden Şemseddîn Mahmûd bin Abdür-
rahmân İsfehânî buyuruyor ki, (Kader, her şeyin Levh-il mahfûzda 
toplu, kısaca varlığıdır. Kazâ da, bunların, şartlarının ve kendilerinin 
birer birer, zemânlarında yaratılmasıdır). Kader, bir anbar buğdaya 
benzer. Kazâ, ölçü ölçü alıp sarf etmekdir. Kader ve kazâ kelimele-
ri, birbirinin yerine kullanılmakdadır. Kader: (Ahmed kendi arzûsu 
ve kudreti ile müslimân olur. Kirkor, kendi isteği, beğenmesi ile küf-
rü tercîh eder şeklindedir. Bunu gösteren âyet-i kerîmeler çokdur). 
Kazâ kader üzerinde (Tam İlmihâl) kitâbında geniş bilgi vardır. Bu-
nu iyi okuyunca, Hüsniyye kitâbını hâzırlıyan yehûdînin, bir canbaz 
gibi, bir gözbağlayıcı gibi yapdığı bozuk isbâtlar kolayca anlaşılır. 
Tefsîr bilenler, bu kitâbın âyet-i kerîmelere, ilme, akla uymıyan 
ma’nâlar verdiğini hemen anlar ise de, tefsîrden ve yirmi ana ilmden 
haberi olmıyan câhiller, (mağlûb etdi, mahcûb etdi, rezîl etdi, cevâb 
veremediler, âciz kaldılar) gibi ilâvelere aldanarak inanır. Onun 
için, böyle, yalan, bozuk kitâbları, mecmû’a ve gazeteleri hiç oku-
mamalıdır. Bunları okumamak, kendini kâfir olmakdan kurtarmak 
demekdir. 

7 — Bir yerinde (Vaktiyle şeyh Behlûl [Behlûl Dânâ] demişdi 
ki: Ey Ebû Hanîfe! Sen insanda ihtiyâr olmadığını söyliyorsun. E-
şekler senden dahâ akllı ve fazîletlidir. Çünki, geçilemiyecek dere-

– 87 –



ye ne kadar zorlansa girmez! Bu söze İbrâhîm Hâlid, cevâb vere-
medi. Hârûn Reşîd ve Yahyâ Bermekî güldü) diyor. 

Kaderiyye mezhebinin, bu ümmetin mecûsîleri olduğunu bildi-
ren hadîs-i şerîfi de yazıp, (günâh işleyip, bu iş Allahdandır, ezelde 
yazılmışdır, diyenler, Kaderiyyedir. İslâmdan önce Kureyş müşrik-
leri cebrî mezhebinde idi. İslâm bu mezhebi kaldırdı ise de, emî-
rül’mü’minîn hazret-i Alînin şehâdetinden sonra, Mu’âviye ve Ye-
zîd aleyhilla’ne zemânında bu mezheb, tekrâr meydâna çıkdı ve 
Ehl-i sünnete mirâs kaldı) diye yazıyor ve çocuk sözü gibi akla ve 
nakle uymıyan söz ve misâllerle isbâta kalkışıyor. 

Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ”, insanda ihti-
yâr yokdur dememişdir. Cebriyye mezhebinin kâfir olduklarını bil-
dirmişdir. Bu kitâbının böyle hayâsızca iftirâlarına ancak, Ehl-i 
sünnet kitâblarını hiç okumamış câhiller inanır. Kaderiyye mezhe-
bi, Mu’tezile mezhebinin bir ismidir. Şî’îlerin de bu mezhebde ol-
duğu, bu kitâbdan anlaşılmakdadır. Kazâ ve kadere inanmadıkları 
için, insan istediğini elbette yapar, yaratır dedikleri için, Mu’tezile 
mezhebine (Kaderiyye) de denir. Ya’nî kadere inanmıyanlar kade-
riyyedir. İnananlar, Ehl-i sünnetdir. 

Muhammed bin Abdülkerîm Şihristânî, (Milel ve nihâl) kitâ-
bında diyor ki: Mu’tezile mezhebinin reîsi olan Vâsıl bin Atâ ve o-
nun izinde bulunanlar diyor ki: (İnsan, ihtiyârî, ya’nî istekli hare-
ketlerini kendi yaratır. Allahü teâlâ, kullarına fâideli işler yapma-
ğa mecbûrdur. İyilere sevâb, kötülere azâb vermesi lâzımdır. Allah 
birdir. Ayrıca sıfatları olamaz. Kur’ân, harf, kelime ve sesdir. Bun-
lar ise, mahlûk, sonradan yaratılmışdır. İnsan iyi, kötü, bütün işle-
rini kendi yaratıyor. Allahü teâlâ, şerleri, kötü şeyleri, günâhları, 
küfrü yaratır demek, doğru değildir. Bu sözler, onu kötülemekdir. 
Çünki, zulmü yaratan, zâlimdir. Allahü teâlâ, zâlim olmaz.) diyor. 
Bunların bu sözleri yanlışdır. İş sâhibi, işi yaratan değil, bu işi ya-
pandır. İnsan mahlûk olduğu gibi, küfrü, îmânı, ibâdeti ve isyânı da 
mahlûkdur. Saffât sûresi, doksanaltıncı âyet-i kerîmesinde meâlen, 
(Allahü teâlâ, sizi yaratdı ve yapdığınız işleri de yaratmakdadır) 
buyuruldu. Ehl-i sünnet âlimlerinden imâm-ı Beydâvî “rahmetul-
lahi aleyh”, bu âyetin tefsîrinde (yapdığınız şeyler, insanın fi’li, ha-
reketi ile olduğu için, insanın işi olur. Fekat, hareket kuvvetini ve-
ren, iş için lâzım olan şeyleri yaratan, Allahü teâlâdır) demekdedir. 
Kaderiyye, herkes, kendi işinin hâlıkıdır dediği için, bu ümmetin 
mecûsîleri olmuşdur. Ehl-i sünnet, hâlık birdir diyor. Mecûsîler, 
hâlık ikidir dediler. 

Mevlânâ Hâlid-i Bağdâdînin “rahime-hullahü teâlâ” arabî 

– 88 –



(İkd-ül-cevherî) kitâbında, irâde-i cüz’iyyeyi uzun bildirmekdedir. 
Abdülhamîd Harpûtî “rahmetullahi aleyh” bu kitâbı şerh ederek 
(Simt-ül-abkarî) ismini vermişdir. Bu şerh 1305 [m. 1888] de İstan-
bulda tab’ edilmişdir. Mevlânânın (İrâde-i cüz’iyye) risâlesi de 
1291 [m. 1874] senesinde, meârif nâzırı Safvet Pâşanın zemânında, 
(Reşehât) kitâbının sonunda, taş baskısı ile, İstanbulda basılmış-
dır. (Bugyet-ül-vâcid) kitâbının dokuzuncu mektûbu bu risâledir. 
Bu risâlede buyuruyor ki: 

Yeri ve gökleri yokdan var eden, insanları ve hayvanları ve 
bunların hareketlerini, işlerini yaratan Allahü teâlâya hamd olsun. 
Allahü teâlâ, birşeyi yaratmak istediği zemân ona (Ol!) der, he-
men var olur. 

Efendimiz, büyüğümüz, veber ve meder ehâlîsinin en iyisi olan 
Muhammed aleyhisselâma ve Âline, Akrabâsına ve Eshâbına dü-
âlar, selâmetler ve iyilikler olsun! 

Ey müslimân! Allahü teâlâ, zihnini açsın! Doğru yolda gitmeni 
nasîb eylesin! İyi bil ki, müslimânların her fırkası, her kısmı, hattâ 
felsefeciler ve başka dinlerde bulunanların çoğu, hayvanların ha-
reketlerinden başka, her varlığı, herşeyi hareket etdiren, te’sîr 
eden yalnız bir kuvvet vardır, bu da, bir olan Allahü teâlâdır, de-
mişlerdir. Hayvan ve insanların hareketlerini de Onun yaratdığı 
şübhesizdir. Ya’nî, hem şu’ûrlu olan [ya’nî duydukları, anladıkla-
rı] meselâ hastalık, sıhhat, uyku, uyanıklık gibi, hem de, şu’ûrsuz 
olan [haberleri olmıyan] meselâ büyümek, gıdâların hazm olması 
gibi, tabî’î hareketlerini, ya’nî irâdelerine, isteklerine bağlı olmı-
yan hareketlerini, hep Allahü teâlâ yaratmakdadır. Hayvanların 
ve insanların ihtiyârî hareketlerine, ya’nî irâdeleri, istekleri ile 
yapdıkları hareketlerine gelince, bunların meydâna gelmesi başka 
başka anlatılmakdadır. Meselâ, Cebriyye fırkası, ihtiyârî hareket-
lerin de, yalnız Allahü teâlânın kudreti ile olup, kulun hiç kudreti 
olmadığını söyliyor. İ’tikâd imâmlarımızdan Ebül-Hasen Alî Eş’a-
rî “rahime-hullahü teâlâ” de Allahü teâlânın kudreti ile olup, ku-
lun kudretinin karışmadığını bildirmekdedir. Mu’tezile fırkası ise, 
yalnız kulun kudreti ile ve ihtiyârı ile olduğunu, felsefeciler de, ku-
lun kudreti ile olduğunu ve kulun, bunu yapmağa mecbûr olduğu-
nu söylemekdedir. Haremeyn imâmı denmekle meşhûr, Abdül-
melik Cüveynî “radıyallahü teâlâ anh” için de böyle derdi, denili-
yorsa da, doğru değildir. Nitekim âlim, ârif Muhammed bin Yûsüf 
Sinnûsî “rahime-hullahü teâlâ” (Ümmül-berâhîn) kitâbında ve 
Sa’deddîn-i Teftâzânî “rahime-hullahü teâlâ” de [722-792 Semer-
kandda] (Şerh-i mekâsıd) kitâbında bunun doğru olmadığını açık-
ça yazmakdadır. İ’tikâd âlimlerimizden üstâd İbrâhîm bin Mu-

– 89 –



hammed İsferâînî “rahime-hullahü teâlâ” ise, işin meydâna gel-
mesi, hem Allahü teâlânın, hem de kulun kudretlerinin te’sîri ile-
dir diyor. Kâdî Ebû Bekr Bâkıllânî “rahime-hullahü teâlâ”, işi ya-
pan, Allahü teâlânın kudreti olup, kulun kudreti de, işin sıfatına, 
hâline, iyi veyâ kötü olmasına te’sîr etmekdedir, diyor. İ’tikâdda 
mezhebimizin imâmı, Muhammed bin Mahmûd ebû Mensûr Mâ-
türîdînin “rahime-hullahü teâlâ” de böyle buyurduğunu, Kemâ-
leddîn Muhammed ibnülhümâm “rahime-hullahü teâlâ” (Elmüsâ-
yere) kitâbında ve Kemâleddîn Muhammed ibni Ebû Şerîf-i kud-
sî “rahime-hullahü teâlâ” (Elmüsâmere fî şerhilmüsâyere) kitâ-
bında ve Molla Fenârînin torunlarından Hasen Çelebi bin Mu-
hammed Şâh “rahime-hullahü teâlâ” (Şerh-i mevâkıf) hâşiyesinde 
ve müdekkik Gelenbevî “rahime-hullahü teâlâ” de (Akâidüd-
devvâniyye) şerhinde bildirmekdedirler. Mevlânâdan bu kadar 
terceme edildi. 

Ehl-i sünnet âlimlerinden imâm-ı Birgivî “rahime-hullahü te-
âlâ”, türkçe (Birgivî vasıyyetnâmesi) kitâbında Ehl-i sünnetin 
Kur’ân-ı kerîmden ve hadîs-i şerîflerden anladıkları doğru ma’nâ-
yı kısa ve açık olarak, pek güzel yazmakdadır. Kâdîzâde şerhi yir-
midördüncü sahîfede buyuruyor ki: 

Allahü teâlâ mürîddir. Ya’nî irâde sıfatı vardır. Dilediğini ya-
par. Var olmasını dilediğini var eder. Var olmasını dilemediği, var 
olmaz. Hiçbir şeyi yapmak, Ona lâzım değildir. Bir kimse, Ona 
güç ile birşey yapdıramaz. Çünki Allahü teâlâ, herkese gâlibdir. 
Kimse, Ona gâlib olamaz. Âciz değildir. Herşey, Onun dilemesi 
ile var olmakdadır. Îmân, itâ’at gibi iyilikler ve küfr, isyân gibi bü-
tün kötülükler, hep Onun irâdesi ile var olmakdadır. Mu’tezile fır-
kası diyor ki, (Allahü teâlâ, kötülüklerin, günâhların yapılmasını 
dilemez ve yaratmaz. Bunları insanlar ve şeytân yaratmakdadır. 
Çünki, kötülükleri yaratmak, kötülük yapmak olur. Allahü teâlâ 
ise, hiç kötülük yapmaz). Ehl-i sünnet, bunlara şöyle cevâb verdi 
ki, (Kötülükleri yaratmak, kötülük yapmak olmaz. İnsanların kö-
tülük işlemesi, kötülük olur). Mu’tezile dedi ki, (Allahü teâlâ, kö-
tülükleri ve küfrü takdîr etse, murâd etse idi, insanların küfre, kö-
tülüklere râzı olması, bunları beğenmeleri îcâb ederdi. Çünki, ka-
zâya rızâ göstermek lâzımdır). Ehl-i sünnet, şöyle cevâb verdi ki, 
(küfrün kendisi, Allahü teâlânın kazâsı, takdîri değildir. Makdîsi-
dir. Ya’nî, kazâ olunan şeydir. Kazâ etmesine rızâ lâzımdır. Fekat, 
makdîye rızâ lâzım değildir. Allahü teâlâ, herşeyi halk ve takdîr e-
derim. Küfre râzı değilim buyurdu). Mu’tezile, (Allahü teâlâ kö-
tülük yapılmasını dilese idi, kötülük, küfr ve isyân yapınca, sevâb 
kazanılırdı. Çünki, Allahü teâlânın dilediğini yapmış olurlar. Dile-

– 90 –



diğini yapmak, emrini yapmak demekdir) dedi. Ehl-i sünnet dedi 
ki, (İtâ’at etmek için, sevâb kazanmak için, ancak emrleri yapmak 
lâzımdır. İrâde edileni yapmak, itâ’at etmek olmaz). 

Mu’tezile âlimlerinden, Rey şehrinin kâdîsı Abdülcebbâr He-
medânî, vezîr Sâhib bin İbâdın odasına geldi. İçeride, Ehl-i sünnet 
âlimlerinden Ebû İshak İsferâînîyi “rahime-hullahü teâlâ” görün-
ce aralarında, şöyle bir konuşma geçdi. 

Ab. Ceb. — Allahü teâlâ, kötülükleri, günâhları irâde etmez, is-
temez ve yaratmaz. Bunları, kötü insanlar ve şeytân yaratır. 

Ebû İshak — Hayrların ve şerlerin hepsini Allahü teâlâ yaratır. 
Onun mülkünde, yalnız Onun dilediği var olur. 

Ab. Ceb. — Rabbimiz, kendine isyân olunmasını diler mi? 
Ebû İshak — Allahü teâlâ, küfrü ve günâhları dilemese ve ya-

ratmasa, kullar güç ile, zor ile, Ona isyân mı edebilir? Kullar, i-
râde-i cüz’iyyeleri ile küfr, günâh, kötülük yapmak ister. Hak teâ-
lâ da dilerse, onların istediğini yaratır. 

Ab. Ceb. — Allahü teâlâ bir kimseye hidâyet dilemese, onun 
küfr, kötülük yapmasını takdîr ve kazâ edip yaratsa, buna iyilik mi 
etmiş olur, yoksa kötülük mü? 

Ebû İshak — Eğer kulun hakkını vermeği dilemezse, kötülük 
olur. Fekat kendi hakkını almağı dilemezse kötülük olmaz. Zerre 
kadar iyilik yapana karşılığını verecekdir. Kimsenin iyiliği karşılık-
sız kalmıyacakdır. Küfrden başka kötülüklerin birçoğunu da afv 
eder. Küfrü dilemesine gelince, Hak teâlâ alîmdir. İlerde olacak 
herşeyi bilir. Hakîmdir, herşeyin en iyisini yapar. Dilediği kulunu 
rahmetine kavuşdurur ve hidâyet ihsân eder. Hiçbir şeyi yapmağa 
mecbûr değildir. Nitekim, Kur’ân-ı kerîmde Fâtır sûresi, sekizinci 
âyet-i kerîmesinde meâlen, (Dilediği kimseleri iğri, sapık yolda bı-
rakır. Dilediği kimselere hidâyet eder. Doğru, iyi yolu gösterir) bu-
yuruldu. Ya’nî, iyiliği ve kötülüğü, kulların irâde etmesi, dilemesi 
ile yaratır. Kulun irâdesi yaratmağa sebebdir, vâsıtadır. Mü’minler 
irâde-i cüz’iyyeleri ile îmânı ve itâ’atı dileyince, Allahü teâlâ da di-
ler ve yaratır. Eğer, Allahü teâlâ da dilemeseydi, kimse mü’min ol-
maz, itâ’at etmezdi. Kâfir küfrünü ve fâsık günâh işlemesini dile-
yince, o da irâde ederse, yaratır. Eğer dilemezse, kimse kâfir ve fâ-
sık olamaz. 

Yalnız kulun dilemesi ile bir şey var olmaz. Hak teâlâ da dile-
yince var olur. Allahü teâlâ, şerleri, kötülükleri de diler ve yaratır. 
Fekat, bunları sevmez, râzı olmaz. Hayrları, iyilikleri ise hem di-
ler, hem de râzı olur, beğenir ve yaratır. Allahü teâlâ dilemedikçe, 
bir sinek, kanadını kımıldatamaz. İnsanların yapdıkları bütün iyi-

– 91 –



likler ve kötülükler, hep Onun dilemesi ile oluyor. Kullar birşey 
yapmak irâde edince, O irâde etmezse o iş olmaz. O da dilerse, 
olur. Var olmasını dilemediği şey, var olmaz. Var olursa, acz, gücü 
yetmemek olur. Allahü teâlânın herşeye gücü yeter. Dilese bütün 
insanlar ve cinnîler mü’min olup itâ’at eder. Dileseydi, hepsi kâfir 
olurdu. 

Süâl: Herşey, Onun dilemesi ile oluyor. Kâfirlerin küfrünü di-
lemişdir. Onlar, bu irâdeye karşı gelemezler. Bunun için zor ile kâ-
fir oluyorlar. Onlara îmân etmelerini emr, olmayacak şeyi istemek 
olur. Onların îmân etmesini emr ediyor da, niçin îmân etmelerini 
dilemiyor? Herkesin îmân etmesini emr ediyor da, niçin herkesin 
îmân etmesini irâde etmiyor, dilemiyor? 

Cevâb: Allahü teâlâya, yapdığı şeyleri beğenmiyerek, bunların 
sebebi sorulmaz. Allahü teâlâ, ileride olacak herşeyi ezelde, sonsuz 
geçmişde biliyordu. İlmi, olacak şeylere tâbi’dir. Ya’nî nasıl ola-
caklar ise, öylece bilmişdir. Öyle olacakları için öyle bilmişdir. 
Yoksa, öyle bildiği için, öyle olmağa mecbûr olmuyorlar. İşte, Al-
lahü teâlânın irâdesi, bu ilmine uygun oluyor. Kudret ve tekvîn sı-
fatları da, irâdesine uygun oluyor. 

Kullarda, irâde-i cüz’iyye, ya’nî seçmek, dilemek vardır. Birşe-
yi yapmak isterler veyâ istemezler. Ehl-i sünnetin iki imâmından 
Ebû Mensûr Mâtürîdî “rahime-hullahü teâlâ” buyuruyor ki, irâ-
de-i cüz’iyye, başlı başına bir varlık değildir. Dışarda var değildir. 
Kudret-i ilâhiyye ile ilgisi yokdur. Allahü teâlâ, filân kimsenin gü-
nâh işlemek isteyeceğini ezelde biliyordu. O kimse, isteyince, Al-
lahü teâlâ da diler ve yaratır. Günâh hâsıl olur. Kulun irâdesi, Al-
lahü teâlânın kazâsına, takdîrine ve yaratmasına sebeb olmakda-
dır. 

İnsanların yapamıyacağı şeyler, üç dürlüdür: 
1 — O şeyin kendi yapılamaz. İki cismi, bir anda, bir yerde bu-

lundurmak gibi. Şişeden suyu çıkarmadan, başka sıvı doldurula-
maz. 

2 — Kendi yapılabilir. Fekat âdetde kullar yapamaz. Bir dağı 
yerinden kaldırmak gibi. 

3 — Yapılabilir. Fekat, Allahü teâlâ, kulun yapmıyacağını bil-
diği için, kul onu dilemez. Allahü teâlâ, birinci ve ikinci kısmları 
emr etmedi. Üçüncü kısmın yapılmasını emr etmekdedir. Meselâ, 
Ebû Cehlin îmân etmiyeceğini ezelde bildiği ve küfrünü dilediği 
hâlde, îmân etmesini emr etdi. 

Demek ki, insan yapmağı ve yapmamağı seçmekde, dilediğini 
yapmakdadır. Kulun bu dilemesi, Allahü teâlânın irâde etmesine 

– 92 –



ve yaratmasına sebeb olmakdadır. Kul, hayr işlemek isteyince, O 
da ister ve yaratır. Kötülük işlemek dileyince, O da ister ve şerri 
yaratır. Kimseyi zor ile kâfir yapmaz ve kimseye zor ile günâh yap-
dırmaz. 

Allahü teâlânın âdet-i ilâhiyyesi şöyledir ki, herşeyi sebeb ile 
yaratmakdadır. İnsanların irâdelerini de, bunların iyi ve kötü işle-
rini yaratmağa sebeb kılmışdır. Îmânı, hayrı, sevâbı kullarına bil-
dirmek için Peygamberler “aleyhimüsselâm” gönderdi. Îmân et-
meği ve ibâdet ve iyilik yapmağı emr etdi. Küfrü ve günâh işleme-
ği, kötülük yapmağı yasak etdi. İnsanlara akl verdi. Aklı olana emr 
etdi. 

Allahü teâlâ, dilediğini yaratır. Yaratdığı herşeyde nice fâideler 
vardır. Ya’nî hakîmdir. İnsan aklı bunları anlayamaz. Akl ancak 
alışdığı, duygu organları ile aldığı bilgileri ölçer, kavrar. Kâfirleri 
yaratdığında, bunlara uzun ömr, bol rızk, mevkı’, rütbe verdiğinde, 
küfrlerini, kötülük yapmalarını dilediğinde ve yılanları, hınzırları, 
zehrleri yaratdığında [insanları öldürücü, memleketleri yıkıcı ener-
ji kaynakları yaratdığında, görülemiyen atomun, düşünülemiyen 
küçücük çekirdeğinde, aklları şaşırtan, şehrleri yok eden mu’az-
zam kuvvet yerleşdirmesinde, ışık, elektrik, mıknatıs ve kimyâ 
enerjileri yaratmasında, fizikde, kimyâda, biyolojide okunan ve 
pekçoğu henüz anlaşılamıyan madde ve kuvvet ve hayât kanûnla-
rını, nizâmını kurmasında] sayısız hikmetler, fâideler vardır. Fâide-
siz birşey yapmak sefâhetdir, aşağılıkdır. Allahü teâlânın her ya-
ratdığında, çeşidli fâide vardır. İrâdesi Onun sekiz sıfatından biri 
olup kadîmdir, hep var idi. Ezelde kendi de, sekiz sıfatı da hep var 
idi. Sonradan olma değildirler. Müşebbihe fırkasından Kerrâmiyye 
adındaki zındıklar, irâde sıfatı kadîm değil hâdisdir, ya’nî sonradan 
olmadır dedi. Kâfir oldular. Sekiz sıfatdan birine kadîm değil, hâ-
dis diyen kâfir olur. 

Allahü teâlâ, herşeyi tekvîn sıfatı ile yaratmakdadır. Tekvîn 
var etmek demekdir. Yerde ve göklerde bulunan bütün varlıkları, 
maddeleri, cismleri, özellikleri, olayları, kuvvetleri, kanûnları, 
bağlantıları yaratan, yalnız Odur. Ondan başka yaratıcı yokdur. 
Ondan başkasına yaratıcı denemez ve kimseye, bir şey yaratdı de-
nemez. Kur’ân-ı kerîmde meâlen, (Her şeyi yaratan, yalnız Alla-
hü teâlâdır) buyuruluyor. Bir âyet-i kerîmede meâlen, (Yaratan 
ve emr eden yalnız Odur) ve Yasîn-i şerîfdeki bir âyet-i kerîmede 
meâlen, (Yalnız O yaratıcıdır ve çok bilicidir) buyuruldu. Karada, 
denizlerde, havada yaşıyan hayvanların [mikrobların, atom çevre-
sindeki elektronların, moleküllerin, iyonların] ve insanların, me-
leklerin ve cinnîlerin, ya’nî her var olanın kendisini ve hareketle-

– 93 –



rini ve işlerini ve durmalarını, ibâdetlerini ve günâhlarını, iyilikle-
rini, zararlarını, küfrlerini ve îmânlarını yaratan Odur. Mu’tezile 
diyor ki, (Kullar, işlerini kendileri yaratır. Hak teâlâ, kullara çok 
kudret verip, kendi işlerini kendileri yaratır. Hayvanlar da böyle-
dir). Bu sözleri yanlışdır. 

İnsanlar ve hayvanlar, irâde-i cüz’iyyeleri ile bir işi yapmağı di-
ler. Bu dilemeğe (Kesb etmek) denir. Allahü teâlâ da, dilerse, bu 
işi yaratır. Kul birşey yaratamaz. Bizim [ya’nî Kâdîzâde Ahmed e-
fendinin] (İrâde-i cüz’iyye) risâlemizde bunu uzun açıkladık. Elin, 
ayağın kımıldamasını, dilin söylemesini, gözün açılıp kapanmasını 
ve görmesini yaratan Odur. Sineklerin, böceklerin, mikrobların, 
yıldızların, rüzgârların hareketlerini [ve titreşimlerini, elektrik it-
me ve çekmesini, maddenin çekimini, sıvıların ve gazların kaldır-
ma kuvvetlerini] yaratan yalnız Odur. İnsanların, hayvanların, cin-
nîlerin ve rûhlarımızın rızkını yaratan, gönderen Odur. Halâla da, 
harâma da rızk denir. Mu’tezile, harâmdan gelen, rızk değildir, de-
di. Bu sözleri yanlışdır. Her canlının rızkı tükenmeyince eceli gel-
mez, ölmez. Kimse kimsenin rızkını yiyemez. Rızk, ibâdet yap-
makla artmaz, bereketlenir. Allahü teâlâ herkesin rızkını ezelde 
takdîr, ta’yîn etmiş, ayırmışdır. Bu, artmaz ve azalmaz. Canlıları öl-
düren, ölüleri dirilten, sağlamları hasta yapan, hastaları iyi eden 
yalnız Odur. Mikroblar, tabîb ve Azrâîl aleyhisselâm, birer sebeb-
dir. Bunlar te’sîr edince, işi yaratan, bunlara te’sîr veren Odur. A-
teşde yakmak, karda soğutmak, [elektrikde ısı, ışık ve elektroliz 
hâsıl etmek] hâssalarını hep O yaratmakdadır. Ateş, kar, elektrik, 
görünen sebeblerdir. Allahü teâlânın âdeti olan vâsıta ve şartlar-
dır. [Duygu organlarımızı, bunlardaki duyma kuvvetlerini, hücre-
lerdeki beslenme, üreme, zararlı maddeleri çıkarma, oksidlenme 
ve osmoz olaylarını, kalbi, kanı, kan sisteminin, öteki doku ve or-
ganların ve sistemlerin çalışmalarını, aralarındaki düzeni yaratan 
hep Odur. Komünistler, kitâbsız kâfirler ve çok eskiden beri gelen 
zındıklar] sapıklar diyor ki, her madde ve kuvvet, kendi özelliği ile 
kendisi te’sîr eder. Meselâ, ateş yakıcıdır. Her zemân, elbette ya-
kar. Bu sözleri çok yanlışdır. Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümul-
lahü teâlâ” buyuruyor ki, sebeblerin te’sîri kendiliğinden değildir. 
Sebebleri var edince, bunların te’sîrini, işlerini de hemen yaratma-
sı, Onun âdetidir. Ateşde yakmak özelliğini yaratmasa, hiç yaka-
maz. Ateşe düşen kimseyi, o istemezse, ateş yakmaz. Maddenin 
kendinde özellik yokdur. Maddenin özelliklerini, sebeblerin te’sîr-
lerini ve işlerini, Hak teâlâ yaratıyor. O dilemezse, bu özellikleri 
ve te’sîrleri yaratmaz. Dileseydi, karda sıcaklık, ateşde soğukluk 
yaratırdı. Kılıcın kesmesini, merminin delmesini, zehrin öldürme-

– 94 –



sini yaratan Odur. Denize düşende boğulmayı yaratıyor. Dilerse 
boğulmaz, sağlamlaşır. Kuşun, tayyârenin uçmasını, [havanın kal-
dırmasını, sürtünme kuvvetlerini] yaratan Odur. Bu özellikleri, 
kuvvetleri yaratmasa, uçurmaz. Hastalıkları, çeşidli ilâçlarda çeşid-
li hâssaları yaratmakdadır. İbrâhîm aleyhisselâm, Nemrûdun ate-
şinde oturdu. Hiç yakmadı. Eğer yakmak, ateşin tabî’atı, özelliği 
olsaydı elbette yakardı. Yakmağı yapan, ateş değildir. Allahü teâlâ 
yakdırmakdadır. Allahü teâlâ, maddelerde dilediği özelliği, işi, ya-
ratır. Yaratdığı iş, maddeden hâsıl olur. Fekat, Allahü teâlânın hik-
meti ve âdeti şöyledir ki, her maddeye belli özellik, belli etki ver-
mişdir. Maddeleri, birbirlerinin değişmesine sebeb kılmışdır. Buğ-
day tohumundan buğday, arpadan arpa yaratır. İnsandan insan, 
hayvandan kendi cinsini yaratır. [Vebâ basîlinden tâ’un, menengo-
kokdan menenjit yaratır. Atomlar arasındaki elektron alışverişini, 
radioaktiviteyi ve çekirdek reaksiyonlarını, her maddede başka 
şeklde yaratıyor.] Yemek ile karın doymasını yaratıyor. Eğer doy-
mak yaratmasa, tonlarca yisek doymazdık. Susuzluk yaratmasaydı, 
hiç su içmesek susamaz idik. 

Ondan başka yaratıcı yokdur. Her var olanı, o yaratmışdır. 
Maddeleri hareket etdirir. Yerlerini değişdirir. Bir zemândan, baş-
ka zemâna götürür. Bir hâlden başka hâle döndürür. Akllara hay-
ret verecek şeyler yaratır. Bir damla menîden ve görülemiyen 
spermatozoidden bir olgun insan yaratır. [Nûh aleyhisselâm gibi 
büyük bir Peygamberden, Ken’an adında âsî, kâfir ve ahmak bir 
oğul yaratır. Ebû Cehl gibi taş yürekli, örümcek kafalı bir kâfir-
den, İkrime gibi bir mü’min oğul yaratır. Elinin, dilinin, vücûdu-
nun her zerresinin düzgün yapıları, özellikleri ve hareketleri ile, 
Onun varlığını, irâdesini, kudretinin büyüklüğünü anlatan, i’lân e-
den alçak bir kâfirin kalbinde küfr yaratır. Bunların, söz ile, yazı i-
le, rütbe ve mal gücü ile, dîne saldırmalarını yaratır. Kendi mahlû-
kunu, eserini kendine düşman yapar. İnsanların yüreğinde yerleş-
dirdiği, gönül [kalb] adındaki bir cevherin, kuvvetin ba’zısını nûr-
landırarak, temizliyerek, kendine ayna yapar. Ba’zısını da, karar-
tarak, küfr ve kötülük deposu yapar.] En küçük zerre olan, mik-
roskobda bile görülemiyen atomun derinliğinde, çekirdeğinde, 
dağları deviren nükleer kuvvetler yaratır. Pancarda şeker yaratır. 
Yaprakda fotosentez, özümleme kuvveti yaratır. Arıda bal yaratır. 
Bir buğday dânesinden, nice buğday yaratır. Cansız yumurtada, 
canlı hayvan yaratır. Çiçeklerde esanslar, güzel kokular yaratır. 
Kuru ağaçda, yapraklar, çiçekler, meyveler yaratır. Su içinde hay-
vanlar, çiçekler, ağaçlar yaratır. Acı su içinde tatlı su yaratır. [Kim-
yâ reaksiyonları ve nice fizik ve kimyâ özelliklerini yaratır. Topra-

– 95 –



ğı bitki hâline, bitkiyi hayvan hâline döndürür. İnsanları, hayvan-
ları çürütüp toprak maddelerine, su ve gazlara döndürür. Herşeyin 
tersini de yapdığı, reversibl tepkimeler yapdığı gibi, bunun da ters, 
geri dönen hâlini yaratır. Bu kâinât fabrikasında herşeyi, hesâblı, 
düzenli yaratmakdadır. Gelişi güzel, yıkıcı, bozucu görünen değiş-
melerin, hepsinin de çok hesâblı, çok âhenkli, bağlılıklar, akllara 
hayret veren bir düzen içinde yaratıldığı, fen ışığı altında, günden 
güne dahâ iyi anlaşılmakdadır.] 

8 — (Yâ Resûlallah! Yetmişüç fırkadan kurtulan fırka-i nâciy-
ye hangisidir? dediklerinde: Ehl-i beytim Nûhun gemisi gibidir. 
Ona binen kurtulur buyurdu) diyor. 

Hâlbuki, bunu başka zemân buyurmuşdu. Bu süâle cevâb ola-
rak, (Fırka-i nâciyye, Benim ve Eshâbımın yolunda gidenlerdir) 
buyurduğu, kitâblarda yazılıdır. Hadîs-i şerîfleri de sıkılmadan de-
ğişdirmekdedir. Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” ve 
Eshâb-ı kirâmın yolunda olan doğru îmânlı müslimânlara (Ehl-i 
sünnet vel-cemâ’at) denir. 

9 — (Cemî’i Eshâb ne mu’tezilî, ne Şâfi’î, ne Mâlikî, ne Hanefî 
ve ne de Hanbelî idi. Fırka-i vâhide ve nâciyye, Resûlullahın ve 
Ehl-i beytin yolunda olanlardır. Ehl-i beyt-i Resûl yolunda olmı-
yan, kurtulamaz) diyerek kendilerinin Ehl-i beyt i’tikâdında oldu-
ğuna inandırmak istiyor. 

Hâlbuki, Ehl-i beytin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” i’tikâ-
dı, hazret-i Alînin “radıyallahü anh” i’tikâdıdır. Ya’nî Eshâb-ı ki-
râmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” i’tikâdıdır. Bu da, Resû-
lullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” bildirdiği i’tikâddır. Binlerle 
(Ehl-i sünnet) âlimi bu i’tikâdı toplamış, herbirini kitâblarına, ve-
sîkaları ile yazmışdır. İctihâd derecesine yükselmemiş, din bilgisin-
de ihtisâs kazanmamış birkaç kimse, Kur’ân-ı kerîmden ve hadîs-i 
şerîflerden bozuk ma’nâlar çıkararak, bu uydurma ve gülünç söz-
lerine, Ehl-i beyt mezhebi demiş, herkesi inandırmak istemişdir. 
İslâm düşmanları da, bu fitneyi alevlendirmiş, sinsice kitâblar yaz-
mışlardır. İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfe, ilminin büyük bir kısmını, 
hocası olan Ehl-i beytin göz bebeği, imâm-ı Ca’fer Sâdıkdan öğ-
renmiş ve öğrendiği bilgileri talebesine bildirmişdir. O hâlde (ale-
vî) demek, ya’nî imâm-ı Alînin yolunda ve Ehl-i beyt mezhebinde 
demek, Ehl-i sünnet demekdir. Ehl-i sünnete alevî demek yerinde 
olur. Şimdi Îrânda, Sûriyede ve Irakda kendilerine (alevî) diyenler, 
alevî değildir. 

(Mevdû-ât-ül-ulûm) kitâbı altıyüzyedinci sahîfesinde diyor ki: 
Eshâb-ı kirâmın inanışı, hep birbiri gibi idi. Çünki, hepsi Resûlul-

– 96 –



                      

lahın “sallallahü aleyhi ve sellem” sohbetinde bulunmakla ve hiz-
metini yapmakla şereflendi. Bu sohbetin ışığı altında şübheleri kal-
madı. Kur’ân-ı kerîmin ve hadîs-i şerîflerin ma’nâsını iyi anladılar 
ve tam inandılar. Sahâbe-i kirâm kalmayınca, yer yer câhiller, nefs-
lerine aldananlar türeyerek, yanlış söylemeğe ve yazmağa başladı. 
Herbiri yoldan çıkdı. Birçoklarını da yoldan çıkardı. Bid’atler, yan-
lış yollar, ortalığa yayılmağa başladı. Ehl-i islâm, yetmişüç fırkaya 
ayrıldı. Âlimlerden bir kısmı, taşkınlıkdan ve şeytâna uymakdan 
korunup, Eshâb-ı kirâm yolunda kaldı. Bu doğru yolda bulunanla-
ra (Ehl-i sünnet) denildi. Ehl-i sünnet âlimleri, ibâdetde, iş yap-
makda birçok mezheblere ayrıldı. Zemânımızda, dört mezhebin 
kitâbı vardır. Bunlar, Hanefî, Şâfi’î, Mâlikî ve Hanbelî mezheble-
ridir. Bunlardan başka, hak mezheb kalmadı. Ehl-i sünnetin mez-
heblere ayrılması, Allahü teâlânın merhametidir. Âl-i İmrân sûresi, 
yüzbeşinci âyet-i kerîmesinde meâlen, (Birbirlerinden ayrılanlar 
ve açık âyetler, alâmetler geldiği hâlde, çeşidli yollara sapanlar gi-
bi olmayınız!)buyuruldu. Beydâvî “rahmetullahi aleyh” bu âyet-i 
kerîmeyi tefsîr ederken diyor ki, (Yehûdîlere ve Nasârâya, ya’nî 
hıristiyanlara, üzerinde birleşmesi lâzım olan doğru yol, açık vesî-
kalarla bildirildiği, sağlam senedlerle gösterildiği hâlde, bunlar, Al-
lahü teâlânın bir olduğunu hiçbir mahlûka benzemediğini ve âhı-
retdeki varlıkları anlıyamadılar. Çeşid çeşid şeyler söylediler. Ey 
müslimânlar, siz de bunlar gibi fırkalara parçalanmayınız!). Bu 
âyet-i kerîme, inanılacak şeylerde parçalanmağı, yasak etmekde-
dir. Fıkh bilgisinde, ibâdet etmekde mezheblere ayrılmağı yasak 
etmiyor. Çünki Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Ümme-
timin birbirinden ayrılması [Fıkh bilgisinde ayrılması] rahmet-i ilâ-
hîdir) buyurdu. Bir hadîs-i şerîfde de, (Müctehid, doğru ictihâd 
edince, iki sevâb kazanır. İctihâdında yanılırsa, bir sevâb verilir) 
buyuruldu. 

10 — (Mağarada berâber bulunduğunu bildiren âyet-i kerîme-
de, Ebû Bekr hakkında bir fazîlet olmayıp, belki bu âyet, onun 
îmânsız olduğunu ve fadîhatini göstermekdedir. O gece, Cebrâîl 
nâzil olup, bu gece, kâfirler, seni öldürmeğe karâr verdi. Eshâbı-
nın hepsine söyle ki, bu gece evlerinden çıkmasınlar. Sen yalnızca 
filan mağaraya git dedi. Hazret-i Resûl da, gurûba yakın, Eshâbı 
toplayıp bu emri bildirdi. Gece hazret-i Alî, yaşı küçük olduğu 
hâlde, korkmıyarak, yatağına girdi. Resûlullah, mağaraya gider-
ken, uzakdan biri geldiğini görüp durdu. Gelince Ebû Bekr oldu-
ğunu anladı. Ey Ebû Bekr, Allahın emrini size söylemişdim. Niçin 
sokakda dolaşıyorsun, dedi. Yâ Resûlallah! Senin için korkdum. 
Seni yalnız bırakıp, evimde oturamadım, dedi. Resûlullah düşü-

– 97 – Eshâb-ı Kirâm - F:7 



nürken, Cebrâîl gelip, Yâ Resûlallah! Ebû Bekri bırakma! Kâfirler 
gelip, Ebû Bekri tutarak, senin ardınca gelip, seni bulur, öldürür-
ler dedi. Hazret-i Resûl nâçar kalıp, Ebû Bekri mağaraya götürdü. 
Çünki, hazret-i Resûlün kâfirlerden ve Ebû Bekrden emniyyeti 
yok idi. Hak teâlâ, Ebû Bekrin ve Eshâbın nifâk yapacağını haber 
vermiş, Ebû Bekrden vukû’a gelecek şeyleri bildirmişdir ve (Kalb-
lerinde olmıyanları söyliyorlar) buyurmuşdur. Bunların nifâklarını 
bildiren âyetler çokdur. Resûlullah, enîs ve celîse muhtâc değildi. 
(Görmediğin askerler ile Allah seni kuvvetlendirdi) âyeti, bunu 
gösteriyor. Ebû Bekr hiçbir gazâda bulunmamış, firâr etmişdir. 
Mü’minin kâfire, kâfirin mü’mine sâhib [arkadaş] olduğunu göste-
ren âyetler çokdur. Arabcada, eşeğin insana sâhib olduğunu söyle-
mek çok olmuşdur. O hâlde, Ebû Bekre sâhib denilmesi bir meziy-
yet olamaz. Mağarada Resûlullah için korkdu ise, bu korkusu ibâ-
det olur. Ona korkma demek, ibâdetden men’etmek olur. Resûlul-
lah bir kimseyi ibâdetden men’etmez. Korkusu günâhdan ise ve 
Allahü teâlânın Peygamberine inanmamış olduğundan ise, sâhib-
likden ona ne fâide olur? Korkma demek, ona fâide vermez. Re-
sûlullah, elbette günâhı men’eder. Resûl ona, düşmanlardan mah-
fûz kalacağım demişdi. Buna i’timâd etmedi. Bağırıp çağırmakdan 
maksadı, kâfirlere haber vermek idi denilse yerinde olur. Îmânı ol-
saydı, Allahü teâlâ onu da, yılan sokmasından korurdu. Allah bi-
zimle berâberdir demek de ona kıymet vermez. (Üç kimse gizli ko-
nuşsa, onların dördüncüsü Allahü teâlâdır) buyuruldu ki, gizli ko-
nuşan kâfirler de kıymetli olmak lâzım gelir. Ebû Bekrin rüsvâlığı-
nı ve îmândan mahrûm olduğunu, bu âyet-i şerîfe açıkca gösteri-
yor. Âyet-i kerîmede, ona sekîne, râhatlık verdim diyor. Onlara 
verdim demiyor. Bu da îmânı olmadığını gösteriyor. Böyle fâsıkla-
rı, fâcirleri, belki kâfirlerden dahâ kötü olanları efdal deyip, hâne-
dân-ı nübüvvetin ma’sûmları üzerine tercîh gösteriyor ki, Resûlul-
lahdan sonra hicret edenlere, Muhâcir denir. Berâber veyâ önce 
gidenler, muhâcir olmaz) yazıyor. 

Hâlbuki mağarada berâber bulunduğunu bildiren, Tevbe sûre-
sinin kırkıncı âyet-i kerîmesi, hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîkın “radı-
yallahü anh” fazîletini, şerefini göstermekdedir. Çünki, o gece, 
Cebrâîl aleyhisselâm gelip, (Bu gece, kâfirler seni öldürmeğe karâr 
verdi. Bu gece, Alîyi “radıyallahü anh” yatağına yatır ve Ebû 
Bekr-i Sıddîk ile, Medîne-i münevvereye hicret et!) dedi. O gece, 
hazret-i Alînin “radıyallahü anh” yaşı küçük idi demesi de yanlış-
dır. Yirmiüç yaşında idi. Alî “radıyallahü anh”, bin cânım da olsa, 
senin yoluna fedâdır diyerek yatağa girdi. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem” Safer ayının yirmiyedinci perşembe gecesi kapı-

– 98 –



dan çıkıp, Yasîn sûresinin başından oniki âyet-i kerîme okuyup, 
sokakda dizilmiş olan kâfirlerin üstüne üfledi. Hızla geçip, bir ye-
re gitdi. Öğle vakti hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîkın evine teşrîf eyle-
di. Ebû Bekre haber verdiler. Kapıda, ay doğmuş gibi Resûlullahın 
cemâlini görünce, (Ne emriniz var yâ Resûlallah! İçeri buyurup 
emredin) dedi. İçeri teşrîf edip, (Bu gece Medîneye hicret etmeğe 
emr aldım) buyurdu. Ebû Bekr, (Berâber olup, hizmetinizde bu-
lunmakla şereflensem) dedi. (Sen de berâbersin) buyurunca, haz-
ret-i Ebû Bekr sevindi. (Bana hicret için bir deve lâzım) buyurun-
ca, hazret-i Ebû Bekr, (Bütün malım, canım, evlâdlarım sana fedâ 
olsun. İki devem var. Hangisini istersen sana hediyyem olsun) de-
di. (Her zemân hediyyeni kabûl etdim ve edeceğim. Fekat bu gece 
hicret etmek ibâdetini kendi malımla yapmak isterim. Bir deveni 
bana sat!) diye emr buyurdu. Parasını verdi. Emr edip, kılavuz ola-
rak, Abdüllah bin Ureykıt isminde birini Ebû Bekr çağırdı. Para 
ile kılavuz tutup, iki deveyi ona teslîm etdi. Üç gün sonra, devele-
ri Sevr dağındaki mağaraya getir, dedi. Ebû Bekrin oğlu Abdülla-
ha tenbîh edip, (Her gece mağaraya gelip, Mekkede dolaşan ha-
berleri bize ulaşdır) buyurdu. Ebû Bekr-i Sıddîkin kızı Esmâ, üç 
günlük yemek hâzırladı. Paketi bağlıyacak ip bulamayınca, kuşağı-
nı çözüp ikiye yarıp, paketi bağladı. O günden beri, Esmânın ismi 
(iki kuşaklı Esmâ) kaldı. Ebû Bekr-i Sıddîk kapıyı açıp, çıkacakla-
rı zemân, (Kapıyı kapa. Arka pencereden çıkacağız) buyurdu. 
Ayak izleri belli olmasın diye pencereden atladılar. Mağara önüne 
gelince, Ebû Bekr, (Durun yâ Resûlallah! Önce ben girip bakayım. 
Zararlı birşey varsa, mubârek vücûdunüze birşey olmasın) deyip, 
içeri girdi. Mağaranın içini temizledi. Gömleğini çıkarıp, parçalıya-
rak delikleri kapadı. (İçeri buyurun yâ Resûlallah!) dedi. İnsanla-
rın efendisi, Allahü teâlânın sevgilisi “sallallahü teâlâ aleyhi ve sel-
lem”, karanlık mağaraya teşrîf buyurdu. Ebû Bekr-i Sıddîk, sonra-
ları demişdi ki, (Mağaraya gelince bakdım, mubârek ayakları ka-
namışdı. Ağladım. Nâzik ayaklarının yalın ayak [çıplak] yürümeğe 
alışık olmadığını buradan anladım). 

[Mağarada üç gece kalıp, pazartesi gecesi çıkdılar. Efrencî Ey-
lül ayının yirminci ve Rebî’ul-evvelin sekizinci pazartesi günü Me-
dînede Kubâ köyüne geldiler. O gün, müslimânların (Hicrî şemsî 
sene) başlangıcı oldu. 623. cü mîlâdî sene başı, hicrî şemsî ve kame-
rî birinci seneleri içinde oldu.] 

Görülüyor ki, Ebû Bekr-i Sıddîkı “radıyallahü anh” lekelemek 
için, hicreti yanlış anlatmakda, okuyanları ağlatıp, aldatmak için 
Alî “radıyallahü anh” küçük çocuk iken yatağa girdi demekdedir. 
Eshâb-ı kirâmı kötüliyebilmek için âyet-i kerîmelere yanlış ma’nâ 

– 99 –



vermekden, hadîs uydurmakdan, sahîh hadîsleri inkâr etmekden 
çekinmemekdedir. Kâfirler, münâfıklar hakkında gelmiş olan 
âyet-i kerîmeleri, hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîk için ve Eshâb-ı kirâm 
“aleyhimürrıdvân” için gelmişdir demek alçaklığında bulunmak-
dadır. Nitekim, Feth sûresinde, onbirinci âyet-i kerîmesinde me-
âlen, (Cihâda gelmek istemeyip kaçdıkları hâlde, gelecekdik am-
mâ, iş, güçden başımızı kaldıramadık diyenler, kalblerinde olmı-
yan şeyleri söyliyorlar) buyuruldu. Bunun hazret-i Ebû Bekr-i 
Sıddîk için olduğunu yazarak, âyet-i kerîmeyi değişdirmekdedir. 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, sapık kimselerin çıkaca-
ğını, çeşidli hadîs-i şerîflerde haber vermişdi. Bu hadîs-i şerîfler-
den birisinde, (Müslimân adını taşıyanlardan en çok korkduğum 
kimse, Kur’ân-ı kerîmin ma’nâsını değişdirenlerdir) buyurdu. Bir 
kerre de, (Kâfirler, islâm düşmanları için gelmiş olan âyet-i kerî-
meleri, müslimânlara yükletirler) buyurdu. Ebû Bekr-i Sıddîk ile 
Ömer Fârûkun “radıyallahü anhümâ” Bedr, Uhud, Hendek, 
Mekkenin fethi ve Huneyn ve Tebük ve bütün cihâdlarda bulun-
dukları ve Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” etrâfında 
pervâne gibi dolaşdıkları, bütün siyer kitâblarında ve hattâ tefsîr-
lerde yazılıdır. 

Ebû Bekr “radıyallahü anh” ba’zı seriyyelerde, kumandanlık 
da etmişdi. Meselâ, hicretin yedinci yılı, Şa’bân ayında, bunun ku-
mandasında bir bölük, Fezâre kabîlesine gönderildi. Gidip bir kıs-
mını katl, büyük mikdârda kâfiri de esîr edip Medîneye getirdi. 

Mühim olan şu misâli de bildirelim: (Menâkıb-i Çihâr yâr) ki-
tâbında diyor ki, Bedr gazâsında, Ramezân-ı şerîfin onyedinci 
Cum’a günü, temmuz ayının öğle sıcağında, iki taraf hücûm etmiş-
di. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” Ebû Bekr, Ömer, Ebû 
Zer, Sa’d ve Sa’îd ile “radıyallahü anhüm” kumanda yerinde otur-
muşdu. İslâm askeri sıkıntı çekiyordu. Sa’d ve Sa’îdi yardıma gön-
derdi. Sonra Ebû Zeri gönderdi. Sonra, Ömeri gönderdi. Bir sâat 
geçdi. Ebû Bekr, sıkıntının azalmadığını görerek, kılıcını çekip, atı-
nı sürerken, Resûl-i ekrem “sallallahü aleyhi ve sellem” elinden tu-
tup, (Yanımdan ayrılma yâ Ebâ Bekr! Bedenime ve kalbime gelen 
her sıkıntı, senin mubârek yüzünü görmekle hafîfliyor. Seninle kal-
bim kuvvetleniyor) buyurdu. 

Sâhib [arkadaş] olmak iyi ve kötü kimseler hakkında ve hay-
vanlar için de kullanılır. Fekat bu arkadaşlığın iyi ve medh için mi, 
yoksa kötülemek için mi olduğu, âyet-i kerîmelerin ma’nâsından, 
açıkça anlaşılmakdadır. Hattâ, ba’zı âyetlerde, efendi, hâmî, nasî-
hat verici ma’nâsına gelmekdedir. Bunları anlamak için, lügat, 
metn-i lügat, iştikak, sarf, nahv, beyân, bedî, meânî ve belâgat gibi 

– 100 –



geniş ve derin ilmleri iyi bilmek lâzımdır. Bunları öğrenmeden â-
yet-i kerîmelere, çala kalem ma’nâ verenler, Kur’ân-ı kerîme iftirâ 
etmiş olurlar. Allahü teâlâ, En’âm sûresi, yirmibirinci âyetinde, 
böyle iftirâcılardan şikâyet etmekde, bunların, zâlimlerin en kötü-
sü olduklarını bildirmekdedir. Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü te-
âlâ anh” için, sâhib buyurulması, onun için kıymet ve meziyyet ol-
duğunu aynı âyet göstermekdedir. Çünki, kendisine, korkma de-
nilmiş ve sekîne [râhatlık, cesâret] gönderilmişdir. 

Korkmak, üzülmek, yalnız başına, ibâdet değildir. Günâh da 
değildir. Sebebine, niyyetine göre ibâdet veyâ günâh olur. Gusl ab-
desti, oruc, Allah yolunda cihâd gibi ibâdetleri yaparken, zarar 
görmekden korkmak, günâhdır. Büyüklüğünü düşünerek, Allahü 
teâlâdan korkmak, ibâdetdir. Çünki birinci korku, farzları yapma-
ğa mâni’ olmakda, ikincisi ise, insanı harâmdan korumakdadır. 
Hüseyn vâ’iz-i Kâşifî Hirevî “rahime-hullahü teâlâ” tefsîrinde bu-
yuruyor ki, (Kâfirler, mağara önüne geldi. Ebû Bekr dedi ki: Yâ 
Resûlallah! Kâfirlerden biri ayağı altına doğru bakarsa, bizi görür. 
Resûlullah buyurdu ki, (O iki kişiye ne olur sanıyorsun ki, onların 
üçüncüsü Allahü teâlâdır). Bu hadîs-i şerîf, Ebû Bekrin üstünlüğü-
nü göstermekdedir. Ya’nî Allahü teâlânın yardımı, koruması bi-
zimledir buyurdu). O hâlde, Ebû Bekr-i Sıddîka korkma demek, 
kendini üzme demek olup, bana olan sevgini, kalbinden çıkar de-
mek değildir. Demek ki, Ebû Bekr-i Sıddîkın, Resûlullah için olan 
korkusu kalbindeki sevginin, ya’nî ibâdetin alâmeti idi. Ona kork-
ma buyurulması, bu en kıymetli, en fazîletli ibâdeti haber vermek-
de olup, onu ibâdetden men’ etmek değildir. 

Resûlullahın düşmanlardan mahfûz kalacağını Eshâbına haber 
verdiğini yazdığı hâlde, (Cebrâîl gelip, yâ Resûlallah! Ebû Bekri 
bırakma! Kâfirler onu tutarak, senin yolunu bulur ve öldürürler 
dedi) diyor. İki yazısı birbirini tutmuyor. Uydurma oldukları mey-
dâna çıkıyor. 

Ebû Bekr-i Sıddîk bağırıp çağırmadı. Bütün kitâblar diyor ki, 
(Yâ Resûlallah, mubârek vücûdünüze bir zarar yapmalarından 
korkuyorum) dedi. Mağarada, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” efendimize zarar gelmesin diye, açık kalan bir deliğe, mubâ-
rek ayağını kapamışdı. Delikdeki yılanın ayağını sokması niçin bir 
kusûr olsun? Resûlullahı da “sallallahü aleyhi ve sellem”, bir ze-
mân akreb sokmuşdu. Hazret-i Alînin “radıyallahü anh” ciğerpâre 
oğlu Muhsini horoz gagalayıp ölümüne sebeb olmuşdu. Haseni 
“radıyallahü anh” zehr öldürmüşdü. Bunlar neden suç olsun? Ni-
çin îmânsızlığa alâmet olsun? 

– 101 –



Allahü teâlânın, kullarla berâber olması, sıfatlarının berâber 
olması demekdir. Kahr, gadab sıfatının berâber olması, felâket ve 
rüsvâlık olduğu gibi, rahmet, nusret, muhabbet sıfatlarının berâber 
olması da kıymet ve se’âdet olur. Resûlullah, (Allah bizimle berâ-
berdir) buyurarak, kendi zât-ı risâletpenâhîsine mahsûs olan berâ-
berliğe, hazret-i Ebû Bekri de katıyor. Böylece, kendine tecellî 
eden, muhabbet, merhamet, ihsân ve ikrâmlara, hazret-i Ebû Bek-
rin de ortak olduğunu müjdeliyor. Ne büyük se’âdet! Fazîlet böy-
le olur! Âyet-i kerîmelerle, hadîs-i şerîflerle bildirilen fazîletden, 
meziyyetden üstün bir şeref olabilir mi? Düşman düzmelerine ina-
nıp, güneşin nûru inkâr olunabilir mi? Buna ancak, ahmaklar, kör-
ler inanır. 

Allahü teâlânın gizli konuşanlarla berâber bulunması, ilm sıfa-
tının berâber olmasıdır. Ya’nî onların sırlarını bilir demekdir. Bu 
âyet-i kerîme, beğenmek veyâ kötülemek olmayıp, ilm sıfatını ha-
ber vermekdedir. 

(Sonra, Allahü teâlâ, ona sekîne indirdi) meâlindeki âyet-i ke-
rîmeye de yanlış ma’nâ veriyor. Sekîne, Resûlullaha indi diyor. Se-
kîne, ya’nî râhatlık, nerede yoksa oraya iner. Onun yazısından, Re-
sûlullahda “sallallahü aleyhi ve sellem” önceden sekîne bulunma-
mış olduğu, korkduğu anlaşılır. Hâlbuki, Allahü teâlâ, önceden, se-
ni kâfirlerden muhâfaza edeceğim dediğini yazmışdı. Demek ki, 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” Allahü teâlânın bu va’dine 
güvenmeyip korkdu mu? Sonra, kendisine sekîne indirildi demek, 
Allahın Peygamberine ne büyük hakâret ve kötülemek olur. Ebû 
Bekr-i Sıddîkı kötülemek isterken, Resûlullahı kötüliyerek küfre 
sürüklendiğinden haberi olmuyor. Belki de, Resûlullahı da kötüle-
mek, böylece islâmiyyeti yıkmak istemekdedir. Bütün tefsîrler, se-
kînenin Ebû Bekr-i Sıddîka indiğini bildiriyor. Çünki, Resûlullahın 
sekînesi zâten vardı. Ebû Bekr-i Sıddîk ise, Resûlullaha olan aşırı 
sevgisinden dolayı sekînesini gayb etmişdi. Nitekim, Huneyn gazâ-
sında, Eshâb-ı kirâmın çoğu dağılıp, yalnız Abbâs, Ebû Bekr ve 
birkaç kahraman “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” ölmeği göze 
alıp, geri dönmedi. O zemân, Resûlullahın da “sallallahü aleyhi ve 
sellem” Allahın dîninin yok olacağı üzüntüsü ile, sekînesini gayb 
etdiği, âyet-i kerîmeden anlaşılıyor. Nitekim, Tevbe sûresinin yir-
miyedinci âyet-i kerîmesinde meâlen, (Huneyn günü, Allahü teâlâ, 
Resûlüne ve mü’minlere sekîne indirdi) buyuruldu. 

(Allahü teâlâya ve Resûlüne hicret edenler) meâlindeki âyet-i 
kerîme, Resûl “aleyhisselâm” Medîneye gitdikden sonra, Ona ge-
len demek değildir. Allah için ve Onun Resûlünün emri ile şehrini 
terk eden demekdir. Hadîs-i şerîfler, âyet-i kerîmeyi böyle tefsîr 

– 102 –



etmekdedir. Resûlullahın hicretinden önce Habeşistâna ve Medî-
ne-i münevvereye gönderilenler de muhâcir idi. Ahmed bin Mu-
hammed Kastalânî (Mevâhib-i ledünniyye) kitâbında, buyuruyor 
ki, Resûl aleyhisselâm, Akabe anlaşmasından sonra, Eshâbına, 
Medîneye hicret etmelerini emr etdi. Eshâb-ı kirâm, bölük bölük 
Mekkeden çıkdı. Kendisi, Mekkede kalıp, izn bekledi. Ömer bin 
Hattâb ve kardeşi Zeyd ile berâber yirmi kişi develerle gitdi. Mek-
kede, Resûlullah ile hazret-i Ebû Bekr ve hazret-i Alîden “radıyal-
lahü anhümâ” başka kimse kalmadı. Ebû Bekr de gitmeğe izn iste-
di. (Sabr et yâ Ebâ Bekr! Umarım ki, Allahü teâlâ, seni bana yol-
daş eder) buyurdu. (O gece Cebrâîl nâzil olup, Eshâbının hepsine 
söyle! Evlerinden çıkmasınlar) yazısının da yalan olduğu buradan 
anlaşılmakdadır. Mekke-i mükerremede iki sahâbîden başka müs-
limân kalmamışdı ki, kime söylenebilecek? Kâfirler toplanıp, Re-
sûlullahı öldürmeğe sözleşdiler. Cebrâîl aleyhisselâm, bunu haber 
verdi ve (Bu gece yatağında yatma!) dedi. Bu kitâbın, (Önceden 
emr ile Mekkeden çıkan bütün Eshâbın hiçbiri muhâcir olmaz. 
Muhâcir, hicretden sonra gelen birkaç kişi olur) demesinin de çok 
yanlış olduğu meydândadır. O hâlde, Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyal-
lahü anh”, Muhâcirlerin en kıymetlisi, en şereflisidir. 

11 — (Kur’ân, harf ve kelimelerdir. Bunlar da, hâdisdir. Kelâ-
mullah kadîm değildir. Diğer sıfatlar da kadîm değildir. Kur’ân ka-
dîm olsaydı, mahlûklar yok iken, kime emr ve nehy edecekdi? Yok 
olan şeyi, birşey ile va’d eylemek, birşeyden nehy buyurmak mu-
hâldir. Allahü teâlâ kâfirlere (Ona benzer bir hadîs getiriniz) bu-
yuruyor. Hadîsden murâd Kur’ândır. Hâdis olan şey kadîm ola-
maz. Kur’ân kadîm olsaydı, Kur’ânda ismi geçen insanlar da kadîm 
olurdu) diyor. 

Sekiz sıfatın kadîm olmadığına inanmak, Allahü teâlânın, mah-
lûkları yaratmadan önce, -hâşâ- kudretsiz, âciz ve câhil olmasını 
îcâb etdirir. Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmde bildirilen şeyleri, ezel-
de biliyordu. Bildiklerini bildirmesi, bildirilen şeylerin kadîm ol-
masını îcâb etdirmez. Allahü teâlânın sıfatlarını, insanların sıfatla-
rına benzetdiği için, Kur’ân-ı kerîmde bildirilen sıfatları inkâr et-
mekdedir. (Tam İlmihâl-Se’âdet-i Ebediyye) birinci kısm, otuzbi-
rinci maddeyi okuyunuz! Âyet-i kerîmedeki (hadîs) kelimesi, 
Kur’ân-ı kerîm demek değildir. Kâfirlerin sözleridir. Ya’nî Kur’ân-ı 
kerîme benzer, söz getiriniz. Getiremezsiniz! Çünki, Kur’ân-ı ke-
rîm kadîmdir. Sizin sözleriniz ise hâdisdir, mahlûkdur demekdir. 

Emâlî kasîdesi (Allahü teâlânın sıfât-ı zâtiyyesi ve sıfât-ı sübû-
tiyyesi hep kadîmdir. Hep var idi. Hiç yok olmıyacaklardır) beyti-
nin şerhinde diyor ki, (Sıfatları sonradan olsaydı, zât-ı ilâhîde de-

– 103 –



ğişiklik olurdu. Değişikliğe uğrayan şey de, hâdis, ya’nî sonradan 
var olmuş olur. Bundan, Allahü teâlânın sonradan var olması lâ-
zım gelir. Bu ise olamaz). 

Emâlî kasîdesi onbirinci beytinde, (Kur’ân-ı kerîm, Allahü te-
âlânın kelâmıdır. Mahlûk, sonradan yaratılmış değildir. Zât-ı ilâhî-
nin sıfatıdır) diyor. Ahmed Âsım efendi, bunu şöyle açıklıyor: 
Kur’ân-ı kerîm, bu kelimelerden, seslerden çıkan ma’nâlardır. Ke-
limeler, sesler, kelâm-ı ilâhî değildir. İnsanın kelâmı da kalbdedir. 
Sözlerimiz bunu meydâna çıkaran tercümândır. Her dirinin kemâ-
li, üstünlüğü, kelâm sıfatı iledir. Kelâm sıfatı olmazsa, kusûrlu olur. 
Allahü teâlâ da, diri olduğu için, kelâm sâhibi olması lâzımdır. Bü-
tün Peygamberler, bütün kitâblar, Allahü teâlânın kelâm sıfatı var-
dır dedi. Mûsâ aleyhisselâmın ağaçdan işitdiği kelime ve ses, ke-
lâm-ı ilâhî idi. Hâfızın sesi ise değildir. Bu sesin ma’nâları, kelâm-ı 
ilâhîdir. Allahü teâlâ, mahlûkların sözünü harfsiz, sessiz işitir. 
Harfsiz, sessiz olan kendi kelâmını, arabî dil ile indirdi. Kelâm-ı ilâ-
hîde bir değişiklik olmadı. İnsan çeşidli elbise ile, çeşidli sûretde 
görünür, fekat insanda bir değişiklik olmaz. Allahü teâlânın kelâ-
mı, mahlûkların kelâmı gibi, kelime ve sese muhtâç değildir. Fekat 
bu kelime ve sesler değişdirilirse, terceme edilirse, kelâm-ı ilâhî de-
ğişdirilmiş, bozulmuş olur. Kur’ân-ı kerîm, bu kelimelere, bu sese 
mahsûsdur. Allahü teâlâ, kelâmını bu kelimelere, seslere kendi yer-
leşdirmişdir. 

Kur’ân-ı kerîm, Levhilmahfûzda da, bu kelimeler ile, bilmedi-
ğimiz bir hâlde yazılı idi. Mahlûk değildi. Cebrâîl aleyhisselâm 
harfli, sesli olarak, Resûlullah efendimizin “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” ba’zan mubârek kulağına, ba’zan da, harfli ve sessiz olarak, 
doğruca kalbine okudu, yerleşdirdi. Yoksa ma’nâlar kelimesiz ola-
rak mubârek kalbine ilhâm edilmiş, Muhammed aleyhisselâm da, 
arabî konuşduğu için, bu kelâm-ı ilâhîyi, kendisi, bu kelime ve ses-
lerle söylemiş değildir. Evet, bu şeklde de vahy oldu. Kelâm-ı ilâhî 
mubârek kalbine vahy edildi ve bunu kendisi, belirli kelime kalıb-
larına sokarak söyledi. Bunların ma’nâsı, Allahü teâlâdan; kelime-
leri, sesleri ise, Muhammed aleyhisselâmdan oldu ki, bunlara (Ha-
dîs-i kudsî) denildi. Kur’ân-ı kerîmi, hadîs-i kudsî ile karışdırma-
malıdır. Kelime ve ses içindeki (Kelâm-ı lafzî), kelimesiz, sessiz 
olan (Kelâm-ı nefsî)nin aynıdır. Allahü teâlânın ilm sıfatı başkadır, 
kelâm sıfatı başkadır. Kur’ân-ı kerîm, ilm sıfatı değil, kelâm sıfatı-
dır. 

İmâm-ı Rabbânî, müceddid-i elf-i sânî, Ahmed bin Ab-
dül’ehad Fârûkî “kuddise sirruh” (Mektûbât) kitâbı üçüncü cild, 
seksendokuzuncu mektûbunda buyuruyor ki, (İmâm-ı a’zam Ebû 

– 104 –



Hanîfe ile imâm-ı Ebû Yûsüf “rahime-hümallahü teâlâ”, Kur’ân-ı 
kerîm mahlûk mu, değil mi diye altı ay konuşup birbiri ile anlaşa-
madılar. Altı ay sonra sözbirliğine vardılar ve Kur’ân-ı kerîme 
mahlûkdur diyen kâfir olur dediler. Kelâm-ı nefsîyi gösteren, ke-
lâm-ı lafzîyi anlatan harfler, kelimeler, sesler, elbette mahlûkdur, 
hâdisdir. Bütün mahlûklar içinde, Allahü teâlâya en yakın olan, en 
kıymetli olan, Kur’ân-ı kerîmin harfleri ve kelimeleridir. Kelâm-ı 
lafzî ve kelâm-ı nefsî ise ezelî ve kadîmdir). Bu konuda, yüz ve yüz-
yirminci mektûblarda da, geniş bilgi vermekdedir. 

12 — (Bizim bildiğimiz hadîs ve tefsîrleri emîrül-mü’minîn haz-
ret-i Alî ve imâm-ı Hasen ve imâm-ı Hüseyn ve Selmân ve Ebû 
Zer ve Mikdâd ve Ammâr bin Yâser rivâyet etmişdir. Sizin rivâyet 
etmekde olduğunuz hadîsler ise, ancak Mu’âviye ve Amr ibni Âs 
ve Enes bin Mâlik ve Âişe ve bunlar gibi eşhâsdan nakl olunmak-
dadır. Hâlbuki, Sâhib-i din buyurdu ki, (Benden rivâyet olunan ha-
dîsler, dört kimseden zâhir olabilir. Onların beşincisi yokdur. Baş-
kaları münâfıkdır). Bu münâfıkları müslimânlar üzerine hâkim ey-
lediniz. Eshâbın hiçbiri, Resûlullaha süâl soramazdı. Çünki 
mü’minlerin süâl sorması âyet-i kerîme ile yasak edilmişdi. Yalnız 
hazret-i Alî sorardı) diyor. 

Yukarıdaki yazının bir din düşmanı tarafından hâzırlanmış ol-
duğu meydândadır. (Se’âdet-i Ebediyye) kitâbı bunların cevâbları 
ile doludur. Bilhâssa, büyük âlim seyyid Abdülhakîm Efendinin 
“rahime-hullahü teâlâ” (Tefsîr kitâbları ve hadîs-i şerîfler) başlıklı 
yazısının okunmasını tavsıye ederiz. 

Osmânlı devrinde yetişen âlimleri bildiren (Şakâyık-ı Nu’mâ-
niyye) kitâbının sâhibi, Taşköprüzâde Ahmed bin Mustafâ efendi-
nin (Miftâhüsse’âde) kitâbını, oğlu Kemâleddîn Muhammed “ra-
hime-hümullahü teâlâ” türkçeye çevirmiş ve (Mevdû’ât-ül Ulûm) 
adını vermişdir. Burada diyor ki: 

Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ” tefsîr ve hadîs 
bilgisini, dört halîfe içinden, en çok hazret-i Alîden “radıyallahü 
anh” almışdır. Çünki, üç halîfe önce vefât etdi. Hazret-i Ebû Bekr 
“radıyallahü anh”, ilk îmâna geldiği, dîni yaymakla vakt geçirdiği, 
ahkâm-ı islâmiyyeyi ve müslimânların işlerini yapmağa uğraşdığı 
için, kendinden gelen haberler az oldu. Bundan dolayı, Ehl-i sün-
net âlimlerinin çoğu, bilgilerini hazret-i Alîden “radıyallahü anh” 
aldı. Hazret-i Alî “radıyallahü anh”: Benden istediğinizi sorunuz! 
Her âyet, gece mi, gündüz mü geldi, harbde mi, sulhde mi, ovada 
mı, dağda mı geldi bilirim buyurdu. Her âyetin ne için geldiğini bi-
lirim. Her âyetin ma’nâsını sordum, öğrendim, ezberledim, anlatı-

– 105 –



rım. Bana sorun buyurdu. Abdüllah ibni Mes’ûd buyurdu ki, 
(Kur’ân-ı kerîm, yedi harf, ya’nî yedi lugat üzerine geldi. Her har-
finin iç ve dış ma’nâları vardır. Bu ma’nâların hepsi Alîdedir). 

Ehl-i sünnet âlimleri tefsîr ve hadîs-i şerîf bilgilerini, imâm-ı 
Alîden, hazret-i Hasen ve Hüseynden ve Selmân ile Ebû Zerden 
“radıyallahü anhüm” öğrendikleri gibi, Eshâb-ı kirâmın hepsinden 
de aldı. Çünki, hepsi yüksek idi, âdil idi. Cemâleddîn Yûsüf bin İb-
râhîm Erdebîlî (Envâr li-amel-il-ebrâr) adındaki fıkh kitâbında di-
yor ki: Ebû Amr bin Salâh (Ma’rifet-ülhadîs) kitâbında ve Yahyâ 
bin Şeref Muhyiddîn Nevevî (İrşâd) kitâbında buyurdular ki, Re-
sûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” vefâtında, yüzyirmi-
dörtbin Sahâbî vardı. Bunların hepsi yüksek ve âdil idi. İmâm-ı Be-
gavînin (Mesâbîh) ismindeki hadîs kitâbında [dörtbinyediyüzon-
dokuz hadîs-i şerîf vardır.] Ebû Sa’îd Hudrînin bildirdiği hadîs-i şe-
rîfde, (Eshâbımı kötülemeyiniz! Uhud dağı kadar altın sadaka ver-
seniz, Eshâbımdan birinin yarım müd’ arpa sadakasının sevâbına 
kavuşamazsınız!) buyuruldu. [Bir müd’ 875 gramdır.] Resûlullahın 
“sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” huzûruna, sohbetine yetişmenin 
fâidesi böyle idi. Eshâb-ı kirâma söğmek harâmdır. Büyük günâh-
dır. Çünki, Eshâb-ı kirâmın hepsi müctehiddir. O harblerde, icti-
hâdlarına uygun davranmaları vâcib idi ve öyle yapdılar. Yine (En-
vâr)da, Erdebîlî diyor ki, hazret-i Mu’âviyeyi “radıyallahü anh” 
söğmek, kötülemek câiz değildir. Çünki Sahâbe-i kirâmın büyük-
lerindendir. İmâm-ı Muhammed bin Muhammed Gazâlî buyurdu 
ki, imâm-ı Hasenin ve imâm-ı Hüseynin nasıl şehîd olduklarını ve 
Eshâb-ı kirâm arasındaki muhârebeleri anlatmak, yazmak harâm-
dır. Çünki, Eshâb-ı kirâmdan herhangi birini kötülemeğe, sevme-
meğe sebeb olur. Dîn-i islâmı, sonradan gelenlere ulaşdıran, onla-
rın hepsidir. Onlardan birini kötülemek, islâmiyyeti kötülemek, dî-
ni yıkmak olur. 

(Mesâbîh)de İmrân bin Hasînin “radıyallahü teâlâ anh” bildir-
diği hadîs-i şerîfde, (Ümmetimin en hayrlı, en üstünleri, zemânım-
da bulunanlardır. Onlardan sonra, en hayrlıları, onlardan sonra ge-
lenlerdir. Onlardan sonra, en hayrlıları onlardan sonra gelenlerdir. 
Onlardan sonra, öyle insanlar gelir ki, istenmeden şâhidlik ederler 
ve emîn olmazlar. Hâin olurlar. Adaklarını yerine getirmezler. 
Keyflerine, şehvetlerine düşkün olurlar) buyuruldu. Yine bu kitâb-
da Câbir bin Abdüllahın bildirdiği hadîs-i şerîfde, (Beni gören ve 
beni görenleri gören müslimânların hiçbiri Cehenneme girmez!) 
buyurdu. 

Abdüllah bin Zübeyrin, babası Zübeyr bin Avvâmdan “radı-
yallahü anhümâ” işiterek bildirdiği hadîs-i şerîfde, (Herhangi bir 

– 106 –



memleketde vefât eden eshâbımdan biri, kıyâmetde, mahşer yeri-
ne giderlerken, o memleketin müslimânlarına önder olur ve onla-
rın önlerini aydınlatır) buyurdu. 

Hüseyn bin Yahyâ Buhârî “rahime-hullahü teâlâ” (Ravdatül-
Ulemâ) kitâbında buyuruyor ki, (Müctehidin her hadîsle amel et-
mesi câizdir. Eshâb-ı kirâmın herbirinin sözü vesîkadır). İmâm-ı 
a’zam Ebû Hanîfe “rahime-hullahü teâlâ” buyurdu ki, Eshâb-ı ki-
râmdan herhangi birinin, benim ictihâdıma uymıyan bir sözünü öğ-
renirseniz, benim sözümü bırakın, Sahâbînin sözü ile amel edin! 

Bunlar gösteriyor ki, Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümullahü 
teâlâ”, Ehl-i beytin sözlerini vesîka olarak almışlar ve ilmlerini bu 
temel üzerine kurmuşlardı. Çünki, Ehl-i beyt ve bütün Eshâb-ı ki-
râm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”, hep Fahr-i âlemden “sal-
lallahü teâlâ aleyhi ve sellem” öğrendiklerini, ya’nî hep aynı şeyle-
ri söylemişlerdir. Onların ictihâdları arasındaki ayrılık, âyet-i kerî-
me ve hadîs-i şerîfleri değişdirmek demek değildir. 

13 — (Biz, Ehl-i beyt mezhebindeyiz. Ehl-i beyti inkâr eden, 
mel’ûndur. Her zemân bir imâm-ı mansûs ve ma’sûmun vücûdu lâ-
zımdır. Her Peygamber bir vasî ve halîfe ta’yîn etmişdir. Bizim Re-
sûlümüz, efdal-i Enbiyâ olup, onun vasîsi de seyyid-i evsiyâdır. 
Bizden olanlar, hiçbir vakt tahâretsiz bulunmaz. Hâlis su bulma-
dıkça abdest almazlar. İki el ile yüzlerini yıkamaz, sağ el ile yıkar-
lar. Kulak ve boyuna mesh etmezler. Ayaklarını yıkamazlar. Sü-
cûd, rükû’, kıyâm ve kuûdu Ehl-i beyt gibi yaparlar. İstihâzeli tav-
şan etini yimeği harâm bilirler. Kelb derisi, dabağlanmakla temiz 
olmaz derler. Fâsık ardında nemâz kılmazlar. Haccı, fâsıkın 
men’etmesi ile zâyi’ etmezler. Zinâdan hâsıl olan kız ile nikâh et-
mezler. Kıyâs ile amel etmezler. İbtidâ kıyâs eden iblîsdir. İkinci 
kıyâs eden Ebû Hanîfedir derler. Yüzüğü sağ şehâdet parmağına 
takarlar. Emîrülmü’minîn ismi ancak Alîye mahsûsdur derler. 
Onun düşmanlarına la’net ederler ve kâfir bilirler. Şâfi’î, önceleri, 
Ebû Hanîfeyi hicv etdi. Sonra tarîk-i hazelânda onunla şerîk olup, 
cânib-i nîrâna gitmede refîk oldu derler. Ehl-i sünnet, Alîye mu-
habbeti terk edip, fâsıkların, zâlimlerin Cehennem yolunu tutmuş-
lar derler. Ebû Bekr hilâfete mütesaddî olunca, Alî onu ve ona tâ-
bi’ olanları mahcûb ve bî i’tibâr etdi derler. Âl-i Resûlün yolu bu-
dur derler) yazıyor. 

Memleketimizdeki, temiz müslimânlar, yalancı, sapık kimsele-
rin iç yüzünü anlasın diye, kitâblarındaki satırları aynen yukarı 
yazdık. Cenâb-ı Hakka sonsuz şükrler olsun ki, islâm âlimleri 
bunlara, vesîkalara dayanarak cevâb vermekle, tutdukları yolun 

– 107 –



bozuk bir yol olduğunu göstermekdedir. (Kıyâs) demek, Kur’ân-ı 
kerîmde ve hadîs-i şerîflerde açıkça bildirilmemiş olan emrleri 
meydâna çıkarmakdır. İblîs, kıyâs yapmadı. Emre isyân etdi. İsyâ-
na, küfre kıyâs ismini vererek, imâm-ı a’zam Ebû Hanîfeye düş-
manlığını gizlemek, bu büyük âlimi lekeliyerek, dîn-i islâmı yık-
mak istemekdedir. 

(Hüsniyye) kitâbının, bir islâm düşmanı, bir yehûdî tarafından 
hâzırlandığını (Tuhfe-i isnâ aşeriyye) bildiriyor. (Tuhfe) kitâbı fâ-
risîdir. Hakîkat Kitâbevi yeniden basdırmışdır. (Hüsniyye) kitâbı-
nın Müslimânların arasına ikilik sokarak islâmiyyeti içerden yık-
mak, parçalamak için bir yehûdî tarafından yazıldığı meydândadır. 
En büyük hücûm silâhı, Ehl-i sünnet âlimlerini, Ehl-i beyte düş-
man imiş gibi göstermesidir. Hâlbuki, Ehl-i sünnetin Ehl-i beyte 
pek çok sevgi ve saygı taşıdığı, onların her sözünü vesîka ve sened 
olarak aldıkları kitâblarımızda yazılıdır. Ehl-i beytin âşıklarını, on-
lara düşman olarak tanıtmak, büyük küstâhlıkdır. Çok kurnaz dav-
ranarak, bunların bir köle tarafından, Ehl-i sünnet âlimlerine kar-
şı söylenmiş olduğunu ve kimsenin cevâb veremeyip, rezîl oldukla-
rını yazıyor. Bu câriye, bu bilgileri imâm-ı Ca’fer Sâdıkdan “rahi-
me-hullahü teâlâ” öğrenmiş diyerek, bu küfr ve düşmanlığını, O 
büyük imâma da bulaşdırmağa uğraşıyor. Giridli Sırrı pâşanın “ra-
hime-hullahü teâlâ” (Şerh-i Akâid) tercemesinde ve (Milel ve Ni-
hâl) kitâbında ve Kâmus mütercimi olan Ahmed Âsım efendinin 
“rahime-hullahü teâlâ” (Emâlî kasîdesi) şerhinde ve (Tam İlmi-
hâl) ve (Hak Sözün Vesîkaları) kitâblarında, bu yazıların, yanlışla-
rı birer birer gösterilmekde, âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîfler ile, is-
bât edilmekdedir. 

Seyyid Eyyûb bin Sıddîk “rahime-hullahü teâlâ” (Menâkıb-ı 
Çihâr yâr-i güzîn) kitâbında, altmışüçüncü menâkıbde diyor ki, 
Kûfe şehrinde, Abdülmecîd adında bir sapık vardı. İmâm-ı Ca’fer 
Sâdıkın “rahime-hullahü teâlâ” huzûruna gelip şöyle sordu: 

S — Eshâb arasında, en üstün kimdir? 
Ca’fer Sâdık — Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü teâlâ anh” hep-

sinden üstündür. 
S — Böyle olduğunu nerden biliyorsun? 
C.S. — Allahü teâlâ, onun için, Resûlden sonra, ikinci buyurdu. 

Bundan üstün şeref olmaz. 
S — Alî “radıyallahü anh”, Resûlün yatağında, kâfirlerden 

korkmadan, yatmadı mı? 
C.S. — Ebû Bekr “radıyallahü teâlâ anh” birşeyden korkma-

dan, Resûlullahdan “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” önce mağa-

– 108 –



raya girdi. 
S — Kâfirlerden korkmasaydı, girmezdi. Hâlbuki, Allahü te-

âlâ, Resûlüne haber verip, Ebû Bekre korkma dedi. Demek ki 
korkdu. 

C.S. — O, Resûlullaha bir zarar gelirse diye korkdu. Ayağını 
bir deliğe koydu. Yılan onu kaç kerre ısırdı. Acısına katlanıp, Re-
sûlü râhatsız etmemek için, ayağını çekmedi. Resûlü uyandırma-
mak için, hiç ses de çıkarmadı. Kendinden korksaydı, zehrlenerek, 
cânını Resûle fedâ etmezdi. 

S — Mâide sûresinde, (Rükû’da iken sadaka verirler) meâlin-
deki ellisekizinci âyet-i kerîme ile medh olunan, Alîdir. 

C.S. — (Allahü teâlâ, mürtedlerle cihâd eden bir kavm getirir. 
Allahü teâlâ bunları sever) meâlindeki âyet-i kerîme, Ebû Bekr-i 
Sıddîk içindir ve dahâ çok yükseltmekdedir. 

S — Bekara sûresi, ikiyüzyetmişdördüncü âyetinde, (Mallarını, 
gece, gündüz, gizli, göz önünde verenler) meâl-i şerîfi ile medh o-
lunan Alî değil midir? 

C.S. — Ebû Bekr-i Sıddîkı medh eden (Velleyl) sûresi, şânını 
çok yükseltmekdedir. Çünki, Ebû Bekr, kırkbin altun verdi. Ken-
disine hiç bırakmadı. Allahü teâlâ, Resûlüne Cebrâîl aleyhisselâmı 
gönderip meâlen, (Ben Ebû Bekrden râzıyım. O benden râzı mı-
dır?) buyurdu. Ebû Bekr, (Ben, Allahü teâlâdan râzıyım, râzıyım, 
râzıyım) diyerek cevâb verdi. 

S — Tevbe sûresinin yirminci âyetinde, (Hâcılara su vermeği ve 
Mescid-i Harâmı binâ etmeği, îmân etmekle ve Allah yolunda ci-
hâd etmekle bir mi tutuyorsunuz? Hayır. Böyle değildir) meâl-i şe-
rîfi ile Alî öğülmekdedir. 

C.S. — Hadîd sûresi, onuncu âyetinde, (Mekkenin fethinden 
önce, sadaka verip, cihâd eden ile, fethden sonra veren ve cihâd e-
den bir değildir. Önce olanın derecesi, dahâ yüksekdir) meâl-i şe-
rîfi ile Ebû Bekr medh olunuyor. Ebû Cehl [Amr bin Hişâm bin 
Mugîre] Resûlullaha vurmak istedi. Ebû Bekr yetişip, önledi. 

S — Alî, hiç kâfir olmadı. 
C.S. — Evet öyledir. Fekat, Allahü teâlâ, Tevbe sûresi, yüzbi-

rinci âyetinde, (Muhâcir ve Ensârın önce gelenlerinden Allahü te-
âlâ râzıdır. Onlara Cennetde sonsuz ni’metler vardır) ve Zümer 
sûresi, otuzüçüncü âyetinde, (Doğru haberle gelen ve Ona inanan 
için Cennetde, istedikleri her şey vardır) meâl-i şerîfleri ile Ebû 
Bekrin “radıyallahü teâlâ anh” îmânını medh etmekdedir. Başka-
sının îmânı, böyle öğülmedi. Mekkede, Resûlullah, her ne söyler-
se, kâfirler, yalan söyliyorsun derdi. Ebû Bekr, hemen yetişip, 

– 109 –



doğru söyliyorsun, yâ Resûlallah derdi. 
S — Âl-i İmrân sûresi, yüzellibeşinci âyetinde, Allahü teâlâ, 

(Uhud gazâsında, şeytâna uyup, dağılanlar) meâl-i şerîfi ile şikâyet 
etmiyor mu? 

C.S. — Âyet-i kerîmenin sonunu da oku! (Onların bu kusûrla-
rını afv etdim) meâl-i şerîfini buyuruyor. 

S — Alîyi sevmek farzdır. Şûra sûresi, yirmiüçüncü âyetinin 
meâli, (Size islâmiyyeti bildirdiğim ve Cenneti müjdelediğim için, 
bir karşılık beklemiyorum. Yalnız yakınım olanları seviniz)dir ki, 
bunlar Alî, Fâtıma, Hasen ve Hüseyndir. 

C.S. — Ebû Bekre “radıyallahü teâlâ anh” düâ etmek ve Onu 
sevmek farzdır. Haşr sûresi, onuncu âyet-i kerîmesinde meâlen, 
(Muhâcirlerden ve Ensârdan sonra, kıyâmete kadar gelen mü’min-
ler, Yâ Rabbî! Bizi afv et ve bizden önce gelen din kardeşlerimizi 
[ya’nî Eshâb-ı kirâmı] afv et derler) buyuruldu. Hüseynî tefsîrinde 
diyor ki; (Âlimler buyurdu ki; Eshâb-ı kirâmdan “radıyallahü teâlâ 
anhüm ecma’în” birini sevmiyen kimse, bu âyetde bildirilen 
mü’minlerden olmaz. Bu düâdan mahrûm olur). 

S — Resûl aleyhisselâm, (Hasen ve Hüseyn, Cennet gençleri-
nin üstünüdür. Babaları ise, dahâ üstündür) buyurdu. 

C.S. — Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü teâlâ anh” için bundan 
dahâ iyisini buyurdu. Babam Muhammed Bâkırdan işitdim. Ced-
dim İmâm-ı Alî “radıyallahü teâlâ anh” buyurdu ki, Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” huzûrunda idim. Ebû Bekrle Ömer 
geldi. Resûlullah buyurdu ki, (Yâ Alî! Bu ikisi, Cennet erkekleri-
nin en üstünüdür). 

S — Yâ Ca’fer, Âişe mi üstündür, Fâtıma mı? 
C.S. — Âişe “radıyallahü anhâ”, Resûlullahın “sallallahü teâlâ 

aleyhi ve sellem” zevcesi idi. Cennetde, onun yanında olur. Fâtıma 
“radıyallahü anhâ” Alînin “radıyallahü teâlâ anh” zevcesi idi. 
Onun yanında olur. 

S — Âişe, Alî ile harb etdi. Cennete girer mi? 
C.S. — Ahzâb sûresi, elliüçüncü âyetinde meâlen, (Resûlullahı 

incitmeyiniz. Ondan sonra, zevcelerini nikâh ile hiç almayınız. 
Bunların ikisi de büyük günâhdır) buyuruldu. Beydâvî ve Hüseynî 
tefsîrlerinde diyor ki, bu âyet gösteriyor ki, Resûlullah “sallallahü 
teâlâ aleyhi ve sellem” vefât etdikden sonra da, ona saygı göster-
mek için, zevcelerine saygı lâzımdır. 

S — Ebû Bekrin halîfe olacağını, Kur’ân-ı kerîmde gösterebilir 
misin? 

– 110 –



C.S. — Hem Kur’ân-ı kerîmde, hem Tevrâtda ve hem İncîlde 
gösterebilirim. En’âm sûresi, yüzaltmışbeşinci âyetinin meâl-i âlîsi, 
(Allahü teâlâ, sizi yer yüzünün halîfesi yapdı) birbirinizin yerini tu-
tarsınız. Nûr sûresi, ellibeşinci âyetinin meâl-i âlîsi, (Îmân eden ve 
emrlerimi yapanlarınızı, yer yüzüne hâkim kılacağımı söz veriyo-
rum. İsrâîl oğullarını halîfe yapdığım gibi, sizi de, birbiriniz ardı sı-
ra halîfe yapacağım)dır. Beydâvî ve Hüseynî diyor ki, bu âyet-i ke-
rîme gaybdan haber verip, Kur’ân-ı kerîmin, Allahü teâlânın kelâ-
mı olduğunu ve dört halîfesinin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” 
meşrû, haklı olduğunu göstermekdedir. Tevrâtda ve İncîlde, Feth 
sûresi son âyetinde meâlen, (Resûlullah ve Onunla birlikde olan-
lar, birbirlerini her zemân ve çok severler ve her zemân kâfirlere 
düşman olurlar!) bütün Eshâb bildirilmekde ve Ebû Bekrin şerefi-
ne işâret edilmekdedir. Bu âyetin sonunda meâlen, (Eshâbının mi-
sâlleri Tevrâtda ve İncîlde bildirildi) buyuruyor. Ceddim Alînin 
haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Allahü teâlâ, hiçbir Peygamberine 
vermediği kerâmetleri bana verir. Kıyâmetde mezârdan, önce kal-
karım, Allahü teâlâ, dört halîfeni çağır buyurur. Onlar kimdir yâ 
Rabbî? derim. Ebû Bekrdir buyurur. Yer yarılıp Ebû Bekr, her-
kesden önce mezârdan çıkar. Sonra Ömer, sonra Osmân, sonra Alî 
kalkar...) buyuruldu. 

Sapık, hemen söz alıp, 
— Yâ Ca’fer, bunlar, Kur’ânda var mı? 
C.S. — Zümer sûresi, altmışdokuzuncu âyet-i kerîmesinde me-

âlen, (Peygamber ve bunların şâhidleri, hesâb için getirilir) buyu-
ruldu. Yâhud, şehîdleri getirilir denildi. 

S — Yâ Ca’fer! Şimdiye kadar, üç halîfeyi sevmiyordum. Şim-
di buna pişmân oldum. Tevbe edersem kabûl olur mu? 

C.S. — Çabuk tevbe et! Bu tevbe, se’âdetine alâmetdir. Bu hâl 
ile âhırete gitseydin, dînin boşa giderdi. 

Görülüyor ki, Ehl-i beytin hepsi, hazret-i Ebû Bekri ve bütün 
Eshâbı “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” seviyordu. Câriyenin 
imâm-ı Ca’fer Sâdıkı gördüğü ve hizmeti ile şereflendiği doğru ol-
saydı, o da, Eshâb-ı kirâmın büyüklüğünü öğrenir, hepsini severdi. 
Îrândaki, Irakdaki ve Sûriyedeki sapıkların, imâm-ı Ca’fer Sâdıka 
iftirâ etdikleri, buradan anlaşılmakdadır. 

Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü teâlâ anh” onüçüncü yılda ve-
fât edince, Medînede herkes ağladı, sızladı. Alî “radıyallahü anh” 
işitince, ağlıyarak geldi ve (hilâfet bugün temâm oldu) buyurdu. 
Kapı önünde durup: 

(Yâ Ebâ Bekr! Sen, Resûlullahın sevgilisi, arkadaşı, derd orta-

– 111 –



ğı, sırdaşı ve müşâviri idin. Önce îmâna gelen sensin. Senin îmânın, 
hepimizin îmânından dahâ sâf oldu. Senin yakînin, dahâ kuvvetli, 
Allahdan korkun dahâ büyük oldu. Herkesden zengin, herkesden 
dahâ cömerd, sen idin. Resûlullaha en şefkatli, en yardımcı, sen 
idin. Resûlullah ile sohbetin, hepimizin sohbetinden dahâ iyi idi. 
Hayr sâhiblerinin birincisi sensin! Senin iyiliklerin, hepimizinkin-
den çokdur. Her iyilikde ileridesin. Resûlullahın huzûrunda, senin 
derecen en yüksek oldu. Ona en yakın, sen oldun. İkrâmda, ihsân-
da, güzel huylarda, boyda, yaşda, başda, Ona en çok benziyen, sen 
oldun. Allahü teâlâ sana, çok mükâfât versin ki, Resûlullaha her-
kes yalancı derken sen, doğru söylüyorsun, inandım dedin. Sen, 
Onun kulağı ve gözü gibi idin. Allahü teâlâ seni, Kur’ân-ı kerîmde 
(sıdk) ile şereflendirdi. Resûlullaha, en sıkıntılı zemânlarında yar-
dımcı oldun. Sulhda, Onun huzûrunda, harblerde, Onun yanında 
idin. Onun ümmetinin halîfesi, Onun dîninin koruyucusu idin. Câ-
hiller dinden çıkarken, sen dîn-i islâma kuvvet verdin. Herkes şa-
şırdığı zemân, sen kükremiş arslan gibi ortaya çıkdın. Herkes dağı-
lırken, sen Muhammed Mustafânın yolunu tutdun. Eshâbın az ko-
nuşanı ve en belîği, edîbi sen idin. Her sözün, her buluşun doğru, 
her işin temizdi. Gönlün herkesden kuvvetli, yakînin hepimizden 
sağlam idi. Her işin sonunu, önceden görür, geri kalmışları islâma 
sokarak aydınlatırdın. Mü’minlere şefkatli, afv edici baba idin. İs-
lâmın ağır yükünü sen taşıdın. İslâmın hakkını herkes elden kaçı-
rırken, sen yerine getirdin. Sen, rüzgârların oynatamıyacağı bir dağ 
gibi idin. İşin doğruluk idi, ilm idi. Sözün merdce, doğruyu bildir-
mek idi. Gerici düşüncelerin, bozuk inançların kökünü kazıdın. 
Hak dînin ağacını dikdin. Güçlükleri, müslimânlara kolaylaşdır-
dın. Küfr ve mürtedlik ateşini söndürdün. Rahmânın dînini, sen 
doğrultdun. İslâma, îmâna sen kuvvet oldun. Göklerde, melekler 
arasında, senin derecen çok büyükdür. Muhâcirler ve Ensâr “radı-
yallahü teâlâ anhüm ecma’în” arasında, senden ayrılık yarası çok 
derindir) buyurdu. Ve çok ağladı. Mubârek gözlerinden kan akdı. 
Sonra: 

(Allahü teâlânın kazâ ve kaderine râzı olduk. Verdiği elemleri 
kabûl etdik. Yâ Ebâ Bekr! Resûlullahdan ayrılık acısından sonra, 
bize senin vefâtından dahâ acı bir musîbet gelmedi. Sen mü’minle-
re sığınak, dayanak ve gölge idin. Münâfıklara karşı, çok sert ve 
ateşli idin. Allahü teâlâ, seni Muhammed aleyhisselâmın huzûruna 
kavuşdursun! Bize, senden ayrılma acısı için sabrlar ve ecrler ver-
sin! Bizleri, senden sonra, azmakdan, sapıtmakdan korusun) bu-
yurdu. Eshâb-ı kirâmın hepsi, sessizce, hazret-i Alînin “radıyallahü 
anhüm” sözlerini dinledi. Sonunda, hepsi hüngür hüngür ağladı. 

– 112 –



                     

Hazret-i Alînin “radıyallahü anh” bu sözleri, Feth sûresi son 
âyetinin ne kadar çok doğru olduğunu, Eshâb-ı kirâmın, birbirleri-
ni ne kadar çok sevdiklerini açıkça göstermekdedir. Bu hakîkat 
karşısında, bu (Hüsniyye) kitâbının, nasıl küstahça uydurulduğu, 
Ehl-i beyti maske ederek, islâmiyyeti içden yıkmak için nasıl ter-
tiblenmiş olduğu anlaşılmakdadır. Bu kitâbı yırtıp yok etmek, böy-
lece, yurdumuzdaki müslimân alevî yavrularını bu tehlükeli mik-
robdan korumak, her îmân sâhibine farzdır. 

14 — Hüsniyye kitâbında, (Resûl, hâlet-i nez’de iken, kâğıd ka-
lem getirin, size kitâb yazacağım dedikde, Ömer, Resûlullahın va-
sıyyetine mâni’ oldu. Hâlbuki, onun her sözünün vahy olduğu 
Kur’ân-ı kerîmde yazılıdır) diyor. Bunun cevâbı (Tam İlmihâl-
Se’âdet-i Ebediyye) kitâbında uzun ve çok güzel yazılmışdır. Lüt-
fen oradan okuyunuz! 

15 — (Resûlullah vefât etdiği gün Eshâbın münâfıkları, (Sakî-
fe-i benî Sâ’ide) denilen yerde oturdular. Hilâfet için münâzaraya 
başladılar. Birkaç kimseye teklif etdiler. Sa’d bin Ubâde kabûl 
edince, oğlu, babasına kılınç çekip, Alîye ne cevâb vereceksin? Ga-
dir Humda, Resûl, elinden tutup, ben bunu size halîfe ve imâm ey-
ledim demişdi. Siz de bî’at etmişdiniz. Şimdi, nasıl vaz geçiyorsu-
nuz, dedi. Sonra Ömer, kılıncını çekip, Ebû Bekre bî’at etdi. Son-
ra eshâb-ı dalâletden Ebû Ubeyde ve yirmi kişi bî’at etdi. Hiçbiri
cenâze nemâzı kılmadı. Üç gün sonra, Alî de gelip mescidde top-
landılar. Ömer, Alînin yanına gelip, halkın çoğu Ebû Bekre bî’at 
etdi. Sen ve Benî Hâşim de etmelisiniz dedi. Zübeyr kılınc ile
Ömere yürüdü. Alî mâni’ oldu. Alî, Ebû Bekr ve Ömere dönüp, 
Ey Eshâb, Peygambere muhâlefet edip, Allaha âsî oldunuz. Hilâ-
fet, benim hakkımdır. Hakkımı veriniz dedi. Ömer, sana bî’at et-
meyiz dedi. Alî cevâb verip, Resûl vasiyyet etmeseydi senin gibi 
münâfık ve din düşmanlarını katl ederdim dedi. Ebû Bekr ve Ebû 
Ubeyde dedi ki, yâ Alî sen gençsin. Otuz üç yaşındasın. Ebû Bekr 
ise ihtiyârdır. Sonunda hilâfet senindir. Sönmüş ateşi tutuşturma! 
Alî dedi ki, hilâfet bize mahsûsdur. Kimsenin hakkı yokdur. Be-
şîr bin Sa’d Ensârî dedi ki, yâ Alî, bu sözü önce söyleseydin Ebû
Bekre kimse bî’at etmezdi. Ömer, Alîye bî’at olunacak korkusu 
ile meclisi dağıtdı. Ertesi gün Selmân, Ebû Zer, Mikdâd, Ammâr 
bin Yâser, Büreyde-i Eslemî, Sehl bin Hanîf, Huzeyfetibni Sâbit, 
Ebâ Eyyûb-i Ensârî, Ebû Bekri öldüreceğiz dediler. Alî kabûl et-
medi ve Resûl haber verdi ki, ey Alî sen bana Hârûn ile Mûsâ gi-
bisin. Benî İsrâîl, Hârûnu bırakıp öküze tapdıkları gibi, ümmetim 
seni bırakıp başkasını ihtiyâr eder dedi. Eshâb, Cum’a günü mes-
cide gelip, Ey Ebû Bekr, bu çirkin işden vazgeç dediler. İş uzadı.
Üç gün sonra Hâlid bin Velîd büyük ordu toplayıp, Ömer de önle-

– 113 – Eshâb-ı Kirâm - F:8 



rine geçip mescide geldiler. Alînin üzerine yürüdüler. Selmân kal-
kıp, bunlara, sizin Cehennem köpekleri olduğunuzu Resûl haber
verdi dedi, diyor. Ömer sokakda herkesi zor ile Ebû Bekre bî’at et-
dirdi. Hazrec kabîlesi ile Sa’d bin Ubâde, dokuzbin kişi ile bî’at et-
medi. Mâlik bin Nüveyre, onbin kişi ile bî’at etmediğinden, Ömer, 
Hâlid bin Velîdi gönderip, o mü’min ve muvahhidi nemâzda öldür-
dü. Bunun neresine icmâ-i ümmet denir?) diyor. 

Hüsniyye kitâbı, işine geldiği gibi anlatadursun, biz târîhî vesî-
kalara bakalım. 

Büyük Taberî târîhini Muhammed bin Cerîr “rahime-hullahü 
teâlâ” yazmışdır. Bunun tercemesinde, üçüncü cildinin birinci sa-
hîfesinde şöyle başlıyor: 

Resûlullah hasta olalıdan beri, Ebû Bekr-i Sıddîk evine gitme-
di. Mescid-i se’âdetde kalır, her sâat Resûlullahın hizmetinde bu-
lunurdu. Resûlullah, Hicretin onbirinci senesi, Rebi’ulevvelin oni-
kinci pazartesi günü rûh-i şerîfini, teslîm etdi. Mubârek başı, haz-
ret-i Âişenin “radıyallahü anhâ” göğsü üzerinde idi. Hazret-i Alî 
“radıyallahü anh” ağlıyarak dışarı çıkdı. Hazret-i Ebû Bekr içeri 
girip, Âişeyi ağlar ve elini yüzüne vurur gördü. Resûl “aleyhisse-
lâm” yatmış, ridâsını yüzüne örtmüşler. Ridâyı açdı, vefât etmiş ol-
duğunu gördü. Ridâyı örtüp, mescide girdi. Hutbe okudu ve (Ey 
Eshâb! Resûlullah vefât etdi. Allahü teâlâ, ona ölümü ikrâm eyle-
di. Muhammed aleyhisselâma tapan varsa, bilsin ki, öldü. Allahü 
teâlâya tapanlar, bilsinler ki, Allahü teâlâ hiç ölmez) dedi. Sonra, 
Âl-i İmrân sûresi yüzkırkdördüncü âyetini okudu. Bu âyet-i kerî-
mede meâlen, (Muhammed “aleyhisselâm” resûldür. Ondan önce 
de Resûller gelmişdir. O da ölecekdir. Vefât ederse veyâ öldürü-
lürse, dîninizden döner misiniz? Dîninden çıkan olursa Allahü te-
âlâya zarar vermez. Kendine zarar verir. Dîninden dönmiyenlere, 
Allahü teâlâ sevâblar verir) buyuruldu. 

Mugîre-tebni Şu’be gelip, Ensârın bir araya toplandığını, Sa’d 
bin Ubâdeyi halîfe yapdıklarını söyledi. Hazret-i Ebû Bekr, haz-
ret-i Ömerin elini tutup dışarı çıkdılar. Yolda, Ebû Ubeyde bin 
Cerrâh hazretlerine rastladılar. [Ebû Ubeyde “radıyallahü anh” 
Aşere-i mübeşşereden, ya’nî Cennete gidecekleri müjdelenmiş o-
lan on kişiden biridir. Her gazâda bulundu. Çok cesûr idi. Şâma 
giren ordunun başkumandanı idi. (Kısas-ı Enbiyâ) da anlatıldığı 
üzere Resûl “aleyhisselâm” kendisine (Ümmetimin emîni budur) 
buyurmuşdu. Onsekiz senesinde ellisekiz [58] yaşında vefât etdi. 
Vefâtında, cinnîlerin ağlayıp mâtem tutdukları duyuldu. Resûlul-
lahın Cennet ile müjdelediği ve ümmetimin emîni dediği, ömrünü 

– 114 –



Resûlullahın önünde, din düşmanlarına saldırmakla geçiren böyle 
mubârek bir zâta, sıkılmadan, çala kalem (Eshâb-ı dalâletden) di-
yen bu yehûdî kitâbının, müslimânlığı parçalamak için yazıldığı, 
güneş gibi meydândadır.] Ebû Ubeyde hazretleri de, Ensâr, Benî 
Sâ’idenin evine toplanmış, Sa’d bin Ubâdeyi halîfe yapıyorlar de-
di. Üçü oraya gitdi. Evs ve Hazrec kabîleleri toplanıp Sa’d bin 
Ubâdeye bî’at etmek istediklerini gördüler. Sa’d “radıyallahü anh” 
hasta yatıyordu. Çok kalabalık vardı. Ebû Bekre dediler ki, bizden 
bir halîfe olsun, sizden bir halîfe olsun! Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyal-
lahü anh” âyet-i kerîmeler okuyarak uzun nasîhat verdi. Ensârı 
medh etdi. (İmâm, Kureyşden olur) hadîs-i şerîfini okuyup, (Ku-
reyşden birini halîfe yapalım. Siz Resûl yanında nasıl kıymetli idi 
iseniz, onun yanında da öyle muhterem olursunuz. Ben Eshâbdan 
iki kişiyi seçdim. İkisi de Kureyşin asîlzâdeleridir. Birisi Ömer, bi-
risi Alîdir) dedi. Ensâr, Alîye “radıyallahü anh” bî’at etmek istedi. 
Ömer, yine karışıklık çıkmasından korkarak, (Yâ Ebâ Bekr! Sen 
Kureyşdensin! Elini uzat, sana bî’at edelim) dedi. Ebû Bekr, (Sen 
uzat, sana bî’at edelim) dedi. Ömer, Ebû Bekrin elini çekip bî’at 
etdi. Ensâr da, bunu görünce, hepsi, Ebû Bekre bî’at etdiler. Ensâ-
rın Sa’d bin Ubâdeye bî’at edecekleri haberi Medîneye yayılmışdı. 
Bütün Eshâb toplanıp, buna karşı koymak üzere yürüdü. Ömer 
“radıyallahü anh”, önlerine geçip, (Ey halk! Gelin Peygamber 
aleyhisselâmın halîfesine bî’at edin!) diye bağırdı. O gün, bütün 
Medîne ehâlisi, hazret-i Ebû Bekre “radıyallahü teâlâ anh” bî’at 
etdi. Böylece büyük bir ayrılığın önüne geçilmiş oldu. Hazret-i Alî, 
Hasen ve Hüseyn “radıyallahü anhüm”, Ehl-i beyti ta’ziye ile meş-
gûl olduklarından, yalnız bu üçü, o gün bî’at edemeyip, sonradan 
bî’at etdiler. 

Ertesi salı günü, Eshâb mescidde toplandı. Ömer “radıyallahü 
anh” minbere çıkıp, (Ey Eshâb-ı kirâm! Allahü teâlâya şükr edin 
ki, sizi, en efdaliniz olan Ebû Bekrin etrâfında topladı. Bî’at etmi-
yen kaldı ise bî’at etsin!) dedi. Sonra hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîk 
dedi ki, (Ey halk! Biliniz ki, ben bu işi, Eshâb arasında ikilik olma-
mak, kan dökülmemek için kabûl etdim. Ben de, sizin gibi bir in-
sanım. İnsan yanılır. Yanılmadığım zemân, Allahü teâlâya şükr 
edin. Yanılınca, bana doğruyu gösterin! Ben, Allahü teâlâya itâ’at 
etdiğim müddetçe, siz de, bana itâ’at edin. Ben, itâ’atdan çıkar-
sam, siz de bana itâ’at etmeyin! Şimdi Peygamberimizin “aleyhis-
selâm” hizmetini görelim. Onun hakkını ödiyelim. Yıkayalım, ne-
mâzını kılalım ve kabr-i şerîfine koyalım) dedi. Minberden inip, 
Resûl aleyhisselâmın hânesine geldi. Ridâyı açıp, mubârek yüzü-
nü kokladı. Mubârek yüzünden ve saçından, misk kokusu duydu. 

– 115 –



Yüzünü, mubârek yüzüne koyup (Anam, babam sana fedâ olsun, 
diri iken de, ölü iken de, ne güzel kokuyorsun!) dedi. Sonra, (Re-
sûl aleyhisselâmdan işitdim ki (Beni, Ehl-i beytim yıkasın!) buyur-
muşdu) deyip, (Abbâs ve Alî “radıyallahü anhümâ” yıkasınlar) de-
di. Abbâs, oğlu Fadl ile berâber geldi. Hazret-i Alî dahî geldi. Ha-
lîfe (Yâ Alî, Resûlullahı sen yıka) dedi. Resûlullahın hizmetçisi 
Üsâmeye de, onlara hizmet et dedi. Kendisi, Eshâb-ı kirâm ile ka-
pıda bekledi. Ensârdan Evs bin Havlîyi “radıyallahü anh” de, yar-
dım için içeri sokdu. Gömleği içinde yıkayıp, üç beyâz kefene sar-
dılar. Buhurladılar. Ebû Talha kabr kazdı. Kabrin yeri neresi olsun 
diye uyuşamadılar. Hazret-i Ebû Bekr “radıyallahü anh” buyurdu 
ki, ben Resûlullahdan “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” işitdim ki, 
(Peygamberler vefât etdikleri yere defn olunur) buyurmuşdu. Ya-
tağı kaldırıp, o yer kazıldı. Resûlullahı kabr-i şerîfin kenârına koy-
dular. Eshâbı, bölük bölük gelip, imâmsız, nemâzını kıldılar. Ne-
mâz gece yarısına kadar devâm etdi. Gece yarısı, kabr-i şerîfe koy-
dular. Çarşamba gecesi idi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” pazartesi günü vefât eyledi. Dünyâyı teşrîfleri de pazartesi 
günü idi. Onaltı yaşında iken, Hacer-i esved taşını da Kâ’be dıvâ-
rına pazartesi günü koymuşdu. Hicretde, Mekkeden pazartesi gü-
nü çıkmışdı. Medîneye de, pazartesi günü gelmişdi. 

Defnden üç gün sonra, hazret-i Ebû Bekr, (Resûl aleyhisselâm, 
sizi Üsâmenin emrinde gazâya göndermişdi. Hasta olunca, o iş ya-
pılamadı. Herşeyden önce, bu emri yerine getirmeliyiz! Bu işde 
gevşek davranmayın! Gazâya hâzır olun) diye emr buyurdu. Eshâ-
bı harbe hâzırladı. O zemân Üsâme yirmiiki yaşında idi. Arabistân 
çöllerinde isyân çıkdığı işitildi. Eshâb, (Üsâmenin emrinde gitmi-
yelim. Âsîler Medîneye gelip halîfeyi öldürür) dediler ve çok uğ-
raşdılar ise de, hazret-i Ebû Bekr, (Resûlullahın emrini, her ne be-
hâsına olursa olsun yapacağız ve Resûlullahın beğendiği kumanda-
nı ben değişdiremem) dedi. Üsâme at üzerinde, halîfe ve Eshâb 
yürüyerek, Medîneden dışarı çıkdılar. Halîfe, Eshâba vedâ’ eder-
ken (Size birinci nasîhatim. Üsâmeye itâ’at etmenizdir) buyurdu. 
(Şâmdaki râhibeleri, çocukları, kadınları öldürmeyin) dedi. Üsâ-
meye dönerek (Resûlullahın emr etdiği yere git! Sonra Şâma var) 
dedi. Üsâme, Huzâ’a kabîlesine gidip, mürtedleri öldürdü. Zafer 
ile, kırk gün sonra, Medîneye döndü. 

Arabistân halkı dinden çıkdı, mürted oldu. Halîfe, mürtedleri 
terbiyeye, Hâlid bin Velîdi gönderdi. Hâlid, mürtedlerin elebaşla-
rını perişân etdi. Kurtulanlar tekrâr îmâna geldi. Halîfe, zekât 
me’mûrlarını tekrâr, zekât toplamağa gönderdi. Benî Temîm kabî-
lesi büyüklerinden Mâlik bin Nüveyreyi, Resûlullah “sallallahü a-

– 116 –



leyhi ve sellem” Benî Hanzala kabîlesinin zekâtlarını toplamağa 
me’mûr etmişdi. Mâlikin aşîreti, Ebû Bekre bî’at edip zekâtlarını 
gönderdiler. Sicâh bin Hâris adında bir hıristiyân kadın, Mûsuldan 
Hicâza gelip, peygamber olduğunu iddi’â etdi. Sicâh, Mâliki kendi 
dînine da’vet etdi. Mâlik, senin için harb ederim. Fekat, dînine gir-
mek için bir müddet düşüneyim dedi. Sicâh, ertesi sabâh bana 
Rabbimden vahy geldi ki, Benî Temîmden, bana inanmıyanlar ile 
harb edeceksin dedi. Mâlik, harb edip gâlip geldi. Çok müslimânı 
öldürdü ve çok kimsenin Sicâha inanmasına sebeb oldu. Sicâh kuv-
vetlenip, Müseylemetülkezzâba yardım için Yemene gitdi. Hâlid, 
halîfeden emr almadan, Mâlik üzerine yürüdü. Mâlik zekâtlarını 
Hâlide gönderdi. Hâlid, kabûl edip, Halîfeye bildirdi. Halîfe emr 
gönderip, ezân sesi işitilen köylere birşey yapma dedi. Suvâriler, 
Mâliki yakalayıp getirdi ve ezân sesi işitmedik dedi. Ebû Katâde 
“radıyallahü anh” ben işitdim dedi. Hâlid: Niçin Sicâha tâbi’ ol-
dun? dedi. Mâlik, onunla sulh etdim. Dînine girmedim dedi. Fekat, 
Peygamberimizi söylerken, yanılarak sizin sâhibiniz şöyle demişdi 
deyince, Hâlid “radıyallahü teâlâ anh” kızıp, ey köpek! Bizim Pey-
gamberimiz de, sizin Peygamberiniz değil mi? Sen münâfıksın. Si-
câha uymuşsun! Onun için, çok müslimân öldürdün dedi ve boynu-
nu vurdurdu. Ebû Katâde, bu işi beğenmeyip, Medîneye geldi. 
Hazret-i Ömere anlatdı. Ömer “radıyallahü anh” halîfeye gidip, 
(Hâlid zulm ile müslimânları öldürmüş. Hâlidi çağır cezâsını ver!) 
dedi. Halîfe de (Yâ Ömer! Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem”, Hâlid için (Hâlid, Allahın kılıncıdır) buyurdu. Ona nasıl da-
rılayım) dedi. Mâlikin kardeşi gelip, kardeşim müslimân idi. Sana 
bî’at etmişdi. Hâlidden kardeşimin kanını isterim dedi. Halîfe, Hâ-
lidi çağırdı. Ömer, Hâlidi görünce, yakasına yapışıp, oklarını alıp 
parçaladı ve (Allahdan korkmaz mısın? Bir müslimânı öldürmüş-
sün) dedi. Halîfe sorunca, Hâlid dedi ki, (Ey Halîfe! Resûlullahın 
(Hâlid, Allahın kılıncıdır) buyurduğunu işitmedin mi?) Billâhi işit-
dim deyince, Hâlid, Allahın kılıncı, yalnız kâfir veyâ münâfık boy-
nunu vurur dedi. Halîfe, doğru söylüyorsun, haydi vazîfen başına 
git buyurdu. Ömer “radıyallahü anh” Hâlidin kurtulduğunu işitin-
ce, üzüldü. Taberînin yazısı, burada temâm oldu. 

Ehl-i beyt evlâdından olan, seyyid Abdülkâdir-i Geylânî “kad-
desallahü teâlâ sirrehül’azîz” (Gunye) kitâbında, ceddi hazret-i A-
lînin “radıyallahü anh”, hazret-i Ebû Bekr halîfe olacağı gün söy-
lediklerini yazmakdadır. 

(Mevâhib-i ledünniyye) kitâbı tercemesi, ikinci cild, yüzellibe-
şinci sahîfede: Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” hazret-i 
Alîye “radıyallahü anh” (Hârûn, Mûsâya “aleyhimesselâm” nasıl 

– 117 –



yakın ise, sen de bana öylesin. Yalnız benden sonra, Peygamber 
gelmez) buyurdu. Bundan anlaşılıyor ki, arada peygamberlik değil, 
halîfelik ya’nî yerine vekîl olmak bakımından benzerlik vardır. Hâ-
rûn, Mûsâ “aleyhisselâm” ölmeden önce yerine vekîl olduğu gibi, 
sen de, ben hayâtda iken, bulunmadığım yerde, benim halîfemsin 
demekdir. Şerefeddîn Hüseyn bin Muhammed Tayyibî, böyle 
ma’nâ verdi. Hârûn aleyhisselâmın Mûsâ aleyhisselâmdan önce öl-
düğü meşhûrdur. Bunun için, imâm-ı Alînin, Resûlullahdan sonra 
halîfe olacağına, burada bir işâret olmadığı gibi, halîfe olmıyacağı 
da anlaşılmakdadır. 

(Menâkıb-ı çihâr yâr-i güzîn) kitâbı, beşinci menâkıbde diyor 
ki, Buhârîde Abdüllah ibni Ömer “radıyallahü anhümâ” buyuru-
yor ki, (Resûlullahın zemânında, Eshâb-ı kirâmın üstünlüklerini 
konuşurduk. Önce, Ebû Bekr, sonra Ömer, sonra Osmân, sonra 
Alî) derdik. İbni Münzir diyor ki, İmâm-ı Alî buyuruyor ki, (Bu 
ümmetin üstünü Ebû Bekr-i Sıddîkdır). 

Hazret-i Ömerin “radıyallahü anh” otuzdördüncü menâkıbin-
de diyor ki: Bir gazâdan, pekçok ganîmet eşyâsı geldi. Halîfe 
Ömer, bunun beşde birini, hakkı olanlara dağıtırken, imâm-ı Ha-
sen geldi. Buna bin dirhem [üç kilo 365 gram] gümüş verdi. Son-
ra, hazret-i Hüseyn geldi. Ona da, bin dirhem verdi. Sonra, kendi 
oğlu Abdüllah geldi. Buna, beşyüz dirhem verdi. Abdüllah üzü-
lüp, (Hasen ile Hüseyn, çocuk oldukları hâlde, onlara çok verdin. 
Ben pehlivan olup, kaç kerre gazâya gitdim. Resûlullahın “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” önünde, düşmana saldırıp, nice kâfir öldür-
düm. Bana onlardan az vermek doğru mudur?) dedi. Hazret-i 
Ömer buyurdu ki, (Ey oğlum! Sen, onlarla bir mi olmak istiyor-
sun? Onların, Alî gibi babaları var. Fâtıma-tüzzehrâ “radıyallahü 
anhâ” gibi anaları var. Fahr-i âlem “sallallahü aleyhi ve sellem” gi-
bi dedeleri var). Bu sözler, imâm-ı Alînin kulağına gidince, Resû-
lullahdan işitdim: (Ömer, Cennetdeki insanların ışığı ve İslâmın 
nûrudur) buyurmuşdu dedi. Hasen ile Hüseyn, bu müjdeyi Öme-
re götürdü. 

Ebülmu’în Meymûn bin Muhammed Nesefî (Temhîd) kitâbın-
da diyor ki: Halîfenin kim olacağı bildirilmemişdir. Hazret-i Alî ve 
çocuklarının halîfe olması bildirilmiş olsaydı, Eshâb-ı kirâm, bunu 
söyler ve bizlere kadar, haber gelirdi. Bildirilen bir emri, Eshâb-ı 
kirâmın saklıyacaklarını söylemek, o büyüklere, büyük iftirâ olur. 
Eshâb-ı kirâm, abdesthânede nasıl tahâretlenileceğini gösteren 
haberleri bile bizlere ulaşdırdı. Halîfelik için, bir emr, bir işâret ol-
saydı, Alî “radıyallahü anh” ve çocukları ve Eshâb-ı kirâm, bunu 
elbette bildirirdi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” vefât e-

– 118 –



dince, Eshâb-ı kirâm, Benî Sâ’ide sofasında toplanıp, (Bir kimse, 
zemânındaki halîfeyi bilmese, ölürken dinsizler gibi ölür) hadîs-i 
şerîfini okudular. Halîfesiz bir gün geçmesini câiz görmediler. O-
nun için, halîfeyi bilmemek küfrdür. Çünki, islâmiyyetin emrlerin-
den bir kısmının yapılması için halîfe lâzımdır. Meselâ, Cum’a ve 
bayram nemâzlarının kılınması, yetîmlerin evlendirilmesi ona 
bağlıdır. Halîfeyi inkâr eden, farzları inkâr etmiş olur. Farzlara i-
nanmamak ise küfrdür. Ensârdan biri (Bizden bir halîfe, Muhâcir-
lerden bir halîfe olsun) dedi. Ebû Bekr kalkıp, (Öyle zan ederim 
ki, halîfe olmak Alîye yakışır. Ben onun halîfe olmasını istiyorum) 
dedi. Alî hemen ayağa kalkıp, kılıncını çekerek, (Kalk yâ Ebâ 
Bekr! Allahın ve Resûlünün halîfesi sensin! Resûl-i Ekrem “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” seni hepimizin önüne geçirdi. Senin önü-
ne kimse geçemez. Resûlullah bana buyurdu ki, (Git, Ebû Bekre 
emr et! Eshâbıma imâm olsun). Resûlullahın dînimiz için önümü-
ze geçmesine râzı olduğu kimseyi, biz dünyâmız için önümüze ge-
çirmeğe râzıyız) dedi. Resûl-i ekrem, Ebû Bekri, kendi imâmlık 
yerine halîfe yapdığı için, kendisine (halîfe-i Resûl) denildi. Eshâ-
bın hepsi, hazret-i Alînin sözünü beğenerek, hazret-i Ebû Bekri 
söz birliği ile halîfe yapdılar. Sonra, Resûl-i ekremin hizmetine 
koşdular. Defnden sonra, halîfe hutbe okudu ve (Beni hâkim yap-
dınız. Hâlbuki hayrlınız ben değilim. Beni kabûl edin) dedi. Alî, 
yine kalkıp (Seni red veyâ kabûl edebilecek değiliz. Seni Resûl-i 
ekrem önümüze geçirdi, kim geriye çekebilir?) dedi. Ebû Bekr, 
halîfe iken, gün geçdikçe za’îfledi. Artık acınacak hâle geldi. Kızı 
Âişe, sebebini sordu. (Ey gözümün nûru yavrum. Muhammed 
Mustafânın “sallallahü aleyhi ve sellem” ayrılık ateşi, beni yakıp 
eritiyor) buyurdu. 

Abdüllah ibni Abbâs buyurdu ki: İzâ câe sûresi gelince, babam 
Abbâs, Alîye dedi ki, bu sûre, Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi 
ve sellem” vefât edeceğini haber veriyor. Acabâ kimi halîfe yapar? 
Ey amca git, Resûlullaha sor. Bu işi bize verirse, Kureyş ile çekiş-
memiz önlenmiş olur. Başkasına verirse, hakkımızı gözetmesini o 
kimseye emr buyursun. Abbâs, Resûlullahı yalnız bulup sordu. Re-
sûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki: (Ey amcam! Al-
lahü teâlâ, halîfeliği Ebû Bekre vermişdir. Necât ve felâh bulmak 
için, Ebû Bekrin her sözünü kabûl edin. Ona itâ’at eden, doğru yo-
lu bulur) buyurdu. Hazret-i Ebû Bekrin hak halîfe olduğuna inanan 
ve Eshâb-ı kirâmın hepsini seven, doğru yolu bulmuş olur. 

Selmân-ı Fârisî “radıyallahü anh” Eshâb-ı kirâmın büyüklerin-
den idi. Birçok hadîs-i şerîf ile medh edildi. Hazret-i Ömer “radı-
yallahü anh” tarafından Medayn vâlîsi yapıldı. Otuzbeşde, orada 

– 119 –



vefât etdi. Böyle büyük bir zâtın, imâm-ı Ömere ve büyük bir sa-
hâbî ordusuna (Cehennemin köpekleri) demesi ve bu çok çirkin if-
tirâyı, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” üstüne yükleme-
si, hiçbir müslimânın inanacağı birşey değildir. Çünki, Eshâb-ı ki-
râmdan herhangi birini kötülemek, çeşidli hadîs-i şerîflerde yasak 
edilmişdir. Selmân-ı Fârisînin, bu hadîsleri hiçe sayması ve bir de 
hadîs uydurması, ancak bir yehûdînin yazdığı (Hüsniyye) kitâbının 
küstahça ve alçakca iftirâsıdır. Evet, Buhârî ve Müslimde bulundu-
ğu, Menâvîde bildirilen hadîs-i şerîfde (Bid’at sâhibleri, Cehennem 
köpekleridir) buyuruldu. Demek ki, Ehl-i sünnetin doğru yolundan 
ayrılanların, Eshâb-ı kirâma dil uzatanların, Cehennem köpekleri 
oldukları bildirilmişdir. Hüsniyye kitâbı, bunu tersine çevirmekde-
dir. 

16 — Acem yehûdîsi Mürtedânın, Hüsniyye adındaki kitâbın-
da, (Ümmetin havâssı, avâmı, İslâmın şehrlerine mektûblar gönde-
rerek, Osmânın katli için ittifak etdiler ve hattâ, Mısrdan otuz bi-
ne yakın müslimânlar, Osmânın zulmünden şikâyet etmek üzere 
Medîneye geldi. Bunlar da, icmâ-ı ümmete dâhil olup, Medîne ma-
hallelerinde, çirkin bir şeklde, Osmânı katl edip, bir nice gün aya-
ğında bağlı ipler ile sürüyerek gezdirdiler. Müslimânlar gürûh gü-
rûh gelip, sen bu zülmü, İslâma ne vechle câiz gördün diyerek ce-
nâzesine dahî tekme ile vurdular) yazıyor. 

Hâlbuki, bütün İslâm târîhleri, sözbirliği ile vak’ayı olduğu gibi 
bildirmekdedir. Meselâ, Taberî büyük târîhi tercemesinde, üçüncü 
cild, yüzyetmişbirinci sahîfede diyor ki: 

Hazret-i Osmân “radıyallahü anh” halîfe iken, Yemende, Ab-
düllah bin Sebe’ isminde bir yehûdî, eski kitâbları çok okumuşdu. 
Medîneye gelip, halîfenin yanında müslimân görünerek, halîfenin 
gözüne girmek istedi. Fekat, halîfe, buna hiç yüz vermedi. Bu, her 
yerde hazret-i Osmânı kötüledi. Halîfeye, bu yehûdî, her zemân se-
ni kötülüyor dediler. Halîfe, bunu Medîneden çıkardı. Bu da, Mıs-
ra gidip, halîfeye karşı propagandaya başladı. Çok bilgili olduğun-
dan, câhilleri etrâfına topladı. Ençok söylediği şey, (Her Peygam-
berin bir vezîri var idi. Bizim Peygamberimizin vezîri de Alîdir. 
Hilâfet, onun hakkı idi. Osmân, onun hakkını elinden aldı.) Fel-
lâhları kandırıp, Osmân “radıyallahü anh” kâfirdir dediler. Mısr 
vâlîsi Abdüllah bin Sa’d tarafından, halîfeye şikâyetler yazdılar. 
Mısrdan dört bin kişi Medîneye geldi. Halîfenin beğenmedikleri 
hareketlerini, kendisine bildirdiler. Halîfe her süâle, cevâb verip, 
âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîfler ile, haklı olduğunu isbât etdi. As-
ker de, geri Mısra döndü. Bir sene sonra, Mısrdan dört bin ve Irak-
dan da, dörtbin kişi geldi. Medîne ehâlisi silâhlanıp, niçin geldiniz? 

– 120 –



dediklerinde, hacca gidiyoruz dediler. Ehâli de, silâhını bırakdı. 
Gelenlerin maksadları hazret-i Osmânı hal’ etmek idi. Mısrlılar, 
hazret-i Alîyi, Iraklılar hazret-i Talhayı halîfe yapmak istiyordu. 
Mısrlılar, hazret-i Alîye gelip, (seni halîfe yapacağız) dediler. Haz-
ret-i Alî bunlara darılıp, (Peygamberimiz “aleyhisselâm” sizin yer-
leşdiğiniz yere gelip konacak askerin mel’ûn olduğunu haber verdi) 
buyurdu. O gece halîfe, hazret-i Alînin “radıyallahü anh” yanına 
gelip, bu askerleri geri döndür dedi. Hazret-i Alî, peki deyip, sabâh-
leyin askere nasîhat verdi. Asker geri dönmekde iken, hazret-i Alî 
halîfeye gelip, Mısr vâlîsini değişdir. Onların istediğini ta’yîn eyle 
dedi. Halîfe, Muhammed bin Ebî Bekri vâlî yapdı. Mısrlılar, vâlî ile 
Mısra gitdi. Fekat yolda, bir haberci üzerinde halîfenin mektûbunu 
buldular. Eski vâlîye emr idi ve gelenleri kabûl ediniz deniyordu. O 
zemân yazılar noktasız olduğundan, mektûbdaki fakbülûhu keli-
mesini, faktülûhu, katl ediniz ma’nâsına okudular. Mısrlılar böyle 
okumağa, kızdılar. Medîneye geri döndüler. Iraklıları da döndür-
düler. Halîfenin evini sardılar. Yirmi gün sonra, Cum’a gecesi, ha-
lîfeye rü’yâda, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, 
(Yâ Osmân! Bu gece bizim yanımızda iftâr edersin!). Asker, kapı-
yı yıkdı içeri girdi. Mervân beşyüz kişi ile bağçede idi. Döğüşdüler. 
Kan dere gibi akdı. Beşyüz kişi de ölünciye kadar savaşdı. Mervân, 
yaralanıp yıkıldı. Önce, Muhammed bin Ebî Bekr içeri girdi. Fekat, 
halîfenin sözüne dayanamayıp tekrâr çıkdı. Sonra Mısrlılardan Ki-
nâne bin Beşir girip, halîfeyi Kur’ân-ı kerîm okurken şehîd etdi. Se-
râyı yağma etdiler. Aşere-i mübeşşereden Alî, Talha, Sa’îd ve Sa’d 
“radıyallahü anhüm” evlerinden hiç çıkmadı. Herkes üzüldü. Otuz-
beş senesi, Zilhiccenin onsekizinci Cum’a günü idi. Yardıma gelen 
Kûfe ve Mısr askeri yetişemediler. Sekseniki yaşında idi. İkindi 
vakti idi. Üç gün sonra evden çıkarıp, üç akrabâsı, gece Bakî’de 
defn etdiler. Korkudan, kimse gelemedi. Abdüllah bin Sebe’, böy-
lece istediğine, uğraşdığına kavuşdu. İslâm topluluğuna, ilk fitne 
ateşini saldı. İlk kanlı yarayı açdı. 

Hüsniyye kitâbı, bu yehûdînin ortaya atdığı, yıkıcı, aldatıcı söz-
lerle, fitne ve fesâd ateşini yeniden tutuşdurmağa, müslimânları 
parçalamağa, fikrleri dağıtmağa çalışmakdadır. Hazret-i Osmânın 
“radıyallahü anh” evi sarılı iken, müezzin, kendisini mescide çağır-
dı. Gelemiyeceğim, nemâzı Alî kıldırsın dedi. Alî “radıyallahü 
anh”, yalnız Cum’ayı kıldırıp, diğerlerine Ebâ Eyyûb-i Ensârîyi 
vekîl yapdı. Ev sarılı iken halîfe, hac için, yerine Abdüllah bin Ab-
bâsı gönderdi. Birkaç gün sonra, Mısrlılar, Alînin “radıyallahü 
anh” yanına gelip, seni halîfe yapdık dediler. Kabûl etmedi ve baş-
kasını yapın! Ben de ona bî’at ederim dedi. Sonra Talhaya gitdiler. 

– 121 –



O da kabûl etmedi. Beş gün sonra, Medîne ehâlisini Alîye gönder-
diler. Çok yalvardılar. Bunlardan da kabûl etmedi. Mısrlılar dedi 
ki, biz halîfesiz dönersek, çok fitneler çıkar ve önü alınmaz. 

Alî “radıyallahü anh” yeniden fitne çıkmasın diye, önce Resû-
lullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâbı bî’at etsin dedi. Talha 
ve Zübeyri “radıyallahü anhümâ” getirdiler. Alî, buyurdu ki, (Be-
nim bu işe rağbetim yokdur. Fekat müslimânlar imâmsız kaldı. 
Hanginiz kabûl ederse, elini uzatsın, ona bî’at edeyim) ve Talhaya 
bakıp (Sen herkesden dahâ lâyıksın. Elini uzat, sana bî’at edeyim) 
buyurdu. Talha ise (Sen varken bana düşmez) dedi ve Alîye bî’at 
etdi. İkinci olarak Zübeyr bî’at etdi. Sonra, ehâlî gelip bî’at etdiler. 
O gün zilhiccenin yirmibeşi idi. Halîfe, hutbe okudu. Cum’a nemâ-
zını kıldılar. Halîfe ilk iş olarak, hazret-i Mu’âviyeyi Şâmdan azl 
edip, yerine Abdüllah ibni Abbâsı ta’yîn etdi. Abdüllah, bunu ka-
bûl etmedi, gitmedi, (Onu azl etme, orada eski bir vâlîdir. Fitneye 
sebeb olur) dedi. Halîfe vaz geçip, bir sene sonra, yine azl etdi. Bir-
çok vâlîleri de değişdirdi. Mu’âviye “radıyallahü anh”, yeni vâlîye 
karşı asker gönderdi. Vâlî, Medîneye döndü. Şâmdan bir haberci 
gelip (Şâmda yüzbinden ziyâde kişi, Osmânın “radıyallahü teâlâ 
anh” kanını senden istiyorlar ve hergün mescide gelip, Osmân için 
ağlıyorlar) dedi. 

Görüliyor ki, islâmda ilk fitneyi çıkaran bir yehûdî dönmesidir. 
Müslimânları parçalayan budur. Şimdi, mezhebsizlerin onun yo-
lunda oldukları, kitâblarından anlaşılmakdadır. 

(Mesâbîh) kitâbında diyor ki, Talha bin Ubeydüllahın “radıyal-
lahü teâlâ anh” haber verdiği bir hadîs-i şerîfde, Resûlullah “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki (Her Peygamberin bir arkadaşı 
vardır. Benim de, Cennetde arkadaşım Osmândır). 

Enes bin Mâlik “radıyallahü teâlâ anh” buyurdu ki, Bî’at-ı rıd-
vân yapılırken, Osmân “radıyallahü anh” yokdu. Vazîfe ile Mek-
keye gönderilmişdi. Resûl “aleyhisselâm” iki mubârek elini birbiri 
ile tutup (Osmân, Allahın ve Resûlünün işini görmekdedir. Onun 
yerine ben bî’at ediyorum) buyurdu. Kendi mubârek elini, Osmâ-
nın eli yapdı. 

(Mesâbîh) de, Mürre bin Kâ’b “radıyallahü anh” buyuruyor ki, 
Resûlullah “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” yakında çıkacak fit-
neleri anlatıyordu. O ânda, biri geçdi. Mubârek eli ile, onu göste-
rerek, (Fitne günü, bu kimse, hidâyet üzeredir) buyurdu. Kalkdım, 
bakdım. Geçen kimse, Osmân idi. 

Büyük âlim mevlânâ Nûreddîn Abdürrahmân Câmî “rahime-
hullahü teâlâ”, (Şevâhid-ünnübüvve) kitâbında bildiriyor ki, Âişe 

– 122 –



“radıyallahü anhâ” buyurdu ki, Resûl aleyhisselâm dedi ki, (Yâ 
Âişe! Eshâbımdan birini istiyorum). Ebû Bekri çağırayım mı? de-
dim, cevâb vermedi. Onu istemediğini anladım. Ömeri çağırayım 
mı? dedim. Ses çıkarmadı. Amcan oğlu Alîyi çağırayım mı? de-
dim, yine cevâb vermedi. Osmânı çağırayım mı? dedim. (Çağır 
gelsin) buyurdu. Resûl aleyhisselâm, ona bir şeyler söyledi. Rengi 
sarardı. Osmân halîfe iken, evini sardılar. (Niçin karşı koymaz-
sın?) dediklerinde, (Resûl aleyhisselâm, bana çok şey söyledi. 
Ona söz verdim. Sabr ederim) dedi. Hazret-i Âişe buyuruyor ki 
(Resûl aleyhisselâmın, o gün, ona bu hâli haber vermiş olduğunu 
anladım). 

Abdüllah ibni Abbâs “radıyallahü teâlâ anhümâ” buyuruyor 
ki, Huneyn günü kâfirler dağıldıkdan sonra Resûl aleyhisselâm ile 
birinin yanından geçdik. Resûl aleyhisselâm o kimseye (Ey Alla-
hın düşmanı! Allahü teâlâ seni sevmez) buyurdu. (Bu Kureyşlileri 
sevmiyor) dedim. (Evet, Osmânı sevmez) buyurdu. 

Abdüllah ibni Abbâs buyuruyor ki, Resûlullahdan işitdim. Bu-
yurdu ki (Yemîn ederim ki, Osmân, ümmetimden yetmişbin kişiye 
şefâ’at ederek, Cehenneme girmekden kurtaracakdır). 

Resûlullah, kızı Rukayyeyi Osmâna verdikden bir zemân son-
ra, kızına (Osmân bin Affânı nasıl buldun?) dedi. Hayrlı, iyi gör-
düm dedi. (Ey cânım kızım! Osmâna çok saygı göster. Çünki, es-
hâbım arasında, ahlâkı bana en çok benziyen odur!) buyurdu. 

Alî “radıyallahü anh” Fâtıma-tüzzehrâ “radıyallahü anhâ” üze-
rine bir dahâ evlenmek istedi. Resûl aleyhisselâm, bunu işitince, 
mubârek kalbi incindi. Alî vazgeçdi ise de, afv etmedi. Ebû Bekr 
şefâ’at etdi, afv etmedi. Ömer şefâ’at etdi, yine afv etmedi. Osmân 
şefâ’at etdi. Afv buyurdu “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”. Se-
bebini sorduklarında (Öyle birinin şefâ’atini kabûl etdim ki, Alla-
hü teâlâya, yer ile gökün yerini değişdir dese, Allahü teâlâ kabûl 
buyurup değişdirir. Yâhud, yâ Rabbî! Muhammed “aleyhisselâm” 
ümmetinin hepsinin bütün günâhlarını afv et dese, afv eder) bu-
yurdu. 

Alî “radıyallahü anh” Fâtıma-tüzzehrâ “radıyallahü teâlâ an-
hâ” ile evlenirken düğün için parası yok idi. Zırhını satılığa çıkar-
dı. Osmân “radıyallahü anh” pazardan geçerken, zırhı tanıdı. Del-
lâlı çağırıp, bu zırha sâhibi ne istiyor dedi. Dellâl, dörtyüz dirhem 
gümüş dedi. Dörtyüz dirhemi verip zırhı aldı. Eve getirip, ayrıca 
dörtyüz dirhemle zırhı, Alîye gönderdi ve: Bu zırh, senden başka-
sına lâyık değildir. Bu gümüşleri de, düğünde harc et ve bizim öz-
rümüzü kabûl buyur, dedi. 

– 123 –



Evliyânın büyüklerinden, derin âlim, imâm-ı Muhammed Pâri-
sâ “rahime-hullahü teâlâ” (Faslülhitâb) kitâbında buyuruyor ki: 
Hazret-i Alî “radıyallahü anh” buyurdu ki: (Ba’zı kimseler, beni, 
Ebû Bekr ve Ömer ve Osmândan üstün tutuyormuş. Bunlar mü-
nâfıkdır. Müslimânlar arasına ikilik sokmak, kardeşi kardeşden 
ayırmak için böyle yapıyorlar. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” bana, bunları haber verdi. Bunları görünce, öldür dedi. Müs-
limân görünürler. Hâlbuki, kâfirdirler ve islâm düşmanıdırlar. Ya-
lan söylemekle öğünürler, içleri bozukdur. Kur’ân-ı kerîmi değiş-
dirirler. Dinsizlik üzerinde birleşirler. Eshâb-ı kirâmın büyükleri-
ni, hattâ Resûl-i ekremi kötülerler. Eshâb-ı kirâm arasındaki ayrı-
lıklar üzerinde dururlar. Allahü teâlâ bunları afv etmez. Küçükle-
ri büyüklerinden ders alır. Onları böylece bozuk yetişdirirler. İslâ-
mı yıkarlar. Bid’atları yayarlar. Yer yüzünde onlardan alçak yok-
dur. Yeryüzü, onlara küskündür. Gök onlara, la’netle gölge salar. 
Onlar yeryüzündeki insanların en kötüsüdür. Fitne, bunlardan çı-
kar. Melekler arasında, bunların adı encâs [pislikler]dir. Câmi’le-
rinde, kahvelerinde, mekteblerinde, Eshâb-ı kirâma la’net ederler 
ve bunu kendilerinin ibâdeti bilirler. Kalblerinde, insanlık duygu-
su yokdur. Allahü teâlâ, onları insan şeklinden çıkarır. O zemân-
da, sünnete yapışan, şehîdlerden, âbidlerden üstün olur. Se’âdet, 
onun olur.) Eshâb-ı kirâm, bunları işitince (Yâ Emîrelmü’minîn! 
Biz, o zemâna kalırsak ne yapalım) dediler. Hazret-i Alî, buyurdu 
ki, (Îsâ aleyhisselâmın havârîleri gibi olunuz! Bizim yolumuzu öğ-
reniniz. Allahü teâlânın emrlerine sarılmağa, Resûlüne itâ’ate, Es-
hâbının hepsini sevmeğe ve bu sapıkların sözlerinden, yazılarından 
kaçmağa uğraşınız! Hak ve sünnet üzere olmak, bid’at ve dalâlet 
üzere olmakdan hayrlıdır) buyurdu. 

İmâm-ı Refi’uddîn Tâc-ül-islâm Osmân bin Alî Merendî, Ab-
düllah bin Ömerden haber verdiği hadîs-i şerîfde, Resûlullah “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” (Allahü teâlâ, size nemâzı, orucu, haccı,
zekâtı farz etdiği gibi, Ebû Bekr-i Sıddîkı ve Ömer Fârûku ve Os-
mân Zinnûreyni ve Alî Murtezâyı sevmeği de farz eyledi. Bu dör-
dünden birini sevmiyen kimsenin nemâzı da, orucu da, haccı da, 
zekâtı da kabûl olmaz. Kıyâmet günü, bunlar, mezârdan, ateşe 
[Cehenneme] götürülür) buyurdu. 

17 — Hüsniyye kitâbında, (İmâm-ı Ca’fer Sâdık, Müt’a nikâhı-
nı emr ederdi. Çünki, Allahü teâlâ (Kadınlardan istimtâ’ edince 
ücretlerini veriniz) âyet-i celîlinde, müt’a nikâhını mubâh kılmış-
dır. (Müt’a nikâhı demek, bir kadına, şu kadar mal karşılığı ken-
dini şu kadar zemân bana teslîm edermisin deyip, kadının da şâ-
hidsiz kabûl etmesidir. Ya’nî, muayyen gün için, para ile kadın ki-

– 124 –



râlamakdır.) Müfessirler ve fıkh âlimleri, bu âyetin, müt’a nikâhı 
için olduğunu bildirmişdir. Bu âyeti nesh eden, başka bir âyet ve 
hadîs yokdur. Bunu, Ömer halîfe iken, hiçbir âyet ve hadîs söyle-
meden fitneye yol açar korkusu ile, kendiliğinden yasak etdi. 
Ömer bin Hasîn diyor ki, (Müt’a nikâhı yapardık. Âyet ve hadîs ile 
hiç yasak edilmedi). Abdüllah ibni Ömer diyor ki, (Resûlullahın 
sünneti, babamın sözü ile değişdirilemez). Herşey aslında mubâh-
dır. Yasak olmaları için âyet ve hadîs lâzımdır) diyor. 

Bütün tefsîrler ve fıkh kitâbları diyor ki, Nisâ sûresi, yirmidör-
düncü âyetinin (İstimtâ’ etdiğiniz kadınların ücretini veriniz) me-
âl-i âlîsi, müt’a nikâhı için değildir. Nikâhdaki mehr parasını ver-
mek içindir. Meselâ (Beydâvî tefsîri) ve bunun hâşiyesi (Şeyhzâ-
de tefsîri) ikinci cild, yirmialtıncı sahîfede, yukarıdaki âyetin tef-
sîrinde buyuruyor ki, (Bu âyet-i kerîme, sahîh olan nikâhı bildir-
mekdedir. Müt’a nikâhının mubâh olmasını göstermiyor. Mehr 
parasını emr ediyor. Müt’a nikâhı, önce mubâh olmuşdu. Sonra 
yasak edildi. İslâmiyyetde belli bir zemân için nikâh yapmak yok-
dur). 

Büyük âlim Burhâneddîn-i Mergınânînin “rahime-hullahü te-
âlâ” (Hidâye) kitâbının şerhi olan (İnâye) kitâbı ikiyüzotuzbirinci 
sahîfesinde, mevlânâ Ekmelüddîn [Muhammed bin Mahmûd Bâ-
bertî] buyuruyor ki: 

Müt’a nikâhı bâtıldır. Evet Abdüllah ibni Abbâsın bildirdiği gi-
bi, müt’a nikâhı mubâh idi. Fekat, hadîs-i şerîf ile, bunun yasak 
edildiğini, Eshâb-ı kirâm söz birliği ile bildirmekdedir. Değişdiren 
hadîs-i şerîfleri de haber vermişlerdir. Meselâ, Muhammed ibni 
Hanefiyye dedi ki, (Babam imâm-ı Alî “radıyallahü anhümâ” bu-
yurdu ki [hicretin yedinci yılı] Hayber kal’ası alındığı gün, Resûlul-
lah “sallallahü aleyhi ve sellem” müt’a nikâhını men’etdi.) İmâm-ı 
Alî böyle buyurunca, Ehl-i beytin gözbebeği olan İmâm-ı Ca’fer 
Sâdık, müt’a nikâhını hiç emr eder mi? Elbette etmez. Zâten (Hüs-
niyye) kitâbını yazan Murtezâ adındaki yehûdî dönmesi, yalanları-
na, iftirâlarına herkesi inandırmak için, âyet-i kerîmelere yanlış 
ma’nâ vermekden, hadîs-i şerîfleri inkâr etmekden çekinmediği gi-
bi, Ehl-i beytin yolu böyledir demeği de âdet edinmişdir. Hadîs di-
ye uydurduğu sözlere, Ehl-i beyt böyle emr ederdi demekdedir. 
Böylece, câhilleri kandırmakda ise de, dînini bilen, bu yalanlara al-
danmaz. Âlimlerimiz, bu yalanlara, âyetle, hadîs ile cevâb vererek, 
Ehl-i beytin yolunda gidenlerin, Ehl-i beyti hakîkî sevenlerin, Ehl-
i sünnet olduğunu isbât etmişlerdir. 

Rebi’ bin Meysere “radıyallahü anh” buyuruyor ki, Hayberi 

– 125 –



feth etdiğimiz gün, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, müt’a 
nikâhını, üç gün halâl etdi. Ben, amcam ile bir kadının kapısına 
geldik. İkimizde de ince palto vardı. Amcamın bürdesi dahâ güzel 
idi. Gayr-i müslim (ehl-i kitâb) bir kadın kapıya çıkdı. Benim pal-
toma ve gençliğime bakdı. Bunun paltosu, onun paltosuna benze-
miyor. Fekat, gençliği de, onun gençliğine benzemiyor, diyerek, 
gençliği paltoya tercîh etdi ve beni içeri aldı. O gece orada kaldım. 
Sabâh olunca, Resûlullahın adamının, sokaklarda (Ey müslimân-
lar! Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” müt’a nikâhını yasak 
etdi) diye bağırdığını duydum. Hepimiz müt’a nikâhından vazgeç-
dik. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, hayâtda iken, müt’a 
nikâhını yasak etdiğini, Eshâb-ı kirâm, sözbirliği ile bildirmekde-
dir. İcmâ’, ya’nî söz birliği, âyeti ve hadîsi değişdirmez, âyetin ve 
hadîsin değişdirildiğini haber verir. 

Süâl: Sözbirliği nasıl olur? Abdüllah ibni Abbâs müt’a nikâhı-
nın halâl olduğunu söylerdi? 

Cevâb: Yasak edildiğini, sonradan, o da söylemişdi. Nitekim, 
Câbir bin Zeyd diyor ki, İbni Abbâs “radıyallahü anhüm” ölme-
den önce, müt’a nikâhının yasak edildiğini söyledi. Böylece, icmâ’ 
hâsıl oldu. 

Mâlikî mezhebinde müt’a nikâhının câiz olduğunu söyliyorlar. 
Buna şaşılır. Çünki, imâm-ı Mâlik bin Enes (Muvattâ) ismindeki 
kitâbında [ilk yazılan hadîs kitâbıdır] Alî ibni Ebî Tâlibin bildirdi-
ği hadîs-i şerîfi yazmakdadır. Hazret-i Alî “radıyallahü anh” bu-
yurdu ki, (Hayber kal’asını aldığımız gün Resûlullah “sallallahü a-
leyhi ve sellem” ehlî merkeb eti yimesini ve müt’a nikâhı ile kadın 
almasını yasak etdi). (İnâye) kitâbının yazısı burada temâm oldu. 

(Müt’a nikâhı)nın dört mezhebde de bâtıl olduğu, (Mîzân-ül-
kübrâ)da da yazılıdır. 

Arabî ve türkçe kitâbların hepsinde, meselâ Elmalılı Hamdi 
efendi “rahime-hullahü teâlâ” tefsîri 1328. ci sahîfesinde diyor ki, 
Bekara sûresi, yirmidokuzuncu âyetinde meâlen, (Allahü teâlâ 
yeryüzündeki herşeyi sizin için yaratdı) buyuruldu. Ya’nî, yiyecek, 
içecek ve giyecek maddelerin hepsi halâl olup, ancak âyet-i kerî-
me veyâ hadîs-i şerîf ile istisnâ edilenler harâm olur. İnsanların 
nefslerine ve ırzlarına dokunmanın harâm olduğunu bu âyet-i ke-
rîme göstermekdedir. Ancak, istisnâ edilenler harâmlıkdan kurtu-
lup halâl olur ki, bu da, sahîh nikâh ile almakdır. Görülüyor ki, 
müt’a nikâhının halâl olduğunu isbât için delîl gösterdikleri (her-
şey aslında mubâhdır. Yasak olmaları için âyet veyâ hadîs lâzım-

– 126 –



dır) sözünün nikâh ile ilişiği yokdur. İlme, dîne uymayan bir isbât-
dır. Halîfe Ömerin “radıyallahü anh”, müt’a nikâhının yasak oldu-
ğunu söylerken, hadîs ile isbâta lüzûm görmemesi ve hiç kimse ta-
rafından i’tirâz olunmaması da, bunun önceden yasak edilmiş ol-
duğunu herkesin bildiğini göstermekdedir. 

18 — (Resûlullah vefât edince, Ebû Bekr ile Ömer, (Biz Pey-
gamberler mîrâs bırakmayız. Bırakdıklarımız sadaka olur) hadîsini 
söyliyerek, Fâtıma-tüzzehrânın elinden (Fedek) ismindeki hurma 
bağçesini zor ile alıp, Beytülmâla verdiler. Fâtıma, Ebû Bekre darı-
lıp, la’net etdi. Hâlbuki, Resûlullah, hayâtında bunu ona hediyye et-
mişdi ve hurmaları, üç sene ona getirilmişdi. Fâtıma, bunu, Alî ile 
Hasen, Hüseyn ve Kanber ile isbât etdi ise de, Ebû Bekr, bu şâhid-
leri kabûl etmedi. Hâlbuki, bu hadîsi, o zâlim uydurdu. Kızı Âişeden 
başka, kimse böyle hadîs söylememişdir. Böyle hadîs olsaydı, Fâtı-
maya elbette bildirilir, bu da harâm şeyi istemezdi. Ehl-i sünnet, 
Ebû Bekri haklı çıkarmak için, zındıklık yoluna sapıp, Eşref-i kâinâ-
ta iftirâ ediyor. Allahın emrini Fâtımaya bildirmemiş diyorsunuz. 
Bildirmiş ise, Fâtıma kabûl etmeyince küfr olur. Bu hadîsi uyduran 
kâfirdir. Zâten, Ebû Bekrin şâhid getirmesi lâzım idi. Şâhid iste-
mekle de zulm etmiş oldu. Sonra, Peygamberlerin mîrâs bırakdıkla-
rı, Kur’ân-ı kerîmin çok yerlerinde yazılıdır) diyor. 

Hâlbuki Ahmed Cevdet Pâşa “rahime-hullahü teâlâ” (Kısas-ı 
enbiyâ)nın (369). cu sahîfesinde diyor ki: 

Halîfe hazret-i Ebû Bekr “radıyallahü anh”, Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” silâhları ile beyâz katırını, hazret-i Alîye 
“radıyallahü anh” verdi. Diğer eşyâyı Beytülmâla bırakdı. Fedek 
ve Hayberdeki hurmalıklarını, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” hayâtda iken vakf etmiş, kimlere dağıtılacağını emr buyur-
muşdu. Şöyle ki: Gelip geçen elçilere, müsâfirlere ve yolculara ve-
rirdi. Ebû Bekr “radıyallahü anh” bunları eskisi gibi dağıtıp, aslâ 
değişdirmedi. Fâtıma “radıyallahü anhâ” mîrâsını istedikde; (Re-
sûlullahdan işitdim: (Bize, ya’nî Peygamberlere kimse vâris ola-
maz! Bizim bırakdığımız mal, sadaka olur) buyurmuşdu. Ben Re-
sûlullahın yapdığını değişdirmem. Bir yanlış yola sapmakdan kor-
karım) dedi. Fâtıma (Sana kim vâris olur?) demiş. Halîfe de: (Ev-
lâdım, ehlim olur) deyince, (Yâ ben niçin babama vâris olmuyo-
rum?) demiş. Halîfe de: (Senin baban olan Resûl-i ekremden işit-
dim ki, (Kimse bize vâris olamaz!) buyurdu. Onun için sen de vâ-
ris olamazsın. Fekat ben Onun halîfesiyim, Onun nafaka verdiği 
kimselere, aynı şeyleri ben de veririm. Senin masraflarını yapmak 
benim vazîfemdir) dedi. Bunun üzerine Fâtıma “radıyallahü anhâ” 
susdu ve artık mîrâs lâfı etmedi. 

– 127 –



Mısrdaki büyük âlimlerden Ahmed bin Muhammed Şihâbüd-
dîn Kastalânî “rahime-hullahü teâlâ” (Mevâhib-i ledünniyye) kitâ-
bı tercemesi, birinci cild, dörtyüz doksanbirinci sahîfede diyor ki 
(Doğru oldukları, bütün islâm âlimlerince tasdîk edilmiş olan altı 
hadîs kitâbına (Kütüb-i sitte) denir. Bunlardan birini yazan Ah-
med bin Alî Nesâînin bildirdiği hadîs-i şerîfde (Biz Peygamberler 
mîrâs bırakmayız) buyuruldu. (Süleymân, Dâvüda vâris oldu) ve 
(Yâ Rabbî! Bana vâris olacak evlâd ver) âyet-i kerîmelerinde bil-
dirilen vârislik, mal ve mülk vârisliği değildir. İlm ve nübüvvet mî-
râsıdır). Yukarıdaki hadîs-i şerîfi, imâm-ı Abdürra’ûf Menâvî de 
yazıyor ve imâm-ı Ahmedin (Müsned) kitâbından aldım diyor. 

Hadîs âlimi Abdülhak-ı Dehlevî “rahime-hullahü teâlâ” fârisî 
dil ile yazdığı iki cild (Medâricün nübüvve) kitâbı ikinci cild, beş-
yüzyetmişikinci sahîfede buyuruyor ki: 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” (Biz Peygamberler 
mîrâs almayız ve mîrâs bırakmayız. Bırakdığımız şeyler sadaka 
verilir) buyurdu. Kendisi vefât edince ev eşyâsı ve silâhları ve hay-
vanları ve Fedek denilen hurma bağçesi kalmışdı. Bu hurmaları 
âilesine ve fakîrlere ve yolculara verirdi. Vefât edince, kızı Fâtıma 
“radıyallahü anhâ”, halîfe Ebû Bekrden mîrâs istedi. Halîfe, ha-
dîs-i şerîfi okuyarak, mîrâs vermedi. Fâtıma, halîfeye: (Sen ölür-
sen, malın kime mîrâs kalır?) dedi. (Âileme ve çocuklarıma kalır) 
deyince, Fâtıma, (O hâlde ben niçin babamın mîrâsını almıyo-
rum?) dedi. Ebû Bekr-i Sıddîk dedi ki, (Ben, baban olan Resûlul-
lahdan işitdim ki (Biz mîrâs bırakmayız!) buyurdu. Fekat ben, 
Onun halîfesiyim. Onun verdiği kimselere, ben de, aynı şeyleri ve-
receğim ve Onun bırakdığı malları, Onun verdiği yerlere aynen 
dağıtacağım) dedi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” birçok 
kimselere, mal vereceğini va’d etmişdi. Vefâtından sonra, gelip, bu 
malları istediler. Halîfe hepsine verdi. Ebû Bekr, mîrâsı yalnız Fâ-
tımadan men’etmedi. Âişe de, “radıyallahü anhüm” gelip, mîrâs 
istedi. Ona da vermedi. Başka zevceler de istedi. Hiçbirisine ver-
medi. Peygamberler mîrâs bırakmaz hadîs-i şerîfini söyledi. Halî-
fe, bu hadîs-i şerîfi söyleyince, Eshâb-ı kirâmın hepsi, biz de işit-
mişdik, dedi, bir kişi bile i’tirâz etmedi. Halîfe kimseye mîrâs ver-
medi ve Muhammed aleyhisselâmın akrabâsına evvelce verilen 
herşeyi aynen verdi ve Resûlullahın yapdığını değişdirmem dedi 
ve Resûlullahın akrabâsını, kendi akrabâmdan dahâ çok seviyo-
rum diye yemîn etdi. Fâtımanın mîrâs yüzünden, Ebû Bekre darıl-
dığını ve ölünciye kadar sevmediğini söyliyenlere şaşılır. Eshâb-ı 
kirâmın sözbirliği ile bildirdiği hadîs-i şerîfi, Fâtımanın kabûl et-
miyeceği düşünülebilir mi? İnsanlık îcâbı kırıldı denilse de, ölün-

– 128 –



                     

ciye kadar dargın kaldı denilebilir mi? Fâtımanın “radıyallahü an-
hâ” vefât edeceği zemân, Ebû Bekr-i Sıddîk ile halâllaşdığı, ondan 
râzı olduğunu bildirdiği meydânda olan bir hakîkatdir. Meselâ, ha-
dîs âlimi, imâm-ı Beyhekî, imâm-ı Şa’bîden rivâyet ediyor ki, Fâtı-
ma “radıyallahü anhâ” hasta iken, halîfe Ebû Bekr-i Sıddîk kapıya 
geldi. Alî “radıyallahü anhüm” Fâtımaya, Ebû Bekrin geldiğini ha-
ber verdi. Fâtıma da, Alîye içeri izn vermemi istermisin? dedi. Alî: 
Evet dedi. Fâtıma izn verdi. Halîfe içeri girdi ve kendisi ile halâl-
laşdı. Fâtıma “radıyallahü anhâ” Ebû Bekrden râzı oldu. İmâm-ı 
Müstağfirînin (Kitâbülvefâ) ve [Ahmed bin Muhammed Taberînin 
694] (Riyâdunnadara) kitâblarında diyor ki, Ebû Bekr “radıyalla-
hü anh”, Fâtımanın “radıyallahü anhâ” yanına girip, halâllaşdı ve 
Fâtıma, ondan râzı oldu. İmâm-ı Evzâî buyuruyor ki, Ebû Bekr, 
Fâtımanın kapısına gelip, Resûlullahın kızı benden râzı olmadıkça, 
bu kapıdan ayrılmam dedi. Alî “radıyallahü anh” içeri girip, Fâtı-
maya râzı ol diye and verdi. O da râzı oldu. Hâfız Ebû Sa’îd (Kitâ-
bülmüvâfeka) adındaki kitâbında da böyle yazmakdadır. Fâtıma 
“radıyallahü anhâ” gece defn edildi. Alî “radıyallahü anh” gece ol-
duğu için halîfeye haber veremedi. Ba’zı haberlerde ise Ebû Bek-
rin cenâzede bulunduğu ve nemâzını kıldığı bildirilmekdedir. (Fas-
lülhitâb) kitâbında diyor ki, hazret-i Fâtıma “radıyallahü teâlâ an-
hâ” hasta iken, hazret-i Ebû Bekr gelip, içeri girmeğe izn istedi, 
hazret-i Alî haber verdi. Hazret-i Fâtıma, hazret-i Alîye sen râzı 
olur isen izn veririm dedi. Râzıyım dedi. Hazret-i Fâtıma izn verdi. 
Hazret-i Ebû Bekr içeri girip, konuşdu. Özr diledi. Halâllaşdı. 
Hazret-i Fâtıma da, halîfeden râzı oldu. Hazret-i Fâtıma “radıyal-
lahü anhâ” akşam ile yatsı arasında vefât etdi. [Hicretin onbirinci 
senesi idi.] Hazret-i Ebû Bekr, Osmân, Abdürrahmân bin Avf ve 
Zübeyr bin Avvâm hâzır idiler. Cenâze nemâzını kıldırmak için 
Ebû Bekre teklîf etdiler. Hazret-i Ebû Bekr kıldırdı. Gece defn et-
diler. 

Ömer “radıyallahü anh” halîfe olunca, Fedek hurmalarını, Re-
sûlullah zemânında olduğu gibi dağıtdı. İki sene sonra, bu işin idâ-
resini Alî ile Abbâsa “radıyallahü anhümâ” bırakdı. Bir zemân 
sonra halîfeye gelip, hurmalığı ikisine taksîm etmesini istediler. Ö-
mer “radıyallahü anh” Eshâb-ı kirâmı toplayıp, hepsine and verdi 
ve Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” (Biz Peygamberler, 
mîrâs almayız ve mîrâs bırakmayız. Bizim bırakdığımız sadaka 
olur) buyurdu mu? diye sordu. Hepsi birden evet duyduk diye ye-
mîn etdi. Bunun üzerine Ömer “radıyallahü anh” hurmalığı tak-
sîm etmeyip, ikisine bırakdı ve mahsûlü eskisi gibi dağıtınız dedi. 
Hurmalıklar, sonradan Alînin “radıyallahü anh” elinde kaldı. 

– 129 – Eshâb-ı Kirâm - F:9 



Sonra evlâdına, torunlarına kalıp, nihâyet, emîr Mervânın eline 
geçdi. Ömer bin Abdül’azîz halîfe olunca, Resûlullahın, kızı Fâtı-
maya vermediği mala elimi sürmem dedi. Bu sözden, Fâtımanın 
“radıyallahü anhâ” Resûlullahdan bu hurmalığı istediği, Onun da 
vermediği anlaşılmakdadır. Bu husûsdaki hadîs-i şerîfler, Buhârî-
de yazılıdır. Abdülhak-ı Dehlevînin yazısı burada temâm oldu. 

(Mir’ât-i Kâinât) kitâbında ikiyüzdoksanikinci sahîfede diyor 
ki: (Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” zevceleri ve kızları 
“radıyallahü teâlâ anhünne” dünyâdaki kadınların hepsinden üs-
tündür. Zevcelerine kazf eden, kötüliyen için, Abdüllah ibni Ab-
bâs, tevbesi kabûl olmaz buyurdu. Âişeye “radıyallahü anhâ” sö-
ven ise, katl olunur. Çünki, buna söğmek, Kur’ân-ı kerîmi inkâr et-
mek olur ki, küfrdür diye sözbirliği vardır.) 

Peygamberlerin “aleyhimüssalevâtü vetteslîmât” mîrâs bırak-
dığını bildiren âyet-i kerîmelere gelince: Allahü teâlâ, Meryem sû-
resi, 5 ve 6.cı âyetlerinde, Zekeriyyâ aleyhisselâmın düâsını bildiri-
yor. Bu âyet-i kerîmelerin meâl-i âlîsi, (Ben öldükden sonra, yeri-
me gelecek velîlerimden korkuyorum. Zevcem de âkırdır, çocuğu 
olmuyor. Yâ Rabbî! Bana bir oğul ihsân eyle de, bana ve Ya’kûb 
oğullarına vâris olsun!)dir. Beydâvî tefsîrinde buyuruyor ki, bu 
söz, (Bizim dînimize ve ilmimize vâris olsun demekdir. Çünki, Pey-
gamberler “aleyhimüsselâm” mal mîrâs bırakmazlar). Şeyhzâde 
hâşiyesinde diyor ki, (Peygamberlere “aleyhimüsselâm” vâris ol-
mak, dînine salâh ve fâide verici olmakdır. Bu da, peygamber ol-
makla ve ilm ile ve güzel ahlâk ile ve dinde fâideli makâm sâhibi 
olmakla ve tayyib mal sâhibi olmakla olur). Zekeriyyâ aleyhisselâ-
mın amcasının oğulları, Benî İsrâîlin en kötüleri idi. Vefâtından 
sonra, bunların dîni değişdirmelerinden korkmuş idi. 

Neml sûresi, onaltıncı âyetindeki (ve Süleymân Dâvüda vâris 
oldu) “aleyhimesselâm” vâris olmağı, Beydâvî “rahime-hullahü te-
âlâ” tefsîrinde (Peygamberliğine veyâ ilmine veyâ mevkı’ine mâlik 
oldu demekdir) diyor. 

Görüliyor ki, hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü anh” 
hurma bağçesini hazret-i Fâtımanın “radıyallahü anhâ” elinden 
almamış, eski hâlinde olduğu gibi bırakmış, onun her ihtiyâcını 
Beytülmâldan vermişdir. Ba’zı eşyâyı, hazret-i Alîye mîrâs olarak 
değil, bu eşyâ Beytülmâla geçdikden sonra, kendi salâhiyyetini 
kullanarak, hediyye olarak ihsân etmişdir. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem”, hurma bağçesini kimseye hediyye etmemişdi. 
Fâtıma “radıyallahü anhâ”, bu bana hediyye edilmişdi, demedi ve 
şâhid getirmedi. Hiçbir kitâbda böyle yazmıyor. Bunu yalnız Îrân-

– 130 –



daki bu acem kitâbı, pek acemice uydurmakdadır. Hazret-i Alîyi ve 
Fâtımayı ve Hasen, Hüseyni medh eden, çok öven hadîs-i şerîfler 
var. Hattâ âyet-i kerîme var. Hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîk ki, bütün ti-
câret mâlını, mülkünü, vatanını, evlâdını, Resûlullah için fedâ etmiş, 
bütün gazâlarda bulunup, ihtiyâr hâlinde Resûlullahın önünde harb 
etmiş iken, bu hadîs-i şerîfleri çiğneyecek kadar aşağı bir kimse mi 
idi? Hâlbuki yüzlerce hadîs-i şerîf, hattâ Kur’ân-ı kerîm, onu medh 
etmekde, fazîletini bildirmekdedir. Mîrâs hadîsini, hazret-i Fâtıma-
ya önceden bildirmeğe lüzûm yokdu. Vakti gelince, Eshâb-ı kirâm 
ona bildirdi. Fâtıma-tüzzehrâ, hurmalığı, kendine halâl sanarak iste-
mişdi. Harâm olduğunu anlayınca istemedi. İbâdetleri, bir kimseye, 
vakti gelmeden bildirmek farz değildir. Zâten vakf edilmiş mal, kim-
seden, hiçkimseye mîrâs kalmaz. Fâtıma “radıyallahü anhâ” halîfe-
nin sözünü, derhâl ve seve seve kabûl etdi. Bu hadîs-i şerîfin, hadîs-
i şerîf olduğuna hiçbir sahâbî i’tirâz etmediğinden, inanmıyan kâfir 
olur. Fedek bağçesi için (Hak Sözün Vesîkaları) kitâbının beşinci 
kısmında uzun bilgi vardır. Lütfen oradan da okuyunuz! 

(Menâkıb-ı çihâr yâr-ı güzîn) kitâbı, dörtyüz doksanıncı sahîfe-
de diyor ki: 

Birgün, Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü anh” Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” evine geldi. İçeri gireceği sırada, Alî bin 
Ebî Tâlib “radıyallahü anh” da geldi. Ebû Bekr geri çekilip, yâ Alî, 
sen buyur gir dedi. O da cevâb verip, aralarında aşağıdaki uzun ko-
nuşma oldu: 

Alî — Yâ Ebâ Bekr! Sen önce gir ki, her iyilikde önde olan, her 
hayrlı işde ileri olan, herkesi geçen sensin. 

Ebû Bekr — Sen önce gir yâ Alî, Resûlullaha “sallallahü teâlâ 
aleyhi ve sellem” dahâ yakın sensin. 

Alî — Ben, senin önüne nasıl geçerim? Çünki, Resûlullahdan 
“sallallahü aleyhi ve sellem” işitdim, (Ümmetimden Ebû Bekrden 
dahâ üstün bir kimse üzerine güneş doğmadı) buyurdu. 

Ebû Bekr — Ben, senin önüne nasıl geçebilirim ki, Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem”, kızı Fâtıma-tüzzehrâyı “radıyallahü 
teâlâ anhâ” sana verdiği gün (Kadınların en iyisini, erkeklerin en 
iyisine verdim) buyurdu. 

Alî — Ben senin önüne geçemem. Çünki, Resûlullah “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” (İbrâhîm aleyhisselâmı görmek istiyen, Ebû 
Bekrin yüzüne baksın) buyurdu. 

Ebû Bekr — Senin önüne geçemem. Çünki, Resûlullah “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Âdem aleyhisselâmın hilm sı-
fâtını ve Yûsüf aleyhisselâmın güzel ahlâkını görmek istiyen, Alî 

– 131 –



Mürtezâya baksın!) 
Alî — Senin önünden giremem. Çünki, Resûlullah “sallallahü 

aleyhi ve sellem” (Yâ Rabbî! Beni ençok seven ve eshâbımın en 
iyisi kimdir?) dedi. Cenâb-ı Hak (Yâ Muhammed “aleyhisselâm” 
Ebû Bekr-i Sıddîkdır) buyurdu. 

Ebû Bekr — Ben senin önüne geçemem. Çünki, Resûl “aley-
hisselâm” (İlmi bir kimseye veririm ki, Allahü teâlâ, onu sever. 
Ben de onu çok severim) buyurdu. İlm şehrinin kapısı, sen oldun. 

Alî — Senin önünde gidemem. Çünki, Resûl “aleyhisselâm” (Cen-
netin kapıları üzerinde, Ebû Bekr habîbullah yazılıdır) buyurdu. 

Ebû Bekr — Senin önüne geçemem. Çünki, Resûl “aleyhisse-
lâm” Hayber gazâsında, bayrağı sana verip (Bu bayrak, melik-i gâ-
libin, Alî bin Ebî Tâlibe hediyyesidir) buyurdu. 

Alî — Senin önüne nasıl geçebilirim? Çünki, Resûl “aleyhisse-
lâm” (Yâ Ebâ Bekr! Sen benim gören gözüm ve bilen gönlüm ye-
rindesin) buyurdu. 

Ebû Bekr — Senin önüne geçemem. Çünki, Resûl “aleyhisse-
lâm” buyurdu ki (Kıyâmet günü, Alî Cennet hayvanlarından biri-
ne binmiş olarak gelir. Cenâb-ı Hak buyurur ki, yâ Muhammed 
“aleyhisselâm”! Senin baban İbrâhîm Halîl, ne güzel babadır. Se-
nin kardeşin Alî bin Ebî Tâlib ne güzel kardeşdir). 

Alî — Senin önüne geçemem. Çünki, Resûl “aleyhisselâm” bu-
yurdu ki (Kıyâmet günü, Cennet meleklerinin reîsi olan Rıdvân 
adındaki melek Cennete girer. Cennetin anahtarlarını getirir. Ba-
na verir. Sonra, Cebrâîl aleyhisselâm gelip, yâ Muhammed, Cenne-
tin ve Cehennemin anahtarlarını, Ebû Bekr-i Sıddîka ver. Ebû 
Bekr, istediğini Cennete, dilediğini Cehenneme göndersin der). 

Ebû Bekr — Senin önünden giremem. Çünki, Resûl “aleyhis-
selâm” buyurdu ki (Alî kıyâmet günü benim yanımdadır. Havz ve 
Kevser yanında, benimledir. Sırât üzerinde benimledir. Cennetde 
benimledir. Allahü teâlâyı görürken, benimledir.) 

Alî — Senden önce giremem. Çünki, Resûl “aleyhisselâm” (E-
bû Bekrin îmânı, bütün mü’minlerin îmânları toplamı ile dartılsa, 
Ebû Bekrin îmânı ağır gelir) buyurdu. 

Ebû Bekr — Senin önüne nasıl geçebilirim? Çünki, Resûl “a-
leyhisselâm” (Ben ilmin şehriyim. Alî, bunun kapısıdır) buyurdu. 

Alî — Senin önünden nasıl yürüyebilirim? Çünki, Resûl “aley-
hisselâm” (Ben sâdıklığın şehriyim. Ebû Bekr, bunun kapısıdır) 
buyurdu. 

Ebû Bekr — Senin önünden geçemem. Çünki, Resûl “aleyhis-

– 132 –



selâm” buyurdu ki, (Kıyâmet günü, Alî, bir güzel ata bindirilir. 
Görenler, acabâ bu, hangi Peygamberdir der. Allahü teâlâ, bu Alî 
bin Ebî Tâlibdir buyurur.) 

Alî — Senin önünden gidemem. Çünki, Resûl “aleyhisselâm” 
(Ben ve Ebû Bekr, bir toprakdanız. Tekrâr bir olacağız) buyurdu. 

Ebû Bekr — Senin önünden gidemem. Çünki, Resûl “aleyhis-
selâm” buyurdu ki, (Allahü teâlâ, ey Cennet, senin dört köşeni, 
dört kimse ile bezerim. Biri, peygamberlerin üstünü Muhammed 
“aleyhisselâm”dır. Biri, Allahdan korkanların üstünü Alîdir. 
Üçüncüsü, kadınların üstünü, Fâtıma-tüzzehrâdır. Dördüncü köşe-
sindeki de temizlerin üstünü Hasen ile Hüseyndir, buyurdu). 

Alî — Senin önünden nasıl gidebilirim? Çünki, Resûl “aleyhis-
selâm” buyurdu ki (Sekiz Cennetden şöyle ses gelir: Ey Ebû Bekr, 
sevdiklerinle birlikde gel, hepiniz, Cennete girin!) 

Ebû Bekr — Senin önünden gidemem. Çünki, Resûl “aleyhis-
selâm” (Ben bir ağaca benzerim. Fâtıma, bunun gövdesidir. Alî 
budağıdır. Hasen ve Hüseyn, meyvasıdır) buyurdu. 

Alî — Senin önünden geçemem. Çünki, Resûl “aleyhisselâm” 
buyurdu ki (Allahü teâlâ, Ebû Bekrin bütün kusûrlarını afv etsin.
Çünki O, kızı Âişeyi bana verdi. Hicretde bana yardımcı oldu. Bi-
lâl-i Habeşîyi, benim için alıp âzâd etdi). 

Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” bu iki sevgilisi kapı-
da böyle konuşurken, kendileri içeriden dinliyordu. Hazret-i Alî-
nin sözünü kesip içeriden buyurdu ki: 

(Ey kardeşlerim Ebû Bekr ve Alî “radıyallahü anhümâ”! Artık 
içeri girin! Cebrâîl aleyhisselâm gelip dedi ki, yerlerdeki ve yedi 
kat gökdeki melekler sizi dinlemekdedir. Kıyâmete kadar, birbiri-
nizi övseniz Allahü teâlâ yanındaki kıymetinizi anlatamazsınız). 
İkisi birbirine sarılıp, birlikde Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve 
sellem” huzûruna girdiler. Resûl “aleyhisselâm”: (Allahü teâlâ, 
ikinize de yüzbinlerle rahmet etsin. İkinizi sevenlere de, yüzbinler-
le rahmet etsin ve düşmanlarınıza da, yüzbinlerle la’net olsun) bu-
yurdu. Hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîk dedi ki (Yâ Resûlallah! Ben, 
Alî kardeşimin düşmanlarına şefâ’at etmem). Hazret-i Alî dedi ki 
(Yâ Resûlallah! Ben de, Ebû Bekr kardeşimin düşmanlarına şe-
fâ’at etmem ve başını kılınçla, bedeninden ayırırım.) Ebû Bekr bu-
yurdu ki (Ben senin düşmanlarını, sırat üzerinden geçirmem). 

19 — (Ehl-i sünnet Ehl-i beyte düşmandır. Çünki, kurban bay-
ramı günü, hatîb minberde, İsmâ’îli kurban etmeği okurken, âlim, 
câhil, hepiniz feryadü figân ediyorsunuz, döğünüyorsunuz da, 
Muharremin onuncu âşûre günü, Hasen, Hüseynin şehîd olduğu 

– 133 –



için döğünen şî’îlere, râfızî diyorsunuz) diyor. (Hüsniyye) kitâbının 
böyle bozuk yazılarına (Eshâb-ı Kirâm) kitâbımızın 83.cü ve son-
raki sahîfelerinde uzun cevâblar vardır. 

Kurban bayramını ve onun hutbesini, Resûlullah emretdiği için 
yapıyoruz. Hutbeyi sessiz dinlemek lâzımdır. Burada kimse bağır-
maz ve döğünmez. İslâmiyyetde, musîbetler için bağırmak, döğün-
mek, mâtem tutmak, Allahü teâlânın kazâ ve kaderine karşı gelmek 
demekdir. Evet, sevdiği için ağlamak câizdir. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem” kıymetli zevcesi Hadîcet-ül kübrâ “radıyallahü an-
hâ” ve çok sevdiği ciğerpâresi oğlu İbrâhîm vefât edince ve her ze-
mân medh etdiği amcası Hamzayı “radıyallahü anh” Uhud gazâsın-
da şehîd olmuş görünce, pekçok üzüldü, içi yandı. Eshâbının önünde 
çok ağladı. Fekat, hiç döğünmedi. Hiçbir zemân, mâtem tutmadı. 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” zemânında, Muharremin 
onuncu gününe önem verilir, oruç tutulur, fazla ibâdet yapılırdı. Fe-
kat, o gün ve başka gün, dahâ büyük acılar çekdiği hâlde, mâtem tu-
tulmazdı. Mâtem, hıristiyanlıkda olur. Kâfirler yapar. Ehl-i sünnet, 
İsmâ’îl “aleyhisselâm” için de, Hasen, Hüseyn efendilerimiz için de, 
senede bir kerre değil, her zemân üzülür, ağlar. Her Cum’a hutbede 
Hasen, Hüseyn “radıyallahü anhümâ” okununca, Ehl-i sünnetin ci-
ğerleri yanmakda, gözleri kan ağlamakdadır. Fekat, Resûlullah “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” mâtem tutmağı yasak etdiği için, hiçbir ze-
mân mâtem tutmazlar, taşkınlık yapmazlar. 

Ehl-i sünnete, Ehl-i beytin düşmanıdır diyenlerin dili kuruma-
lıdır. Ehl-i sünnet âlimlerinden, Ferîdeddîn-i Attâr “rahime-hulla-
hü teâlâ”, (Tezkiretül-evliyâ) kitâbında, imâm-ı Ca’fer Sâdıkı “ra-
dıyallahü teâlâ anh” şöyle anlatıyor: 

İmâm-ı Ca’fer Sâdık, millet-i islâmın sultânı, nübüvvet senedi-
nin burhânı idi. Her işi sâdık, her bilgide âlim idi. Evliyânın kalb-
lerinin meyvası, Seyyid-i enbiyânın ciğerkûşesi idi. İmâm-ı Alînin 
“radıyallahü anh” nâkıdi, Resûl aleyhisselâmın vârisi idi. Ârif-i 
âşık imâm-ı Ca’fer Sâdık, Ehl-i beytden idi. Ehl-i beytin hepsi bir-
dir. Birinin sözü, hepsinin sözü demekdir. Onun yolu, oniki imâ-
mın “radıyallahü anhüm” yolu demekdir. Benim dilim ve kale-
mim onu medh edemez. Çünki, her ilmde ve işâretlerde üstâd idi. 
Bütün evliyânın reîsi idi. Hepsi ona güvenmişdir. Başka din sâhib-
leri de ona koşar. Ehl-i islâm, ona uyar idi. Zevk sâhibleri, onun 
peşinde, âşıklar onun yolunda idi. Âbidlerin mukaddemi, zâhidle-
rin mükerremi idi. Hakîkatleri yazan odur. Kur’ân-ı kerîmin sırla-
rını çözen odur. Ehl-i sünnet ve cemâ’at için, Ehl-i beyti “radıyal-
lahü teâlâ anhüm ecma’în” sevmezler diyen ba’zı kimseler var. Bu 
câhillere şaşarım. Çünki, Ehl-i sünnet demek, Ehl-i beyt demek-

– 134 –



dir. Ehl-i sünnet demek, Ehl-i beytin yolu demekdir. O kimseler ne 
kadar yanlış hayâle saplanmışlar? Muhammed aleyhisselâmı se-
venler, onun evlâdlarını sevmez mi? Hattâ, Ehl-i sünnetin imâmı, 
Muhammed bin İdrîs Şâfi’înin, Ehl-i beyte olan aşırı sevgisi diller-
de dolaşdığı için, bu büyük imâma şî’î diyenler oldu. Bu yüzden 
kendisini habs etdiler. Bunun için, kendisi bir şi’r yazmışdır ki, bir 
beytinin ma’nâsı (Şî’îlik, Muhammed aleyhisselâmın evlâdını sev-
mek ise, bütün ins ve cin şâhid olsun, ben şî’îyim. Çünki, Ehl-i 
beyt-i nebevîyi çok seviyorum). 

Ehl-i beyti sevmek elbet çok iyidir. Fekat, Ehl-i beyti sevmek 
için, Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” bir kısmı-
na düşman olmak lâzımdır demek, çok fenâdır. Böyle söyliyenle-
rin Cehenneme gidecekleri, hadîs-i şerîfde bildirilmişdir. 

(Ehl-i sünnet) demek, Ehl-i beyti ve Eshâb-ı kirâmın hepsini 
“radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” seven, hepsinin izinde giden 
müslimânlar demekdir. Çünki, Ehl-i beytin ve Eshâb-ı kirâmın yo-
lu, aynı bir yoldur ve Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” gös-
terdiği tek yoldur. Ba’zı kimseler, islâmiyyeti içerden yıkmak için 
düşmanlar tarafından uydurulmuş, bozuk yolda gidiyor. Eshâb-ı ki-
râmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” çoğuna düşmanlık edi-
yorlar. Yurdumuzdaki müslimânları aldatabilmek için, biz Ehl-i 
beytin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” âşıklarıyız. Bizim yolu-
muz, Ehl-i beytin yoludur diyorlar. Böylece, kendi küfr ve zındık-
lıklarını, o din büyüklerine, Ehl-i sünnetin göz bebeklerine bulaşdı-
rıyorlar. Allahü teâlâ, bunları doğru yola getirsin! Bütün müslimân-
ları, bu felâket yoluna sapmakdan muhâfaza buyursun! Âmîn. 

KERBELÂ VAK’ASI 

Kerbelâ vak’asını târîhler başka başka yazmakdadırlar. Hele 
ba’zı kitâblar acıklı hikâyeler uydurarak, okuyanları şaşırtıyorlar. 
İnançlarını, düşüncelerini karışdırıyorlar. Yalan, uydurma yazıları 
ile okuyucularını kendilerinin bozuk i’tikâdına sürüklemeğe çalışı-
yorlar. Bunun için, Kerbelâ vak’ası hakkında her zemân herkesin 
düşüncesi başka başka olmuş, herkes kendi düşüncesinin doğru ol-
duğuna inanmışdır. Hindistânın büyük târîh âlimi Muhammed Ab-
düşşekûr Mirzâpûrî “rahime-hullahü teâlâ”, bu konuyu senelerce 
incelemiş, işin doğrusunu meydâna çıkararak (Şehâdet-i Hüseyn) 
isminde müstakil bir kitâb yazmışdır. Pâkistânda, Karaşide medre-
se-i islâmiyye talebesinden Gulâm Haydar Fârûkî “rahime-hulla-
hü teâlâ”, bu kitâbı urdu dilinden fârisî diline terceme ederek, (Re-
fâkat-i Hüseyn) adını vermiş, kitâb 1395 (m. 1975) senesinde Ka-
raşide basılmışdır. Kitâbın önsözünde diyor ki: 

– 135 – 



İslâm dîninde ilk olarak ortaya çıkarılan ve bu dîne zararı çok 
büyük olan ve bugüne kadar milyonlarca müslimânın dinden çık-
masına, sapıtmasına sebeb olan fitne, hurâfeler, hayâller, uydurma-
lar ve husûsî maksadlar için kurulmuş, müslimânlığa hiç uymayan 
şeylerdir. Bu fitneyi Ya’kûb-i Küleynînin oğlu meydâna çıkarmış-
dır. Bu çocuk, Abdüllah bin Sebe’ ismindeki yehûdînin sapık, bo-
zuk sözlerine aldananlardan biridir. İslâm dînini içerden yıkmak, 
müslimânları aldatmak için, çok şeyler uydurmuş, yalanları ile bir 
kitâb meydâna getirmişdir. Bu kitâba (Kâfî) ismini vermişdir. Son-
ra ortaya çıkan TÛSÎ, MECLİSÎ ve başka azılı sapıklar, Kâfî kitâ-
bındaki ilkeleri yaymağa çalışarak, müslimânlar arasındaki ayrılık 
ve bozgunculuk ateşini körüklemişlerdir. Bunlar, (Takıyye) dedik-
leri iki yüzlülüğü dinlerinin esâsı yapmışlardır. Bütün yıkıcılıkları-
nı, düşmanlıklarını Takıyye perdesi altında yürütmüşlerdir. Takıy-
yelerinin en meşhûru (Ehl-i beyt)e muhabbet etdikleri sözüdür. Bu 
sözleri ile milyonlarca müslimânı, doğru yoldan çıkarmışlar, felâke-
te sürüklemişlerdir. Müslimânları bunların tuzağına düşmekden 
korumak için, herşeyden önce, (Muhabbet-i Ehl-i beyt) takıyyesi-
nin iç yüzünü ortaya koymak lâzımdır. 

Muhammed aleyhisselâmın yoluna sarılan ve Eshâb-ı kirâmın 
izinde giden hakîkî müslimânlara (Ehl-i sünnet) denir. Ehl-i sün-
net âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ” (Muhabbet-i Ehl-i beyt) 
sözünün ma’nâsına, yalnız iyi demekle kalmamışlar, Ehl-i beyti 
sevmenin îmânın bir parçası olduğunu bildirmişlerdir. Sapıklar, 
inançlarının temelinin, Ehl-i beyti sevmek olduğunu her zemân, 
sık sık söylemekde iseler de, her işleri, her hareketleri, kendileri-
nin, Ehl-i beyte düşman olduklarını göstermekdedir. Bu sözümü-
zü iyi anlamak için, hazret-i Hüseyni sünnîler mi şehîd etdi, yoksa 
sapıklar mı? Bunu iyi incelemek lâzımdır. Onların kitâblarını oku-
yan aklı başında bir kimsenin, şehîd edenlerin sünnî olduklarına i-
nanması mümkin değildir. Câhilleri aldatmak için, hazret-i Mu’â-
viyenin ve Yezîdin ismlerini ileri sürüyorlar. Hâlbuki, bu vak’ayı 
anlatan kitâbların hiçbirinde bu iki halîfenin hazret-i Hüseynin 
mubârek kanı ile bulandığı açıkça yazılı değildir. Hazret-i Mu’âvi-
yenin hazret-i Hüseynin şehîd edilmesine karışdığı hiç yazılı olma-
dığı gibi, böyle bir emr verdiği de yazılı değildir. Hazret-i Hüsey-
nin şehâdetinin hazret-i Mu’âviyenin zemânında olmadığını söz-
birliği ile bildirmekdedirler. Yukarıda ismi geçen molla Bâkır 
Meclisî, hazret-i Mu’âviyenin vefât ederken, oğlu Yezîde yapdığı 
vasıyyeti şöyle yazmakdadır: 

(İmâm-ı Hüseynin “radıyallahü anh” Resûlullaha olan yakınlı-
ğını biliyorsun. Kendisi, O hazretin mubârek bedeninden bir par-

– 136 –



çadır. O hazretin etinden ve kanından hâsıl olmuşdur. Ben anlıyo-
rum ki, Irak ehâlîsi onu kendi yanlarına çağırırlar. Fekat, yardım 
etmeyip, yalnız bırakırlar. Eğer, senin eline düşerse, Onun kıyme-
tini bil! Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Ona olan yakın-
lığını ve muhabbetini hâtırla! Onun yapdıklarına karşılıkda bulun-
ma! Onunla aramızda kurmuş olduğum sağlam bağları sen kopar-
ma! Onu incitmekden, Onu üzmekden çok sakın!) Hazret-i Mu’â-
viyenin Yezîde olan bu vasıyyeti (Cilâül’uyûn) kitâbının 321. ci sa-
hîfesinde yazılıdır. Bu kitâbı, şî’î liderlerinden Muhammed Bâkır 
bin Murtadâ Feyzî Horasânî yazmışdır. Molla Muhsin adı ile meş-
hûr olup, 1091 [m. 1679] senesinde ölmüşdür. Şî’î ahundlarından 
Muhammed Takî Hânın yazmış olduğu fârisî (Nâsih-ut-tevârîh) ki-
tâbında diyor ki, Mu’âviye, oğlu Yezîde şu vasıyyeti de yapmışdır: 
(Oğlum, nefsine, hevesine uyma! Kendini Hüseynin hakkından 
çok koru! Yarın Hakkın huzûruna çıkacağın zemân, Hüseyn bin 
Alînin kanının boynunda bulunmamasına çok dikkat et! Yoksa, o 
gün râhata, huzûra kavuşamazsın. Sonsuz azâblara yakalanırsın!) 
Bundan sonra kitâbının 6. cı cildinin 111. ci sahîfesinde, Abdüllah 
ibni Abbâsın bildirdiği hadîs-i şerîfi şöyle yazmışdır. (Yâ Rabbî, 
Hüseynin hurmetini ve şerefini gözetmekde gevşek davranana be-
reket verme!). Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü anh” hazret-i Hü-
seyne karşı bütün sözlerinde, hep edebli ve hürmetli davrandığı gi-
bi, yazılarında da, Ona karşı hiç saygısızlıkda bulunmamışdır. Hâl-
buki, imâm-ı Hüseyn, Ona karşı yazdığı mektûblarında, sert keli-
meler kullanırdı. Hattâ, Yezîd ve Abdüllah böyle kelimeleri gö-
rünce, hazret-i Mu’âviyeye, (Sen de böyle sert cevâb ver!) dedikle-
rinde, onlara karşı, hazret-i Mu’âviye gülerek: (İkiniz de yanlış ko-
nuşuyorsunuz. Ben, Hüseyn bin Alîyi nasıl ayblayabilirim? Benim 
gibi birinin, bir kimseyi ayblaması ve herkesi buna inandırmağa ça-
lışması, akllı bir kimsenin yapacağı iş değildir. Hüseyni nasıl aybla-
yabilirim? Allaha yemîn ederim ki, Onun ayblanacak bir yeri yok-
dur. Ona mektûb yazarım. Fekat; Onu korkutucu, üzücü şeyler 
yazmam) dedi. Şî’î yazar, (Nâsih-ut-tevârîh) kitâbının 6. cı cildi 78. 
ci sahîfesinde, (Hulâsa, Hüseyni incitecek birşey yazmamışdır) de-
mekdedir. 

Hazret-i Mu’âviye, hazret-i Hüseyne karşı hep edebli ve saygı-
lı davrandığı gibi, Ona hizmet de ederdi. (Nâsih-ut-tevârîh) kitâ-
bında, açık olarak diyor ki: (Hazret-i Hüseyne her sene binlerce 
dirhem gümüş göndermeği âdet edinmişdi. Bundan başka, kıymet-
li eşyâ ve hediyyeler de gönderirdi). Bu kadar edebine ve hizmeti-
ne karşı, hazret-i Hüseynden hakâret, sıkıntı gördüğü zemân, bun-
lara ehemmiyyet vermezdi. 

– 137 –



Mu’âviyeye “radıyallahü teâlâ anh”, Yemenden harac malı 
göndermişlerdi. Bu kâfile, Şâma giderken, Medîneye uğradı. Haz-
ret-i Hüseyn “radıyallahü teâlâ anh”, bunların hepsini alarak, Ehl-i 
beyte ve sevdiklerine taksîm etdi ve hazret-i Mu’âviyeye şöyle yaz-
dı: (Üzerlerinde mal ve amber yüklü develeri Yemenden Şâma gö-
türüyorlardı. Size götürdüklerini (Beyt-ül-mâl) hazînesine koya-
caklarını anladım. Bana lâzım olduğu için, hepsini ellerinden al-
dım. Vesselâm!) Hazret-i Mu’âviye, hazret-i Hüseyne “radıyallahü 
anhümâ” şöyle cevâb yazdı: (O deve kâfilesine dokunmasaydın, 
bana getirdikleri zemân, senin nasîbini, senden esirgemezdim. Fe-
kat, ey kardeşim, senin müdârâ edecek, tabasbus yapacak bir kim-
se olmadığını biliyorum. Benim zemânımda, sana kimseden bir za-
rar gelmez. Çünki senin kıymetini, yüksek dereceni biliyorum. Her 
yapdığını hoş karşılarım). Bu mektûblar (Nâsih-ut-tevârîh) kitâbı-
nın 57. ci sahîfesinde yazılıdır. 

Emîr Mu’âviye “radıyallahü teâlâ anh”, Şâma gelip kendisine 
söğenleri de hoş karşılardı. Onlara mal, para ihsân ederdi. Yukar-
daki şî’î kitâbı, bunu da şöyle anlatıyor: (Hazret-i Alînin yanından 
Şâma gelenler Mu’âviyeye kötü söylerler ve söğerlerdi. Onu inci-
tirlerdi. Bunlara da Beytülmâldan ihsânlarda bulunurdu. Zararsız, 
sıkıntısız dönüp giderlerdi.) (Sahîfe: 38). Bu yazılanlardan anlaşılı-
yor ki, hazret-i Hüseyni şehîd etdirdi diyerek, hazret-i Mu’âviyeyi 
kötülemek, çok çirkin iftirâ ve pek büyük yalan olmakdadır. 

Mu’âviye “radıyallahü teâlâ anh” için hazret-i Haseni “radıyal-
lahü teâlâ anh” zehrledi diyerek, kötülemeğe kalkışmak da, müm-
kin değildir. Çünki şî’îlerin (Cilâ-ül’uyûn) kitâbının 323.cü sahîfe-
sinde de yazdığı gibi, hazret-i Hasen (Allaha yemîn ederim ki, ba-
na karşı, Mu’âviye, bunlardan dahâ iyidir. Bunlar şî’î olduklarını 
söyliyorlar. Hâlbuki, beni öldürmeğe kalkışdılar ve mallarımı çal-
dılar) demişdir. 

Şî’î kitâbları, Yezîdin de, bu cinâyetlere karışmadığını ve sanıl-
dığı gibi, kötü olmadığını çeşidli şekllerde yazmışlardır. Babasının 
hazret-i Hüseyn hakkındaki vasıyyetini hiç unutmadı. Hazret-i 
Hüseyni Kûfe şehrine çağırmak için bir şey yazmadı. Onu öldür-
meğe kalkışmadı. Şehîd edilmesi için emr de vermedi. Şehîd edilin-
ce, sevinmedi. Hattâ çok üzüldü, ağladı. Onun için mâtem yapıl-
masını emr etdi. Şehîd edenlere karşı sert davrandı. Hazret-i Hü-
seynin Ehl-i beytine çok saygı gösterdi. İmâm-ı Hüseynin Ehl-i 
beytinin Şâmdan Medîneye gitmek arzûlarını kabûl edip, izzet ve 
ikrâm ile ve muhâfaza altında gönderdi. Bunlar, şî’î kitâblarında 
uzun yazılıdır. 

– 138 –



Meşhûr şî’î ahundu Molla Bâkır Meclisî (Cilâ-ül’uyûn) kitâbı-
nın 424. cü sahîfesinde diyor ki: (Yezîd, Ehl-i beyte karşı iyilikleri 
ile tanınan Velîd bin Ukbe bin Ebî Süfyânı, Medîneye vâlî yapdı. 
İmâm-ı Hüseynin ve evlâdlarının “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în” düşmanı olan Mervân bin Hakemi vazîfeden aldı). 432. ci 
sahîfesinde diyor ki, (Yezîd, imâm-ı Hüseynin düşmanı olsaydı, 
Onun düşmanını vâlîlikden ayırıp, yerine Onun dostunu getirmez-
di.) 424.cü sahîfesinde diyor ki, (Velîd, bir gece, imâm-ı Hüseyni 
çağırdı ve Yezîdin gönderdiği mektûbu kendisine gösterdi. Mek-
tûbda hazret-i Mu’âviyenin vefât etdiği ve Yezîde bî’at olunduğu 
yazılıydı. İmâm-ı Hüseyn, bunu anlayınca, İnnâ-lillah âyetini oku-
du). Bu yazı da, hazret-i Hüseynin hazret-i Mu’âviyeye düşman 
olmadığını ve onu hakîkî müslimân bildiğini göstermekdedir. 
Böyle bilmeseydi, Onun vefâtını işitince, İnnâ-lillah âyetini oku-
mazdı. 

Zecir bin Kays imâm-ı Hüseynin “radıyallahü teâlâ anh” şehîd 
edildiğini Yezîde bildirince, başını eğip, ses çıkarmadı. Sonra kal-
dırıp, (Hüseyni öldürmeyip, ona itâ’at etmenizi istiyordum. Eğer 
orada olsaydım, Hüseyni afv ederdim) dediği (Nâsih-ut-tevârîh)in 
269.cu sahîfesinde yazılıdır. Îrânda basılmış olan, şî’îlerin (Nehc-
ül-ahzân) kitâbının 321.ci sahîfesinde diyor ki: (Biri gelerek, Yezî-
de, gözün aydın! Hüseynin başı geldi dedikde, ona karşı gadaba 
geldi ve senin gözün hiç aydın olmasın dedi). (Nâsih-ut-tevârîh) 
kitâbının 229.cu sahîfesinde diyor ki: (Şimir-zil-cevşen, imâm-ı 
Hüseynin mubârek başını Yezîdin önüne koyup, övünerek, deve-
min heybelerini altın ve gümüşle doldur ki, anası ve babası cihe-
tinden insanların hepsinin en iyisi olan bir kimseyi öldürdüm de-
yince, benden hiçbir ihsân bekleme dedi. Şimir korku içinde ve 
şaşkın olarak geri döndü. Dünyâdan ve âhiretden nasîb alamadı.) 
(Onu öldüreni Allah kahr etsin!) dediği de, 272.ci sahîfesinde ya-
zılıdır. 

Şî’î kitâbları açıkça bildiriyor ki, hazret-i Mu’âviye ve Yezîd, 
hazret-i Hüseynin “radıyallahü teâlâ anh” mubârek kanına bulaş-
madıkları gibi, İbn-i Ziyâd ve İbn-i Sa’d ve hattâ Şimir de şehîd e-
denler arasında değildir. (Refâkat-i Hüseyn) de yazılı, şî’î kitâbla-
rında diyor ki: 

1) İmâm-ı Hüseyn ile harb edenler, Şâmlılar ve Hicâzlılar değil-
di. Hepsi Kûfe ehâlîsi idi. (Hulâsat-ül-mesâib, s. 201). 

2) İmâm-ı Hüseyni Iraklılar şehîd etdi. Aralarında Şâmlılar 
yokdu. Ehl-i beyte zulm edenler, Kûfelilerdi. (Mes’ûdî). 

3) İmâm-ı Hüseyni şehîd edenler arasında Şâmlıların bulun-

– 139 –



madığı iyi anlaşılmışdır. (s. 21) 
4) Ebî Mahnef, ibn-i Ziyâd askerinin seksen bin suvârî olduğu-

nu bildirdi. Bunların hepsi Kûfeli idi dedi. (Nâsih-ut-tevârîh, c. 6., 
s. 173). 

5) O zemân Kûfeden başka yerlerde bulunan şî’îlerden hiçbiri 
imâma yardıma gelmedi. Hâlbuki imâm-ı Hüseyn, Kûfelilerin 
mektûblarına cevâb yazarken, Basralılara da mektûb gönderip, 
kendisine yardım etmelerini istemişdi. Basra şî’îleri de, yardım e-
deceklerini yazmışlardı. (Cilâ-ül’uyûn). 

İmâm-ı Hüseyni Kerbelâda şehîd edenler, dahâ önce, imâm-ı 
Alîye ve imâm-ı Hasene de hıyânet ve zulm etmişlerdi. Oniki bin 
kişi, birleşerek, imâm-ı Hüseyne mektûb yazdılar. Kendisini Kûfe-
ye da’vet etdiler. Yardım edeceklerine söz verdiler. Fekat, imâm-ı 
Hüseynin gönderdiği, amcası oğlu Müslim bin Ukayli şehîd etdiler. 
Sonra, imâm-ı Hüseyn gelince, Yezîdin askeri şekline girerek, onu 
da Kerbelâda şehîd etdiler. Müseyyib bin Nuhbe ismindeki şî’înin 
Ömer bin Sa’d ibni Ebî Vakkâs ile birlikde Kerbelâya gitdiğini 
(Mecâlis-ül-mü’minîn) şî’î kitâbı yazmakdadır. 

6) Şîs bin Rebî’î, Ömer bin Sa’dın emri ile, dört bin şî’îye ku-
manda ederek imâma karşı saldırdı. (Cilâ-ül’uyûn). 

7) İmâmın mubârek başını kesmek için, atından ilk inen habîs, 
Şîs bin Rebî’î idi. (Hulâsat-ül-mesâib, s. 37). 

8) İmâm-ı Hüseyn, kendisine saldıranlar arasında Mücâr bin 
Haceri ve Yezîd bin Hârisi görünce, (bana yazdığınız da’vet mek-
tûblarını unutdunuz mu?) dedi. (s. 138). 

9) İmâmın askerinin sol kol kumandanı olan Habîb bin Müzâ-
hir, imâm şehîd olunca güldü ve (Aşûre günü, sevinç ve bayram ze-
mânıdır) dedi. 

10) Şî’î âlimlerinin meşhûrlarından kâdî Nûrullah Şüsterî de, 
imâm-ı Hüseyni şehîd edenlerin şî’î olduklarını bildirdi. 

Tenbîh: Ehl-i sünnet âlimleri, mezhebsizlerin dalâletde olduk-
larını ve islâmiyyeti içerden yıkmağa çalışdıklarını bildirmek için, 
çok kitâb yazdılar. Bu kıymetli kitâblardan otuzikisinin ismi ve ya-
zarlarının ismleri ikiyüzaltmışüçüncü sahîfedeki 80. ci mektûbun 
sonunda bildirilmişdir. 

– 140 –



İMÂM-I RABBÂNÎ AHMED FÂRÛKÎ SERHENDÎ
“Kuddise sirruh”

HAZRETLERİNİN HÂL TERCEMESİ
(971 — 1034) — [1563 — 1624]

Mektûbât kitâbı üç cild olup fârisîdir. İçinde birkaç da arabî 
mektûb vardır. 1392 [m. 1972] senesinde, Pâkistânda Karaçide Nâ-
zımâbâdda îtinâ ile basılmışdır. İstanbulda da ofset baskısı yapıl-
mışdır. Bu fârisî baskıdan, bir aded, Birleşik Amerikada Kolombi-
ya Üniversitesi kütübhânesinde mevcûddur. Mektûbâtı, Muham-
med Murâd-ı Kazânî Mekkî “rahime-hullahü teâlâ”, arabîye terce-
me edip (Dürer-ül-meknûnât) ismini vermişdir ve 1317 [m. 1898] 
senesinde Mekke-i mükerremede Mîriyye matbaasında iki cild 
üzere basılmışdır. İstanbulda, Bâyezidde belediye kütübhânesinde 
53 numarada mevcûddur. İstanbulda, 1383 [m. 1963] senesinde of-
set usûlü ile yeniden basılmışdır. Birçok kitâbları Pâkistânda Kara-
çide yeniden basılmışdır. Bunlardan, (İsbât-ı nübüvvet) kitâbı, 
1394 [m. 1974] senesinde, İstanbulda ofset usûli ile basılmışdır. Bu 
arabî kitâbın hâşiyesine, ya’nî kenârına, imâm-ı Rabbânînin “kud-
dise sirruh” hâl tercemesini de yazmışdır. Biz buradan bir kısmını 
aşağıda bildireceğiz. İmâm-ı Rabbânîyi “kuddise sirruh” dahâ ya-
kından ve dahâ etraflı tanımak istiyenlerin, Hâce Muhammed Fad-
lullahın fârisî (Umdet-ül-makâmât) kitâbını ve Muhammed Hâşim 
Bedahşînin (Berekât) kitâbını okumaları lâzımdır. İhlâsın artması-
na, îmânın vicdânîleşmesine yardım eden bu kitâb da fârisî olup, 
İstanbulda ofset baskısı yapılmışdır. 

(Muhammed Murâd-ı Kazânî, 1272 [m. 1855] de Rusyada Ka-
zan vilâyetinin Ufo kasabasında doğmuşdur. Memleketinde med-
rese tahsîlini iyi bitirip, 1293 [m. 1876] de Buhârâya geldi. Buhârâ 
ve Taşkendde yüksek din bilgilerini okudu. 1295 [m. 1878] de Hin-
distâna ve Hicâza geldi. Medîne-i münevverede de okudu. Tesav-
vufda da yetişdi. 1302 [m. 1884] de Reşehât kitâbını ve sonra Mek-
tûbâtı arabîye terceme etdi. İmâm-ı Rabbânînin “rahime-hullahü 
teâlâ” hâl tercemesini de arabî yazdı). 

Muhammed Murâd-ı Münzâvî “rahime-hullahü teâlâ” başka-
dır. Mektûbâtı arabîye terceme etmemişdir. 

Geçmiş insanların hâllerini, ilmlerini, cehllerini, salâh ve dalâ-

– 141 –



letlerini anlıyabilmek için, çeşidli yollar vardır. Bunlardan birisi: 
Bir mezheb, bir rejim, bir yol sâhibi ise, kurduğu yolu incelemek-
dir. İkincisi: Eserlerini, kitâblarını okumakdır. Üçüncüsü: Onun 
hakkında insâf ile söyleyip, meziyyet ve kusûrlarını bildirenleri 
dinlemekdir. İmâm-ı Rabbânîyi “kuddise sirruh” bu üç bakımdan 
da tedkîk edelim: 

1 — İmâm-ı Rabbânî müceddid ve münevvir-i elf-i sânî Ahmed 
ibni Abdil-Ehadın yirmidokuzuncu babası, Emîr’ül-mü’minîn 
Ömer-ül-Fârûkdur “radıyallahü anh”. Dedelerinin hepsi zemânla-
rının büyük âlimi, sâlih, fâdıl kimseleri idi. 

2 — Bir kimseyi dünyâya gelmeden evvel haber veren müjde-
ler, zan ile ve yaklaşık olur. İsm ile, memleket ile bildirilmez. Meh-
dî hakkında haberler böyledir. Bunun içindir ki, zemân zemân 
Mehdîlik iddi’âsında bulunanlar eksik olmamışdır. Din imâmları-
mız için verilmiş olan müjdeler de böyledir. Meselâ (Din yer yü-
zünden kalkıp Süreyyâya [ya’nî Ülker denilen yıldız kümesine] git-
se, Asyadan çıkan bir genç onu yakalar getirir) ve (İnsanlar sıkışıp 
güçlüklerini çözecek âlim ararlar. Medîne-i münevveredeki âlim-
den dahâ üstününü bulamazlar) ve (Kureyş kabîlesinden olanlara 
dil uzatmayınız. Onlardan bir âlim, yer yüzünü ilm ile dolduracak-
dır) hadîs-i şerîfleri de böyledir ki, birincisi imâm-ı a’zam Ebû Ha-
nîfeyi, ikincisi imâm-ı Mâlik bin Enesi, üçüncüsü de imâm-ı Şâ-
fi’înin geleceğini müjdelemekdedir denildi “radıyallahü anhüm ec-
ma’în”. Bu haberlerin hepsi, ne kadar kuvvetli olsa da, zan olup, 
ilm ve kat’iyyet bildirmez. Dostlar için ilm gibi olup, düşmanların, 
inâd ve inkâr edenlerin cehllerini artdırır. Çünki kabûl edenlerin 
çokluğu ve büyüklüğü karşısında red ve inâd etmek yâ sefâhet ve 
alçaklık veyâ câhillikdir. İşte imâmlarımız hakkındaki yukarıdaki 
hadîs-i şerîfleri kabûl etmeyip inâd eden vehhâbîler böyledir. Meh-
dîyi inkâr edenler de böyle olup, birçok hadîs-i şerîflere inanmamış 
oluyorlar. Bunun için Mehdî geleceğine inanmıyan kâfir olur, de-
nildi. Bunun gibi, yehûdîler ve hıristiyânlar, kendi kitâblarında 
Muhammed aleyhisselâmın geleceği müjdelendiği hâlde inanmı-
yorlar. Mü’minler ise, kat’î olarak inanıyoruz. İmâm-ı Rabbânî “ra-
dıyallahü anh” için de, böyle müjdeler vardır ve dostları için kat’î 
ve muhakkakdır. Düşmanların da, inkâr ve inâdı artmakdadır. İna-
nanların fâidesi kendine, inanmıyanların zararı da kendinedir. 
Mü’minin, tanımadığı bir mü’mine bile iyi zanda bulunması lâzım-
dır. 

O hâlde haklarında cildlerle kitâb yazılmış olan ve eserleri 
dünyâyı doldurmuş bulunan ve onların izinde gidenler zemânları-
nın en kıymetlisi, en sevileni olan, iyilikleri güneş gibi her yerde 

– 142 –



parlıyan Evliyâya iyi zan lâzım olmaz mı? 
3 — Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki 

(Ümmetimden Sıla isminde biri gelecekdir. Onun şefâ’atı ile Cen-
nete çok kimseler girecekdir). Bu hadîs-i şerîfi, imâm-ı Süyûtî “ra-
hime-hullahü teâlâ”, Cem’ül-cevâmi’ kitâbında yazıyor. İmâm-ı 
Rabbânî “kuddise sirruh” Evliyânın (vahdet-i vücûd) üzerindeki 
sözlerini geniş açıklayıp, islâmiyyete uygun olduğunu isbât ederek, 
ahkâm-ı islâmiyye ile tesavvufu vasl etmiş, ya’nî (Sıla) ismini hak 
etmişdir. Bir mektûb sonunda (Beni iki deryâ arasında Sıla yapan 
Allahü teâlâya hamd olsun) diye düâ etmişdir. Eshâbı arasında bu 
ism ile meşhûr olmuşdur. Hadîs-i şerîfde müjdelenen Sıla ismini 
ondan evvel kimse almamışdır. Bu ismin, imâm-ı Rabbânîye lâyık 
olduğu, güneş gibi meydândadır. Buna inanan, ona sevgili olur. 
İnanmakda yanıldı ise, velîye, hâlis müslimâna, iyi zanda bulundu 
diye, dünyâda ve âhıretde ayblanmaz. 

İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” buyurdu ki, şi’r: 

Tabîb ile tabî’iyyeci zan etdi ki insanlar, 
ölüp çürüdükde, bir dahâ var olmazlar. 
Sözünüz doğru çıkarsa, değilim hiç zararda, 
sözüm doğru olduğundan, kalacaksınız Cehennemde. 

4 — Mevlânâ Câmî “kuddise sirruh” (Nefehât) kitâbında diyor 
ki: Şeyh-ül-islâm Ahmed Nâmıkî Câmî buyurdu ki: (Evliyânın çek-
diği riyâzetlerin, sıkıntıların hepsini yalnız başıma çekdim ve dahâ 
çok da çekdim. Allahü teâlâ, Evliyâya verdiği hâllerin, ihsânların 
hepsini bana verdi. Her dörtyüz senede, Ahmed isminde bir kulu-
na böyle büyük ihsânlar yapar ve bunu herkes görür). Ahmed Câ-
mîden, imâm-ı Rabbânî “kuddise sirruh” zemânına kadar dörtyü-
zotuzbeş sene olup, bu zemân içinde Evliyâ arasında bu büyüklük-
de, Ahmed isminde biri bulunmadı. Ahmed Câmînin haberi, bü-
yük bir zan ile imâm-ı Rabbânîye “radıyallahü anhüm” âid olmak-
dadır. Şeyh-ül-islâm Ahmed Câmînin “kuddise sirruh” (Benden 
sonra benim ismimde onyedi kişi gelir. Bunların sonuncusu bin tâ-
rîhinden sonra olup, en büyüğü ve en yükseği odur) sözü de, bu 
zannı kuvvetlendirmekdedir. 

5 — Halîl-ül-Bedahşî “kuddise sirruh” buyuruyor ki: Silsilet-
üz-zeheb büyüklerinden Hindistânda bir kâmil gelir ki, asrında o-
nun gibi bulunmaz. Hindistânda bu silsileden, imâm-ı Rabbânîden 
“kuddise sirruh” başka meydâna çıkmamış olduğundan, bu habe-
rin ona âid olması zarûrî lâzımdır. 

6 — İmâm-ı Rabbânî Ahmed Fârûkî “kuddise sirruh”, dokuz-

– 143 –



yüzyetmişbir hicrî senesinde Hindistânda Lâhor ile Delhî arasın-
daki cadde üzerinde bulunan Sihrind şehrinde dünyâya gelmişdir. 
Sihrind, siyâh arslan demekdir. Çünki, bu şehrin yeri evvelce ars-
lanlar ormanı imiş. Şehri evvelâ sultân Fîrûz şâh kurmuşdur. İ-
mâm-ı Rabbânî dünyâya gelince çocuklara mahsûs olan hastalığa 
yakalandığından, babası, bunu üstâdı olan Şâh Kemâl kihtelî Kâ-
dirîye göstermiş, üstâdı: Korkma! Bu çocuk çok yaşıyacak ve bü-
yük bir zât olacak buyurmuş ve çocuğu elinden tutup, ağzından öp-
müşdür. O zemân Abdülkâdir-i Geylânînin “radıyallahü anh” fey-
zi ve nûru, vücûd-i mubârekini kaplamışdır. İlk tahsilini babasın-
dan okuyup, arabî öğrenmiş, küçük yaşında Kur’ân-ı kerîmi ezber-
lemişdir. Sesi güzel olduğundan bülbül gibi okur idi. Muhtelif ilm-
lere âid küçük kitâbları ezberlemiş, sonra Siyâlkût şehrine gidip 
oralarda Mevlânâ Kemâleddîn-i Kişmirîden ulûm-i akliyyenin 
ba’zısını gâyet iyi okumuşdur. Mevlânâ Kemâleddîn “kuddise sir-
ruh”, meşhûr Abdülhakîm-i Siyâlkûtînin hocası olup, zemânının 
en yüksek âlimi idi. Hadîs, tefsîr ve ba’zı usûl ilmlerinden, icâzeti, 
âlim-i rabbânî Kâdî Behlûl-i Bedahşânîden almışdır. Onyedi yaşın-
da iken, tahsîli temâmlayıp, ma’kûl, menkûl, Fürû’ ve Usûl ilmle-
rinin hepsinden icâzet aldı. Tahsîli esnâsında Kâdirî ve Çeştî bü-
yüklerinin kalblerindeki feyz ve lezzeti babasından aldı. Babasının 
hayâtında zâhir ve bâtın ilmlerini tâliblere öğretmeğe başladı. Bu 
anlarda (Risâletüt-tehlîliyye) ve (Risâletür-reddir-revâfid) ve (Ri-
sâletü isbâtın-nübüvve) ve başka birçok kitâblar yazmışdır. Ede-
biyyâta çok meraklı olup, fesâhatı, belâgatı, sür’at-i intikâli, zekâ-
sının şiddeti herkesi hayretde bırakıyordu. 

7 — Bu kadar ilmi ve herkesin üstünde kemâli ile birlikde kal-
bi Ahrâriyye büyüklerinin aşkı ile yanıyordu. Bu yolda yazılmış 
kitâbları okuyordu. Babasının vefâtından bir sene sonra, hacca 
gitmek üzere Sihrindden çıkdı. Hindistânın hükûmet merkezi 
olan Dehli [ya’nî Delhi] şehrine gelince, orada Muhammed Bâkî 
billâhı “kuddise sirruh” ziyâret etdi. Huzûruna girince, kalbinde 
bir nûr parladı. Miknâtıs iğneyi çeker gibi, çekildi. Şimdiye kadar 
duymadığı, bilmediği şeyler kalbine doldu. Hacdan sonra uğrayıp 
istifâde etmeği niyyet etdi ise de, kalbindeki sevgi ve arzû, kendi-
sini bırakmayıp, ertesi gün huzûruna gelip Ahrâriyye feyzine ka-
vuşmak şevkini bildirdi. Hizmetinde kaldı. Edeble, can kulağı ile 
sözlerine ve hâllerine bağlandı. Ya’nî Kâ’beye gitmekden vazge-
çip, Kâ’be sâhibini taleb etdi. Yüksek kâbiliyyeti ve bütün varlığı 
ile çalışıp, bütün kemâlât kendisinde hâsıl oldu. Üstâdının da lutfü 
ve himmeti ile iki ay içinde kimsede görülmiyen hâllere kavuşdu. 
Birkaç ay sonra üstâdından Ahrâriyyenin kaydsız şartsız tâm icâ-

– 144 –



zetini aldı. Memleketine dönmesi emr olundu. Üstâdı, talebesin-
den çoğunun yetişdirilmesini ona bırakıp, bunları da arkasından 
Sihrinde gönderdi. Memleketine gelince, zâhirî ve bâtınî ilm ve 
nûrlarını dünyâya yaymağa, tâlibleri yetişdirmeğe ve yükseltmeğe 
başladı. Şöhreti âleme yayılıp, her tarafdan gelen âşıklar arasında, 
kendi üstâdı da, onun nûrundan fâidelenmeğe geliyordu. Herke-
sin kalbini ilm ve nûr ile dolduruyor, Muhammed aleyhisselâmın 
dînini diriltiyor ve kuvvetlendiriyordu. Zemânının pâdişâhlarını, 
vâlî, kumandan, âlim, hâkimlerini çok te’sîrli mektûblar ile dîne, 
sünnet-i seniyyeye teşvîk ediyordu. Çok âlim ve evliyâ yetişdiri-
yordu. 

8 — İlm-i bâtını Muhammed Bâkîden “kuddise sirruh” aldığı 
hâlde, Allahü teâlâ, ona dahâ fazlasını ihsân eyledi. Kendisine 
mahsûs olan ilmleri de, cihâna yaydı. Üstâdı da, bu yeni ilmlere ka-
vuşmak için huzûruna gelir, hurmetle otururdu. Hattâ birgün, gel-
diği zemân, kendisini kalbi ile meşgûl görüp, odaya girmedi, hiz-
metçiye de, haber verip râhatsız etme! dedi ve sessizce kapıda bek-
ledi. Bir müddet sonra imâm-ı Rabbânî “kuddise sirruh” kalkıp 
kapıda kim var? deyince, üstâdı: Fakîr, Muhammed Bâkî “rahime-
hullahü teâlâ”, dedi. Bu ismi duyunca, kapıya koşup edeb ve tevâ-
zu’ ile karşıladı. Üstâdı kendisine çok müjdeler vermiş, ahbâbına 
medh etmiş ve öleceği zemân bütün talebesine, ona tâbi’ olmaları-
nı emr etmişdi. 

9 — Hâce Muhammed Bâkînin “kuddise sirruh” talebesinin en 
büyüklerinden ve en yüksek âlimlerden olan Seyyid Muhammed 
Nu’mân “rahime-hullahü teâlâ” diyor ki: İmâm-ı Rabbânîye tâbi’ 
olmağı hocam bana söyleyince, buna lüzûm olmadığını anlatmak 
için, (kalbimin aynası ancak sizin parlak kalbinizin nûruna karşı 
duruyor) dedim. Hocam sert bir sesle: (Sen, Ahmedi ne sanıyor-
sun? Onun, güneş olan nûru, bizler gibi binlerle yıldızı örtmekde-
dir) buyurdu. 

10 — Hâce Muhammed Bâkî, zemânının âlimlerinin büyükle-
rinden dahâ ba’zı ahbâbına yazdığı mektûblardan birisinde buyu-
ruyor ki: (Sihrind) şehrinden bir genç geldi. İlmi pek çok. Her ha-
reketi ilmine uygun. Birkaç gün bu fakîrin yanında bulundu. Onda 
çok şeyler gördüm. Dünyâyı, nûrla dolduracak bir güneş olacağını 
anlıyorum. Akrabâsı ve kardeşlerinin hepsi de, pırlanta gibi, kıy-
metli ve âlim yiğitler! Onların da, az zemânda, ne cevherler olduk-
larını anladım. Hele Ahmedin oğulları da var ki, herbiri, Allahü te-
âlânın birer hazînesidir. 

11 — Bir kerre de buyurdu ki, bu üç dört sene içinde, herkese 

– 145 – Eshâb-ı Kirâm - F:10 



doğru yolu, kurtuluş yolunu göstereceğim diye uğraşdım. Elham-
dülillah ki, bu gayretim boşa gitmedi. Çünki, onun gibi biri meydâ-
na geldi. 

12 — Hâce Muhammed Bâkî “kuddise sirruh”, bir kerre de bu-
yurdu ki, kalblere devâ, rûhlara şifâ olan bu tohumu Semerkand ve 
Buhârâdan getirip Hindistânın bereketli toprağına ekdim. Tâlible-
rin yetişip kemâle gelmesi için uğraşdım. O, her dereceyi aşıp üs-
tünlüklerin sonuna varınca, kendimi aradan çekip, talebeyi ona bı-
rakdım. 

13 — Hâce Muhammed Bâkî billâh “kuddise sirruh”, İmâm-ı 
Rabbânîye “kuddise sirruhumâ” yazdığı bir mektûbda buyuruyor 
ki: Allahü teâlâ size, en yüksek dereceye yetişmek ve herkesi de 
yetişdirmek nasîb etsin! Mısrâ’; 

Kerîmlerin sofrasından toprağa da nasîb vardır! 

Mübâlağa değil, işin doğrusu şöyledir ki, Şeyh-ül-islâm Abdül-
lah-i Ensârî “rahime-hullahü teâlâ” buyurmuş ki, (Beni, Ebül Ha-
sen-i Harkânî “rahime-hullahü teâlâ” yetişdirdi. Fekat Harkânî 
şimdi sağ olsaydı, hocam olduğunu düşünmez, gelip önüme diz çö-
kerdi.) Bizim durmamız, ihtiyâcımız olmadığından veyâ ehemmiy-
yet vermediğimizden değil, belki kabûl işâretini gözetmekdeyim. 
İşin doğrusu budur. Allahü teâlâ, bizlere hidâyet ihsân eylesin! 
Kendini beğenmekden ve aldanmakdan korusun! Bu mektûbumu 
size getiren Nişâpûrlu Seyyid Sâlih, kalbinin derdine çâre için ba-
na geldi. Vaktim, hâlim buna elverişli olmadığından, vaktlerini ya-
nımda ziyân etmemesi için, size gönderiyorum. İnşâallah lutf ve 
yüksek teveccühünüze kavuşarak isti’dâdı kadar bir şeyler alır. 

14 — Allahü teâlâ, ilm ve irfân fukarâsını, bir şeyden nasîbi ol-
mıyanları, sevip seçdiği Evliyâsı “rahime-hümullahü teâlâ” hurme-
tine maksadlarına kavuşdursun! Evliyâ kaynağı olan makâmınıza 
ihlâs ve saygılarımı arz edemedim. Evet, hâlleri doğru olan bir hu-
zûra, ancak bu kelimeyi yazmak mümkindir. Size talebem demek, 
hayâsızlığın en aşağısı ve görünüşün söylenmesi olup, hakîkati ört-
mek olur. Bize lâzım olan, haddimizi bilmek, yersiz konuşmamak-
dır. Düâlarınızı istirhâm ederim efendim. 

15 — Üstâdından başka, o zemânın büyük âlimlerinden, kâ-
millerinden birçoğu, ona, lâyık olan medh-ü senâlarda bulunmuş-
lar, ona karşı edebsizce söyliyenlere cevâb vererek, hepsi onun 
ma’rîfet ışığı etrâfına pervâne gibi toplanmışlardır. Bunlardan par-
makla gösterilen en büyükleri, meselâ, Fadlullah-i Burhânpûrî, 
Mevlânâ Hasenülgavsî, Mevlânâ Abdülhakîm-i Siyâlkûtî, Mevlâ-

– 146 –



nâ Cemâleddîn-i Tâluvî, Mevlânâ Ya’kûb Sırfî, Mevlânâ Hasenül 
Kubâdânî, Mevlânâ Mîrekşâh, Mevlânâ Mîr Mü’min, Mevlânâ 
Can Muhammed Lâhurî ve Mevlânâ Abdüsselâm Diyukîdir. Mu-
haddis Abdülhak-ı Dehlevî, ömrünün çoğunu ona karşı gelmekle 
geçirip, son zemânlarında kalb aynası nefsinin pas ve tozlarından 
kurtulup, o güneşin nûrları kalbini parlatınca, onun medhine ve i-
nâdcıların iftirâlarını red etmeğe başlamışdır. 

16 — Meselâ Fadl Burhânpûrî onun güzel evsâfını, doğru hâl-
lerini dinlemekden hoşlanır, kıymetli ma’rifetlerini işitmekle 
zevklenirdi. Onun, kutbül-aktâb, ya’nî zemânının imâmı olduğu-
nu ve hakîkat sırlarından verdiği haberlerin hep doğru ve çok kıy-
metli olduğunu ve sözlerinin doğruluğuna ve hâllerinin yüksekli-
ğine alâmet, islâm dîninin bütün inceliklerine tâbi’ olması ve her-
kesin onu sevmesi olduğunu söylerdi. İmâm “kuddise sirruh” habs 
olduğu zemân, kurtulması için beş vakt nemâzda çok düâ ederdi. 
Kendisine Sihrind taraflarından talebe gelince (Siz imâm-ı Rabbâ-
nîye yakın olup da, ilmi, ma’rifeti başka yerlerde arıyorsunuz. Gü-
neşi bırakıp, yıldızların ışığına koşuyorsunuz. Sizlere şaşıyorum) 
derdi. 

17 — Hasenül Gavsî, onu çok medh ederdi. (Menâkıbül-evliyâ) 
kitâbında, İmâm için (Mahbûbiyyet makâmının sâhibi ve vahdâ-
niyyet meclisi kürsîsinin zîneti ve ferdiyyet makâmının ehli, kut-
biyyet mertebesinin reîsi) yazmakdadır. 

18 — Mevlânâ Abdülhakîm-i Siyâlkûtî, İmâma “rahime-hü-
mallahü teâlâ” çok ta’zîm ve hurmet ederdi. İnkâr edenlerle mücâ-
dele ederdi. Ona (Müceddid-i elf-i sânî) diye hitâb ederdi. Ona bu 
ismi evvel söyliyen budur dediler. İnkâr edenlere karşı (Büyükle-
rin sözlerine, maksadlarını anlamadan i’tirâz etmek câhillikdir. 
Böylelerin sonu felâketdir. İlm ve feyz kaynağı, irfân menba’ı üs-
tâd Ahmedin sözlerini red etmek, bilmemezlik ve anlamamazlık-
dandır) yazmışdır. 

19 — Belh şehrinde bulunan mîr Muhammed Mü’min Kübre-
vî, talebesinden birini, inâbet ve tevbe ve sülûk için imâm-ı Rabbâ-
nînin “kuddise sirruh” huzûruna gönderdi. Gelince, üstâdından ve 
Seyyid Mîrekşâhdan ve Hasen-i Kubâdânî ve Kâdıl Kudât Tulek-
den selâm getirdi ve dedi ki, üstâdım mîr Muhammed Mü’min bu-
yurdu ki, ihtiyârlığım mâni’ olmasaydı ve yerim yakın olsaydı, gi-
dip dersinden istifâde eder, ölünciye kadar ona hizmetçilik eder-
dim. Kimseye nasîb olmıyan nûrları ile kalbimi aydınlatmağa çalı-
şırdım. Bedenim uzakda, gönlüm ise, onunla oradadır. Bu fakîri, 
huzûrunda bulunan temiz talebesi gibi kabûl buyurmasını ve mu-

– 147 –



kaddes nûrlarından rûhuma ışık salmasını yalvarırım ve benim için 
de mubârek elini öp! dedi, deyip İmâmın “kuddise sirruh” bir da-
hâ elini öpdü. Vedâ’ edip ayrılırken de dedi ki: Belh şehrindeki 
azîzler, kendilerine, yüksek hakîkatleri bildiren mektûblarınızdan 
göndermenizi istirhâm etdiler. İmâm-ı Rabbânî “kaddesallahü sir-
re-hül-azîz” doksandokuzuncu mektûbu yazıp, diğer birkaç mek-
tûbla berâber verdi. Bir zemân sonra, Belhden Hindistâna gelen 
ba’zı sâdıklar dedi ki, İmâmın “kuddise sirruh” mektûbu, mîr Mu-
hammed Mü’mine gelince, okurken zevkinden yerinde duramıyor-
du ve sultânülârifîn Bâyezîd ve Seyyidüt-tâife Cüneyd ve bunlar 
gibi büyükler şimdi sağ olsalardı, imâm-ı Rabbânînin “kuddise sir-
ruh” önünde diz çökerler, hizmetinden ayrılmazlardı, demişdi. 

20 — O zemânın âriflerinden biri diyor ki, âlimlerin, imâm-ı 
Rabbânînin “kuddise sirruh” yazılarından nasîbleri, câhillerin ha-
kîmlerden duydukları hikmetleri anlamaları gibidir. 

21 — O zemânın, ilmi ile amel eden dindâr âlimlerinden biri 
buyuruyor ki: Kalb ve rûh ilmlerinin mütehassısları, yâ kitâb tas-
nîf ederler veyâ te’lîf ederler. Tasnîf demek, bir ârifin kendine bil-
dirilen ilmleri, esrârı, dereceleri yazmasıdır. Te’lîf ise başkalarının 
sözlerini kendine mahsûs bir sıra ile toplayıp yazmasıdır. Tasnîf 
çok zemândan beri dünyâdan kalkdı. Yalnız te’lîf kaldı. Fekat, 
imâm-ı Rabbânînin “kuddise sirruh” yazıları, doğrusu, tasnîfdir. 
Te’lîf değildir. Ben, onun talebesi değilim. Fekat insâf ile söyle-
mek lâzım gelirse, onun yazılarına çok dikkat ediyorum. Başkala-
rının sözlerini bulamıyorum. Hepsi kendi keşfleri, kalbine gelen 
ilmleridir. Hepsi de, yüksek, makbûl ve güzel ve islâm dînine uy-
gundur. 

22 — O zemânın en büyük kâdîsına, İmâm-ı Rabbânînin “kud-
dise sirruh” hâlleri soruldukda, dedi ki: Kalb ve rûh âlimlerinin 
sözlerine ve hâllerine bizim aklımız ermiyor ve almıyor. Fekat 
imâm-ı Rabbânînin “kuddise sirruh” hâllerini görünce, geçmiş 
Evliyânın hâllerini ve sözlerini anladım ve bildim. Bundan evvel, 
geçmiş Evliyânın acâyip hâllerini, garîb ibâdetlerini okuyunca, ta-
lebenin bunları, büyülterek yazmış olmaları hâtırıma gelirdi. O-
nun hâllerini, vaziyetlerini görünce, bu düşünce ve tereddütlerim 
kalmadı. 

23 — Hadîs âlimi, Abdülhak-ı Dehlevî, ilk zemânlar, imâm-ı 
Rabbânî “kuddise sirruh” hazretlerinin yazılarını beğenmez, i’ti-
râzlar yazardı. Fekat, son zemânlarında, Allahü teâlânın inâyetine 
kavuşarak, yapdıklarına pişmân oldu. Tevbe etdi. Hâce Muham-
med Bâkînin me’zûnlarından, Mevlânâ Hüsâmeddîn Ahmede, bu 

– 148 –



tevbesini şöyle yazdı: Allahü teâlâ, Ahmed-i Fârûkîye selâmetler 
ihsân etsin! Bu fakîrin kalbi, şimdi ona karşı çok hâlis oldu. Beşe-
riyyet perdeleri kalkdı. Nefsin lekeleri temizlendi. Yol birliğini bir 
tarafa bırakalım, böyle bir din büyüğüne karşı durmamak, akl îcâ-
bı idi. Ne insâfsızlık, ne câhillik etmişim. Şimdi kalbimde, vicdâ-
nımda duyduğum mahcûbiyyeti, ona karşı küçüklüğümü anlata-
mam. Kalbleri çevirmek, hâlleri değişdirmek, Allahü teâlâya mah-
sûsdur. Abdülhak-ı Dehlevî “rahime-hullahü teâlâ” kendi çocuk-
larına da mektûb yazarak (Ahmed-i Fârûkînin “sellemehullahü te-
âlâ” sözlerine karşı i’tirâzlarımın müsveddelerini yırtınız! Kalbim-
de ona karşı hiçbir bulanıklık kalmamışdır. Kalbim ona karşı hâlis 
olmuşdur) dedi. Görülüyor ki, evvelki i’tirâzları insanlık îcâbı imiş. 
İşte inkâr edenlerin hepsi de böyledir. Cenâb-ı Hak, dilediğine, 
merhamet ederek, inkâr Cehenneminden kurtarıp, tasdîk Cenne-
tine kavuşdurur. Tevbesinin sebebi iyi bilinmiyor. Ba’zıları diyor 
ki: Resûlullahı “sallallahü aleyhi ve sellem” rü’yâda gördü ve inkâ-
rından dolayı kendisini azarladı. Ba’zıları da diyor ki, imâm hak-
kında Kur’ân-ı kerîmden kur’a çekdi (yalancı ise, zararı onadır. 
Doğru söylüyorsa, Allahü teâlâ va’d etdiklerinden ba’zısını başını-
za getirir!) meâlindeki âyet-i kerîme çıkdı. Bir kerre de (Onlar Al-
lahü teâlânın sevgili kullarıdır. Alış verişde bile Allahü teâlâyı 
kalblerinden çıkarmazlar) âyet-i kerîmesi çıkdı. Ba’zıları da diyor 
ki, ona karşı i’tirâzları, düşmanların gönderdiği uydurma bir mek-
tûb sebebi ile idi. İşin doğrusunu anlayınca, pişmân olup tevbe et-
di. 

Tenbîh: Çocukları babalarından mektûb alınca, müsveddeleri 
yok etdiler. Fekat ba’zıları başkalarında kaldı. Birkaç fârisî kitâb-
da bunların yazıldığı görülmüş ve gâyet güzel cevâblar verilmişdir. 
İmâm-ı Rabbânîyi “kuddise sirruh” görüp medh eden âlimlerin 
hepsi yazılsa ayrıca bir kitâb olur. 

24 — BEŞİNCİ MANZARA: Fadl ve kemâlin şöhret bulması, 
hased edicilerin çoğalmasına sebeb olur. Âdem aleyhisselâmdan 
beri böyle olmuşdur. Câhillerin hasedi, hased olunanda ni’metle-
rin çokluğunu gösterir. Peygamber efendimiz “sallallahü aleyhi ve 
sellem” buyuruyor ki: (İnsanlar içinde belâların çoğu peygamber-
lere “aleyhimüssalâtü vesselâm”, sonra âlimlere ve dahâ sonra da, 
sâlihlere gelir). İmâm-ı Rabbânîye de “kuddise sirruh” belâlardan 
çok nasîb düşdü. Nasıl düşmez ki, müceddid-i elf-i sânî idi. Ya’nî 
Allahü teâlâ onu, Peygamber efendimizden “sallallahü aleyhi ve 
sellem” bin sene sonra, dîn-i islâmı yenilemek ve kuvvetlendir-
mek için göndermişdi. Yenilemek, değişiklik yapmadan kolayca 
olur mu? Günâhların, bid’at ve hurâfelerin çoğaldığı, dalâletin ya-

– 149 –



yıldığı, bilhâssa vahdet-i vücûd taklîdcilerinin din âlimi tanındığı 
bir zemânda, islâm dînini kuvvetlendirmek, bunları temizlemek 
kolay mıdır? 

25 — Şâh Ahmed Veliyyullah-ı Dehlevînin 1176 [m. 1762] oğlu 
Mevlânâ şâh Abdül’azîz 1239 [m. 1824] “rahime-hümullahü teâlâ” 
diyor ki: (Vahdet-i vücûd, müslimânlar arasında çeşidli şekllere so-
kuldu. Câhiller, büyüklerin sözlerinin ma’nâlarını anlamıyarak ze-
mânla dinden çıkdı. Bu yüksek ve kıymetli bilgi, dînin yıkılmasına 
yol açdı. Tekke şeyhleri, bu yüzden, zındıklığa sapdı. Tutdukları 
yol, câhil halk arasında yayıldı. [Bu hâl islâm düşmanlarının ek-
meklerine yağ sürdü. Dinsizleri ve ahlâksızları tesavvuf şâiri diye 
tanıtmağa, bunların küfr dolu sözlerini, edebiyyât kitâblarında 
gençlere okutmağa başladılar.] Allahü teâlâ, kullarına acıyarak, 
İmâm-ı Rabbânî “radıyallahü anh” gibi bir müceddid yaratdı. Ona 
derin ilmler ihsân eyledi. Bununla, kullarının zihnlerini temizledi. 
Hakkı bâtıldan ayırıp, bâtılı çok kalblerden kaldırdı. 

İşte, bunun için ba’zı kimselerin cefâsına, oklarına ve iftirâları-
na uğradı. Birçok âlimlerin, fâdılların, kâmillerin kendi yolların-
dan ayrılıp, rehberlerini bırakıp, İmâmın etrâfına ve hizmetine ko-
şuşmaları da, hasedcileri artdırdı. İmâmı tehlükeye düşürmek için, 
hîlelere başladılar. Meselâ, Cüneyd, Bâyezîd gibi büyük meşâyihi 
aşağı görüyor, diyerek, câhil tabakayı aldatdılar. Yüksek meşâyi-
hin bildirdiği vahdet-i vücûdü inkâr ediyor, diyerek, görüşleri kısa 
olanları, İmâmdan soğutmağa başladılar. Onu sevenlere de, meşâ-
yih-i izâmı inkâr ediyor, Allahü teâlânın ma’rifetine vâsıtasız ola-
rak kavuşdum diyor, dediler. Nihâyet, hükûmeti tanımıyor, kanûn-
lara uymuyor diye siyâsî leke sürmeğe uğraşdılar. Bir müslimânın 
söyliyemiyeceği iftirâları söylediler. 

26 — Meşâyih-i kirâmı aşağı görüyor sözü, temâmen iftirâ idi. 
Mektûbâtda onlara nasıl hurmet ve ta’zîm etdiğini ve her asrda, 
düşmanların ele aldıkları sözlerine ne güzel ma’nâlar verdiğini, iyi 
ma’nâya çeviremediklerine de, başlangıcda hatâ ile söylenmiş o-
lup, sonra yüksek derecelere yetişerek bunları düzeltmişlerdir, de-
diğini okuyanlar, hemen anlar. Keşfdeki hatâların, ictihâd hatâları 
gibi afv olunduğunu, belki sevâb verildiğini bildirmekdedir. Vah-
det-i vücûdü de inkâr değil, ne güzel îzâh etdiğini ve bu mes’elede 
hem islâm dîninin nâmûsunu koruduğunu ve hem büyüklerin hur-
metlerini gözetdiğini, Mektûbâtı okuyanlar bilir. 

27 — O zemânın sultânı olan Selîm cihângir hânın devlet 
adamları, hattâ büyük vezîri ve baş müftîsi ve hattâ haremi Ehl-i 
sünnet değildi. Hâlbuki imâmın birçok mektûbları ve bilhâssa ay-

– 150 –



rıca yazdığı (Redd-i revâfıd) risâlesi, mezhebsizleri red etmekde, 
câhil, ahmak ve alçak olduklarını anlatmakdadır. İmâm-ı Rabbânî 
bu risâlesini Buhârâda bulunan en büyük Özbek hânı Abdüllah-ı 
Cengizî hâna yollamışdı. (Bunu Îrânda şâh Abbâs-ı Safevîye gös-
terin! Kabûl ederse ne iyi, etmezse onunla harb câiz olur) demişdi. 
Kabûl etmedi. Harb oldu. Abdüllah hân, Hirâtı ve Horasandaki 
şehrleri aldı. Buralarını yüz sene evvel Safevîler almışdı. İşte bun-
dan sonra, Hindistândaki mezhebsizler elele verdiler, İmâmın, üs-
tâdına yazmış olduğu, birinci cildin onbirinci mektûbunu sultâna 
göndererek (O kendini herkesden, hattâ Ebû Bekrden “radıyalla-
hü anh” dahâ yüksek biliyor ve iddi’â ediyor) dediler. Selîm Cihân-
gir Şâh, oğlu Şâh Cihânı gönderip, İmâmı ve evlâdını ve yetişdirdi-
ği büyükleri da’vet etdi. Hepsini öldürmeğe karar verdi. Şâh Ci-
hân, bir müftî ile İmâm-ı Rabbânîye gitdi. Sultâna secde câiz oldu-
ğunu gösteren bir fetvâyı da götürdü. İmâm-ı Rabbânînin hâlis ol-
duğunu biliyordu. Babama secde edersen, seni kurtarabilirim, de-
di. İmâm, bu fetvânın, zarûret zemânında izn olduğunu, azîmet ve 
din bütünlüğünün secde etmemek olduğunu, ecel gelince, ölüm-
den hiçbir şeyin kurtaramayacağını söyledi. Evlâdını ve eshâbını 
bırakıp yalnız geldi. Sultân, onbirinci mektûbu gösterip ma’nâsını 
sordu. O kadar güzel ve doyurucu cevâb verdi ki, Sultân, yüksek 
hakîkatleri ve esrârı anlıyabilecek birisi olmadığı hâlde, neş’elendi 
ve serbest bırakıp afv diledi. Hasedciler, sultânın hoş, kendi uğraş-
malarının boş olduğunu görünce, sultâna, bunun adamları çokdur. 
Sözleri bütün memleketde yürürlükdedir. Bunu serbest bırakırsak 
bir karışıklık çıkabilir. Ne kadar kendini beğenmiş ki, sizi bile kü-
çük görüp, secde ile saygı göstermedi. Hattâ, selâm bile vermedi, 
dediler. İmâm, içeri girince, sultânı, serhoş, kızgın, azgın, ya’nî hur-
met ve değerden kendini sıyırmış görerek, selâm vermemişdi. 
Meclisde uzun konuşmadan sonra, Güvalyar kal’asında hapsini 
emr etdi. Bu kal’a, memleketin en sağlam ve korkunç kal’ası idi. 
Bülbüllerin, aşağı insanların kafesine sokulması gibi, İmâmın “ra-
dıyallahü anh” mubârek güneş yüzü, müslimânların nazarından 
perdelendi. Ayın ondördü, siyâh bulutla örtüldü. Hindin meşhûr 
edîbi, Âzâd ismi ile anılan seyyid gulâm Alî, o gecenin kararışını, 
gâyet güzel şi’rleri ile hâtırlatmakdadır. 

28 — İmâm-ı Rabbânî “kaddesallahü teâlâ sirrehül’azîz” dahâ 
önceleri, (Yetişdiğim derecelerin üstünde, çok dahâ makâmlar 
var. Oralara yükselmek, Celâl ile, sert terbiye edilmekle olabilir. 
Şimdiye kadar Cemâl ile, okşanarak terbiye edildim) buyurmuş-
du. Eshâbından ba’zısına, (Elli ile altmış arasında üzerime derd-
ler, belâlar yağacak) demişdi. İşte dediği gibi oldu. O makâmlara 

– 151 –



da yükselmek nasîb oldu. 
29 — Kal’ada mahbûs bulunan binlerce kâfir, İmâmın “kuddi-

se sirruh” bereketi ile îmân ve islâm ile şereflendi. Birçok günâh-
kâr, tevbe etdi. Hattâ, ba’zıları yüksek âlim oldu. Hattâ, sultâna 
onbirinci mektûbu anlatırken, orada bulunan, ateşe tapıcı Hindû-
ların büyük bir kumandanı, İmâmın dinde olan kuvvetini, sözleri-
ni, lezzet ve kıymetini görerek, müslimân olduğu meşhûrdur. Sul-
tânın vezîri, zindanda İmâmın başına kardeşini ta’yîn etmiş ve çok 
şiddetli davranmasını söylemişdi. Bu ise, İmâmdan çeşidli kerâ-
metler, üzülmek yerine, heybet, sabr ve hattâ neş’e görerek tevbe 
eylemiş, sapıklık yularını çıkararak, Ehl-i sünnet gerdanlığı ile zî-
netlenmiş ve İmâmın “kuddise sirruh” hâlis talebesinden olmuş-
du. 

30 — İmâm “radıyallahü anh” mahbûs iken sultândan râzı idi. 
Yapdığı bu işinden memnûn idi. Ona hep hayr düâ ediyordu. Hat-
tâ, İmâmın “kuddise sirruh” eshâbından ba’zısı, sultâna kasd et-
mek istedi. Bunu yapabilecek kudretde idiler. Fekat İmâm onları, 
rü’yâlarında ve uyanık iken men’ etdi. Sultâna hayr düâ etmeleri-
ni emr etdi. (Sultânı incitmek, bütün insanlara zarar verir) buyu-
rurdu. Zindandan evlâdına yazdığı mektûbları, Mektûbâtdan oku-
yanlar, bunları iyi anlar. 

31 — Sultân Selîm Cihângir hânın oğlu şâh Cihân “rahime-
hullahü teâlâ” babasına karşı geldi. Askeri çok ve babası tarafın-
daki kumandanların çoğu kalbden kendisine bağlı olduğu hâlde, 
zafer kazanamadı. O zemânın evliyâsından birine hâlini anlatıp 
düâ istedi. Velî dedi ki: Senin zafer kazanman için, vaktin dört 
kutbunun sana düâ etmesi lâzımdır. Bunlardan üçü seninle berâ-
ber ise de, en büyükleri olan dördüncüsü bu işe râzı değildir. O 
da, İmâm-ı Rabbânî müceddid-i elf-i sânî “kuddise sirruh” hazret-
leridir. Şâh Cihân, İmâmın huzûruna gelip, düâ etmesi için yalvar-
dı. İmâm “kuddise sirruh”, babasına karşı gelmesine mâni’ olup 
nasîhat etdi. (Babana git, elini öp, gönlünü al! Yakında vefât ede-
cek, saltanat sana kalacakdır) diye müjde de verdi. Şâh Cihân, 
emrlerini dinledi. Arzûsundan vaz geçdi. Az zemân sonra 1037 
[m. 1627] de, babası vefât edince, saltanata kavuşdu. Hasedcilerin 
İmâm için, sultânı dinlemiyor, kanûnlara karşı geliyor, sözlerine 
hiç inanılır mı? 

32 — İmâm “kuddise sirruh” kal’ada iki veyâ üç sene kaldık-
tan sonra, sultân yapdığına pişmân oldu. Habsden çıkarıp ikrâm 
ve ihsân eyledi. Hattâ hâlis talebesinden ve sâdık dostlarından ol-
du. Bir müddet, asker arasında kalmasını emr etdi. Sonra serbest 

– 152 –



bırakıp ihtiramla vatanına gönderdi. İmâm-ı Rabbânî “rahmetulla-
hi teâlâ aleyh”, evvelce bulundukları hâllerin ve makâmların bin-
lerce üstünde derecelere yükselmiş olarak avdet buyurdu. Bundan 
sonra yazdıkları mektûblardaki hakîkatleri, ma’rifetleri, esrârı ve 
incelikleri ancak evlâd-ı izâmı ve yetişdirdiği hülefâ-i kibârı anlıya-
bilir. Bu kıymetli mektûbları ile Mektûbâtın üç cildi temâm olmuş-
dur. 

33 — Evliyânın büyükleri, hattâ, Peygamberler “aleyhimüssa-
levâtü vetteslîmât”, böyle belâlara, musîbetlere yakalanmışlar ki, 
zemânımızın evliyâsı ve sâlihleri tesellî bulsun ve câhiller de zemâ-
nın evliyâsını derd ve belâda görerek, onları fenâ bilmesin. Bu in-
celiği anlıyamıyan târîhciler, Evliyânın iyi günlerini yazıp, beşeriy-
yet îcâbı olan hâllerini yazmıyor, bunları okuyan ehâlî de onları 
melek gibi sanarak seviyorlar ve kendi zemânlarında sâlih, mütte-
kî ve evliyâ gibi diye işitdikleri bir kimsede insanlık îcâbı bir hâl 
görünce, onu kötü bilip, ondan istifâdeden mahrûm kalıyorlar. 
Hattâ onu çekişdirip, çok büyük günâha giriyorlar. Bilmiyorlar ki, 
Allahü teâlâ, sevdiklerini insanlığa lâzım olan hâllerin içinde sak-
lamakdadır. Nitekim (Sevdiklerimi saklarım. Onları herkes tanıya-
maz) buyurmakdadır. Bu husûsda İmâm-ı Rabbânî “kaddesallahü 
teâlâ sirrehül’azîz” Mektûbâtda çok şeyler bildirdiği gibi, Muhyid-
dîn-i Arabî “kuddise sirruh” da, (Fütühât) kitâbında diyor ki: Kal-
bi kıran, nefsi terbiye eden bir kusûr, nefsi azdıran, kalbe gurûr ge-
tiren ibâdetden fâidelidir. 

34 — İmâm-ı Rabbânî, müceddid-i elf-i sânî, Ahmed Fârûkî 
“kuddise sirruh”, arzûlarına kavuşup, Allahü teâlânın ihsân etdiği 
derecelere varıp, takdîr-i ilâhî yerini bulunca, Azrâîl aleyhisselâ-
mın da’vetini kabûl edip, hicrî binotuzdört 1034 [m. 1624] senesi, 
Safer ayının yirmidokuzuncu salı günü, Refîk-i a’lâya kavuşdu. 
Sihrind kabristânına defn edildi. Allahü teâlâ, rûhunu râhat ve 
kabrini nûr ile dolu etsin! Bizleri, kıymetli nefeslerinin bereketi ve 
yüksek sevgisi ile fâidelendirsin! Şefâ’atine kavuşdursun ve kıyâ-
met gününde kendisini sevenler ile berâber, bayrağı altında topla-
sın! Âmîn. 

35 — İnsanların huyları ve arzûları ve düşünceleri, başka baş-
ka olduğundan, hayâtında, ona karşı iki kısma ayrıldıkları gibi, ve-
fâtından sonra da, bir kısmı medh etdi. Bir kısmı da kötüledi. İmâ-
mın ma’rifetleri cihâna yayılmış olduğundan, düşmanları ne kadar 
inkâr etdi ise de, örtemediler. Belki, dahâ yayılmasına sebeb oldu-
lar. Çünki, inkâr edenler bir i’tirâz zehri saçınca, dostları çeşidli 
cevâblarla devâ saçdı. Böylece İmâmın medhi için yetmişden ziyâ-
de kitâb meydâna geldi. Bunlar arasında en büyüğü, Muhammed 

– 153 –



Özbekî Mekkînin (Atıyyetül vehhâb fâsılatü beynel hatâ vessa-
vâb) risâlesi olup, düşmanları rezîl etmiş, başlarını bir dahâ kaldı-
ramıyacak hâle getirmişdir. İmâmı “kuddise sirruh” vefâtından 
sonra, birçok memleketlerde, birçok âlimler medh etmiş, çok fâ-
ideli ve ehemmiyyetli kitâblar yazmışlardır. Bunlardan biri, Mek-
ke-i mükerreme müftîsi, şeyhülislâm, İmâm-ül-allâme Mevlânâ 
Abdüllah İtâkî zâdedir “rahime-hullahü teâlâ”. Kitâbının birkaç 
sahîfesi arabî risâlede varsa da terceme etmedik. 

36 — İmâmı “rahime-hullahü teâlâ” vefâtından sonra medh 
edenlerden, âriflerin reîsi, hakîkatin rehberi, vâsılların senedi, 
maddî, ma’nevî kemâllerin sâhibi, ilm deryâsı, Ziyâeddîn mevlânâ 
Hâlid Osmâniyyi Bağdâdî “kuddise sirruh” olup, ince rûhunun te-
rennümleri ile dolu olan fârisî dîvânının doksandördüncü sahîfe-
sindeki beytlerinde buyuruyor ki: 

(Yâ Rabbî! O nihâyetsiz yolun yolcusu, ilm sâhiblerinin reîsi, 
bu göz ile görülemiyen, akl ile varılamıyan gizli sırların menba’ı; 
insanların anlıyamadığı, ancak senin bildiğin büyüklüğün sâhibi; 
köpüren, dalgalanan ma’nâlar deryâsı; maddesizlik, mekânsızlık 
âleminin reîsi; nûrları ile Hindistânı aydınlatan, Sihrind şehrini, 
Mûsâ aleyhisselâma Allahü teâlânın kelâmı geldiği şerefli vâdî ya-
pan, Muhammed aleyhisselâmın dîninin büyüklüğünün vesîkası, 
keskin görüşlüler meclisinin ışığı, dîni bütün olanlar ordusunun ku-
mandanı, düşünülemiyen yüksekliklere erişen, izinde gidenleri de 
oraya çeken Ahmed-i Fârûkînin “kuddise sirruh” gözlerinin nûru 
hurmetine beni afv et! Yüzümün karasına bakma! Kendime çok 
zulm etdim. Sayısız kabâhatler yapdım. Verdiğim sözü hiç tutma-
dımsa da, senin afv ve merhamet denizinin sonsuzluğunu düşüne-
rek, râhat ediyorum. Yalnız senin ihsânına güveniyorum. Çünki 
(Ben afv ediciyim) buyuruyorsun!) 

37 — Onu medh edenlerden birisi de, mevlânâ Hâlid-i Bağdâ-
dînin “kuddise sirruh” yetişdirdiği ulemâ ve Evliyânın en üstünü, 
âlim, fâdıl, veliyyi kâmil, sayısız kerâmetler sâhibi, seyyid Tâhâ-i 
Hakkârî “kuddise sirruh” hazretleridir. 

38 — İmâm-ı Rabbânîyi “kuddise sirruh” medh eden büyükler-
den birisi de, Ulemânın zîneti, Evliyânın ekmeli, seyyid Abdülha-
kîm Efendidir “rahmetullahi aleyh”. Sâlihlerden birine yazdığı bir 
mektûbda buyuruyor ki: (Zikr ve zikrin te’sîri, derin bir denizdir. 
Onun derinliklerine kimse varamamışdır. Bir dalgalı deryâdır ki, 
bütün dünyâ onun bir dalgasını bilmiyor. Dünyâyı kuşatan öyle bir 
bahr-ı muhîtdir ki, onu kavramağa bütün âlemin gücü yetmez. 
Zikr, zikr edenlerin kalblerinde hâsıl olan bir hâldir. Söylemesi, 

– 154 –



yazması, bildirmesi imkânsızdır. 
Hak teâlâyı, bilen kimsenin dili söylemez olur. Kelime bula-

maz ki, anlatabilsin. Şaşar kalır. Dünyâdan ve insanlardan haberi 
olmaz. Zikr olunan, Allahü teâlâ olduğu gibi, zikr eden de ancak 
Odur. Kendisini yine ancak kendisi zikr edebilir. Mahlûkların, O-
nu zikr etmek haddine mi düşmüşdür? Ancak sıfât-ı ilâhiyyesi ile 
sıfatlanması için, yaratmış olduğu insana kendisini zikr etmesini 
emr etmişdir. Herkes, yaratılışındaki kâbiliyyeti kadar, o nihâyet-
siz ve dalgalı denizden birşey ile tesellî bulur. Veysel Karânî, o 
deryânın bir damlası ile tesellî bulmuşdur. Cüneyd-i Bağdâdî, o 
denizden bir avuç mikdârı ile doymuş, kanmışdır. Abdülkâdir-i 
Geylânî, ancak o denizin kenârına varmışdır. Muhyiddîn-i Arabî 
ise, bunun dibinden çıkarılmış bir cevher ile övünmekdedir. İ-
mâm-ı Rabbânî, ondan büyük pay almışdır “rahime-hümullahü 
teâlâ”. 

(Allah) kelime-i celîlesini teşkîle hizmet eden elif, lâm ve he 
harfleri, bu mu’azzam kelimenin işâret etdiği, hiçbirşeye benzemi-
yen zâtı anlatmağa, âlet ve vâsıtadırlar. Bunları söylemek zikr de-
ğildir. Zikr, bu kelimenin netîcesi, semeresi olan bir hâl ve keyfiy-
yetdir. Bu kelimeye zikr denmesi mecâzdır. Hakîkî ma’nâ ile değil-
dir. 

Bunun gibi kelime-i tevhîd de zikr değildir. Ancak söylemek ve 
ma’nâsı bakımından zikre âletdir. Zikr, bu kelimenin ve bu ibâre-
nin kalb ile tekrârından hâsıl olan bir hâldir. Bu hâlin husûle gel-
mesi, bu kelime ve ibâreye bağlıdır.) 

Çok uzun olan bu mektûbun yukarda yazılı kısmında, imâm-ı 
Rabbânînin “kaddesallahü teâlâ sirrehul’azîz” medh-u senâsı ne 
kadar vecîz, kısa, fekat geniş ve câmi’dir. 

Seyyid Abdülhakîm efendi “kuddise sirruh” mektûblarında ve 
derslerinde: (Ba’de kitâbillah ve ba’de kitâb-ı Resûlillah, efdal-i 
kütüb, Mektûbâtest) buyururlardı. Ya’nî, Allahü teâlânın kitâbı 
olan Kur’ân-ı kerîmden sonra ve Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve 
sellem” hadîs-i şerîflerinin toplanması ile meydâna gelmiş olan Bu-
hârî kitâbından sonra, dîn-i islâmda yazılmış kitâbların en üstünü 
Mektûbâtdır. [Evliyâ-yı kirâmın vilâyetlerinin kemâlâtının ma’ri-
fetlerini bildiren kitâbların en kıymetlisi, Celâleddîn-i Rûmînin 
(Mesnevî)si olduğu gibi, hem vilâyet kemâlâtının ma’rifetlerini 
hem de nübüvvet kemâlâtının ma’rifetlerini ve inceliklerini bildi-
ren kitâbların en kıymetlisi ve en üstünü, İmâm-ı Rabbânî Ahmed 
Fârûkînin (Mektûbât) kitâbıdır.] 

Bir mektûbunda, (Din ve dünyâya en ziyâde yarıyan ve dîn-i 

– 155 –



______________________ 

islâmda misli yazılmamış olan Mektûbât kitâbını okuyup ba’zısını 
anlıyan...) yazmışlardır. Buyururlardı ki, fârisîyi az bilen bir kimse, 
Mektûbâtın fârisîsini dahâ kolay anlar. Çünki, Müstekîmzâde Sü-
leymân Sa’deddîn efendinin yapmış olduğu türkçe tercemesi, hem 
karışık, hem de hatâlıdır. Müstekîmzâde Süleymân efendi, Mu-
hammed Emîn Tokâdînin talebesinden olup, 1202 [m. 1788] de ve-
fât etdi. Zeyrekde, Üstâdının yanındadır. (Mektûbât) kitâbı çeşid-
li târîhlerde, çeşidli yerlerde basılmışdır. 1392 [m. 1972] senesinde 
Pâkistânda Karaşide yapılan baskısı çok güzeldir. İki cild hâlinde 
olup, birinci cildde yalnız birinci kısm, ikinci cildde ise ikinci ve 
üçüncü kısmlar mevcûddur. Bu iki cild İstanbulda ofset yolu ile bi-
rinci hamur ve en iyi kâğıda, gâyet nefîs olarak basdırılmışdır. 
İmâm-ı Rabbânînin mubârek oğlu Muhammed Ma’sûm-i Serhen-
dînin yetişdirdiği yüzlerce Evliyânın meşhûrlarından olan Mu-
hammed Bâkır Lâhôrî, 1080 [m. 1668] de Mektûbâtı fârisî olarak 
hulâsa ederek, (Kenz-ül-hidâyât) ismini vermişdir. Yüzyirmi sahî-
fe olup, içinde yirmi hidâyet [Başlık] vardır. 1376 [m. 1957] de Lâ-
hôrda basılmışdır. Ayrıca, fârisî (Urvet-ül-vüskâ) kitâbını yazmış-
dır. 

Resûlullahın vârisi, müceddid-i elf-i sânî, 
İlm-i zâhirde müctehid, tesavvufda Veysel Karânî. 

Dîni yaydı yeryüzüne, nûrlar saçdı her mü’mine, 
Uyandırdı gâfilleri, yüce imâm-ı Rabbânî. 

İyi bildi ilm-i hâli, şer’a uygundu her hâli,
Küfr sarmışken cihânı, oldu Ebû Bekr misâli.

Sohbetinden feyz aldılar, hem kumandan, hem de vâlî,
Ömer Fârûk soyundandır, buna şâhid oldu adlî. 

TEVHÎD DÜÂSI 

Yâ Allah, yâ Allah. Lâ ilâhe illallah Muhammedün Re-
sûlullah. Yâ Rahmân, yâ Rahîm, yâ afüvvü yâ Kerîm, fa’fü 
annî verhamnî yâ erhamerrâhimîn! Teveffenî müslimen ve 
elhıknî bissâlihîn. Allahümmagfirlî ve li-âbâî ve ümmehâtî 
ve li-ecdâdî ve ceddâtî ve li âbâ-i ve ümmehât-i zevcetî ve 
li-ebnâî ve benâtî ve li-ihvetî ve ehavâtî ve li-a’mâmî ve am-
mâtî ve li-ahvâlî ve hâlâtî ve li-üstâdî Abdülhakîm Arvâsî! 
“Rahmetullahi teâlâ aleyhim ecma’în.” 

– 156 –



SEYYİD ABDÜLHAKÎM EFENDİNİN HAYÂTI 
1281 [m. 1865] — 1362 [m. 1943] 

İşbu (Eshâb-ı kirâm) aleyhimürrıdvân kitâbını, büyük âlim Ah-
med Fârûk-i Serhendî “rahmetullahi aleyh” hâzırlamış ve Seyyid 
Abdülhakîm-i Arvâsî hazretleri şerh etmişdir. 

Birkaç maddî bilgi çerçevesine sıkışmış kalmış olup, büyük 
âlimlerden ve bunların eserlerinden ve bilhâssa, dîn-i islâmın, Benî 
İsrâîl Peygamberlerine “salevâtullahi teâlâ aleyhim ecma’în” ben-
zetilen, çok mikdârda ve çok yüksek âlimlerinden, velîlerinden ha-
beri olmıyan ve din bilgisi olarak, ana, babamızdan duyduğumuz, 
fekat etrâfımızda esen fırtınaların yavaş yavaş uçurduğu az bir ser-
mâyeden başka hiçbir şeyi bulunmıyan bizlere, her biri, kıymetler, 
meziyyetler hazînesi ve se’âdet-i ebediyye kapısının anahtarı olan 
sayısız islâm kitâblarının ismlerini işitdiren ve bunların, rûh hasta-
larına devâ yazılarını okumak ve anlamak bahtiyarlığına kavuşdu-
ran ve Allahü teâlânın Türk milletine büyük ihsânı, kâfirlerin ve 
mürtedlerin yalan ve yaldızlı sözlerine aldanarak ebedî felâkete sü-
rüklenen ma’sûmların kurtarıcısı ve Allahü teâlânın varlığını, Pey-
gamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” üstünlüğünü, îmânın ve 
islâmın hakîkatini, fikr hastalarına içirerek, gençliğe şifâ sunan rûh 
mütehassısı ve kalbleri karartan, ecdâdımızın mukaddes yolunu ör-
ten, küfr ve irtidad bulutlarının dağıtıcısı serin sabâh rüzgârı ve 
îmân kaynaklarını temâmen örten, dinsizlik karanlığını ufuklardan 
sıyırıp dağıtan, ilm ve ma’rifet güneşi, dört mezhebin inceliklerine, 
evliyâlığın yüksekliklerine vâkıf, seyyid Abdülhakîm Efendinin 
“kuddise sirruh”, kitâblarını okumak nasîb olan tâli’lilere, bu dün-
yâ ve âhıret se’âdetinin rehberinin hâl tercemesini kısaca takdîm et-
mek ve hâtırasını yâdigâr bırakmak uygun görüldü. 

Seyyid Abdülhakîm bin Mustafâ “kaddesallahü teâlâ esrârehü-
mâ”, sôfiyye-i aliyye büyüklerinden ve ilmi ile âmil ulemânın kâ-
millerinden olup, tervîc-i din ve neşr-i ilm ve sehâyı tâbı’ ve şer’i 
şerîf-i Ahmedînin “sallallahü aleyhi ve sellem” icrâsında bezl-i vü-
cûd ve sarf-ı mal ederek, akran ve emsâlinin üstünde bir zât-ı kerî-
mül-hisâl idi. 

Van vilâyetinin Başkal’a kazâsında, 1281 [m. 1865] de tevellüd 
etdi. Binüçyüz sene-i hicriyyesi ibtidâsında icâzet [ya’nî diploma] 
aldı. İlm-i sarf, nahv, mantık, münâzara, vadı’, beyân, me’ânî, be-
dî, kelâm, usûl-i fıkh, tefsîr, tesavvuf, nush-i lil-müslimîn, iftâ-i a-

– 157 –



lel-mezhebîn, ulûm-i hikemiyye, ya’nî hikmet-i tabî’iyye [fizik, bi-
yoloji], hikmet-i ilâhiyye, riyâziyye, ya’nî hesâb ve hendese ve 
hey’et [astronomi] gibi ulûm-i zâhiriyyeyi, allâme seyyid Fehîmden 
“kuddise sirruh” me’zûn olduğu gibi, yine onlardan tesavvufun 
Müceddidî, Kâdirî, Kübrevî, Sühreverdî, Çeştî kısmlarından dahî 
me’zûn olmuşdur. Babasının babası, seyyid Muhyiddîndir. Bunun 
babası, seyyid Muhammeddir. Bunun babası olan seyyid Abdür-
rahmân, seyyid Fehîmin babasının babasıdır “rahmetullahi aley-
him ecma’în”. Dedelerinin oniki imâmdan, Alî Rızâ bin Mûsâ Kâ-
zıma “rahime-hümullahü teâlâ” dayandığı, Irakdaki mahkeme-i 
şer’ıyye kaydlarında yazılı olduğu gibi, seyyid Abdülkâdir-i Geylâ-
nînin “radıyallahü anh” torunu seyyid Abdürrezzâkın “kuddise 
sirruh” mubârek eli ile de tasdîklidir. 

Binüçyüzotuziki 1332 [m. 1914] senesi Receb-i şerîfi birinci gü-
nü, Rus askeri Başkal’aya bir sâat mesâfeye yaklaşdıkda başlıyan 
ermenilerin yapdığı zulm ve katl-i âmdan halâs bulup, kadın, ço-
cuk yetmiş kişilik yakınları ile, hicret ederek, Revandız, Erbil, Mû-
sul, Adana, Eskişehir ve nihâyet binüçyüzotuzyedi 1337 [m. 1919] 
senesinin şevvâli ibtidâlarında İstanbulda Eyyûb Sultân nâhiyesi-
ne geldiler. Önce çarşı içindeki (Yazılı medrese) ye yerleşdirildi-
ler. Sonra, Gümüşsuyunda İdris köşkü civârındaki Mürtezâ efendi 
mescidinin imâmlığına ta’yîn olundu. Bu hicretinden evvel iki 
def’a hac etmişdir. Risâle büyüklüğünde müteaddid mektûbları 
vardır. Mevlid okunmasının ve tesbîh kullanmanın başlangıcı ve 
meşrû’iyyeti ve (Râbıtayı şerîfe) risâlesi ve islâm halîfelerinin so-
nuncusu olan sultân Vahîdeddîn hân zemânında (Medrese-i müte-
hassısîn) denilen islâm üniversitesinde tesavvuf müderrisi [profe-
sörü] iken yazdıkları (Erriyâz-ut-tesavvufiyye) kitâbı ve (Sahâbe-i 
kirâm) ve (Ecdâd-ı Peygamberî) risâleleri ve islâm hukûku ismli 
eserleri, Arabî, Fârisî ve Türkçe şi’rleri pek kıymetlidir. Siyâsete 
hiç karışmamış, siyâsî fırkalara bağlanmamışdır. Bölücülüğe, tarî-
katçılığa karşı idi. Tekkelerin lağvı kanûnu çıkdıkdan sonra, şeyh-
lik, mürîdlik üzerinde konuşduğu işitilmemişdir. Kanûnlara uy-
makda çok titiz davranır, konuşmalarında da bunu tavsiye ederdi. 
Dîni dünyâ çıkarlarına âlet eden yobazlara karşı Eyyûb Sultân, 
Fâtih, Bâyezîd, Bakırköy, Kadıköy, Beyoğlunda Ağa câmi’i şe-
rîfleri kürsîlerindeki konuşmaları, bunların iftirâlarına sebeb ol-
du. Bunların tahrîki ile [1362] Ramezânının onsekizinci ve [1943] 
Eylülünün onsekizinci Cumartesi günü İstanbuldan İzmire götü-
rüldü. Meserret otelinde, sonra bir evde kaldı. Zilka’denin onun-
cu Pazartesi günü Ankaraya hareket ederek, Salı günü Ankara-
da, Hâcı Bayram-ı Velî civârında, birâder zâdeleri seyyid Fârûk 

– 158 –



Işıkın evine geldi. Fârûkun evinde onsekiz gün hasta yatdı. 1362 
Zilka’desi yirmidokuzuncu ve 1943 teşrîn-i sânîsi (Kasım ayı) yir-
miyedinci Cumartesi günü, güneş doğmadan onsekiz dakîka evvel, 
ezânî sâat onikide ve zevâlî sâat altı buçukda nâil-i vuslet-serây-i 
ebedî oldu. O gece hafîf bir zelzele olmuşdu. O gün Keçiören nâ-
hiyesinde dâmâdı İbrâhîmin evine nakl ve orada, gasl, techîz ve 
tekfîn ve nemâzı edâ edilip, Ankara şehri şimâlinde ve şehre yirmi-
dört kilometre kadar mesâfede Bağlum nâhiyesine gurûb-i şems ile 
berâber defn edildiler. Nemâzında bulunmak, telkîn vermek ve 
kabr-i şerîfine girmek vazîfeleri Hüseyn Hilmi Işıka nasîb olmuş-
dur. Kabristân, nâhiyenin garb cihetinde, hafîf meylli ve elli metre 
kadar mesâfede olup, kabrleri, kabristânın şimâl-i şarkîsindedir. 
Bağlum mescidinin kapısı yanında, seyyid Burhâneddîn Mûşî haz-
retlerinin kabri vardır. Allahü teâlâ derecesini yüksek eylesin! He-
pimizi şefâ’atine kavuşdursun! Kitâblarını okuyup, gösterdiği yol-
da ilerlemek ve rûh-i mukaddesinden her an istifâde etmek nasîb 
eylesin! Âmîn. 288.ci sahîfede 7.ci maddeye bakınız! 

Ağlasın, kan ağlasın her müslimân!
Çünki, seyyid Abdülhakîm terk etdi cân,
Âlim-ü âmil, veliyy-i kâmil idi,
Zâtına mevdu’ idi sırr-ı nihân.

Kaldılar birden yetîm-ü bî nevâ,
Hem islâmiyyet, hem hakîkat bîgümân.
Gördü amma ki, inanmaz gözlerim,
Oldu mu cidden, ol hazret kün fekân?

Şevk ile raks eyledi yer, bir gece,
Ertesi gün, etdi derâguş hemân. 
Hayf kim, Hurşîdimiz etdi gurûb
Bir ferîd-i asr idi ol, bî gümân!

Olmuş idi, son zemânda çok elîm,
Derd ile âlâma, bir seng-i nişân.
Âlem-i islâm için, bu cidden mühim,
Bir musîbetdir, ey gönül kan ağla, kan!

Rûh-i bâkisinden istimdâd edip,
Söyledim târîhini nâ gehân,
“Hayl” çıkdı, kaldı bi ser-i râhdan.
Mâtem-i islâma ağlar âsumân.

Mehmed Timüroğlu 

– 159 –



MÜSLİMÂNLARIN İKİ GÖZBEBEĞİ
Ö N S Ö Z  

Allahü teâlâ, dünyâda bütün insanlara acıyor. Fâideli şeyleri 
herkese gönderiyor. Zararlardan korunmak, se’âdete kavuşmak 
için yol gösteriyor. Âhıretde, Cehenneme girmesi gereken suçlu 
mü’minlerden dilediğini afv ederek, ihsân yapacakdır. Her canlıyı 
yaratan, her varı her ân varlıkda durduran, hepsini korku ve deh-
şetden koruyan yalnız Odur. Böyle bir Allahın şerefli ismine sığı-
narak, bu kitâbı yazmağa başlıyoruz. 

Allahü teâlâya hamd ederiz. Herhangi bir kimse, herhangi bir 
zemânda, herhangi bir yerde, herhangi bir kimseye, herhangi bir-
şeyden dolayı, herhangi bir sûretle hamd ederse, bu hamdlerin, 
şükrlerin hepsi Allahü teâlâya olur. Çünki herşeyi yaratan, terbiye 
eden, yetişdiren, her iyiliği yapdıran, gönderen, hep Odur. Kuvvet, 
kudret sâhibi yalnız Odur. O hâtırlatmazsa, iyilik ve kötülük yap-
mayı kimse irâde, arzû edemez. Kulun irâdesinden sonra, O da is-
temedikce, kuvvet ve fırsat vermedikçe, kimse kimseye iyilik ve 
kötülük yapamaz. Merhamet etdiği kulları, kötülük yapmak irâde 
edince, O irâde etmez ve yaratmaz. Böyle kullardan hep iyilik 
meydâna gelir. Gadab etdiği düşmanlarının kötü irâdelerinin yara-
tılmasını O da irâde eder ve yaratır. Bu kötü kullar, nefslerine uy-
dukları için, iyilik yapmak istemezler. Bunlardan hep fenâlık hâsıl 
olur. 

Allahü teâlânın çok sevdiği Peygamberi Muhammed aleyhis-
selâma salât ve selâm ederiz. O yüce Peygamberin Ehl-i beytine, 
Eshâbının herbirine “radıyallahü teâlâ anhüm” hayrlı düâlar ede-
riz. 

Allahü teâlâ müslimânlara, Kur’ân-ı kerîme sarılmalarını, 
Kur’ân-ı kerîm etrâfında birleşmelerini emr ediyor. Eshâb-ı ki-
râm, her emre tâm uydukları için, birleşdiler, sevişdiler, kardeş ol-
dular. Onların bu sevişmelerini, Allahü teâlâ, (Feth) sûresinde ha-
ber veriyor ve övüyor. Birleşmekden kuvvet hâsıl olur. Ayrılık, fe-
lâkete sebeb olur. Biz de Eshâb-ı kirâm gibi olalım. Onların güzel 
ahlâkı ile ahlâklanalım. Sevişelim. Kur’ân-ı kerîmin gösterdiği 
doğru yolda birleşelim. Bu yoldan sapanların, bölücülerin yalanla-
rına aldanmıyalım. Herkese iyilik edelim. Herkese tatlı dilli, güler 
yüzlü olarak, müslimânlığın şerefini bütün dünyâya tanıtalım. Hü-
kûmete, kanûnlara karşı gelmemek her müslimânın vazîfesidir. 

– 160 –



Fitne, karışıklık çıkarmak büyük günâhdır. Mezheb ayrılıkları dö-
ğüşmeğe sebeb olmamalıdır. Bizi parçalamak istiyen yabancılar, 
her dilde kitâb basdırıyorlar. Hadîs-i şerîfleri değişdirerek, âyet-i 
kerîmelere yanlış, bozuk ma’nâlar vererek ve acıklı hikâyeler uy-
durarak, temiz gençleri aldatıyorlar. 

İslâmiyyeti içerden yıkmak istiyenleri bildirmek ve yalanlarını, 
iftirâlarını cevâblandırmak için, İslâm âlimleri bin senedenberi 
binlerce kitâb yazmışlar, müslimânları bu belâya sürüklenmekden 
korumuşlardır. Bu fâideli kitâblardan biri, Hindistânın büyük 
âlimlerinden Şâh Veliyyullah Ahmed Sâhibin “rahmetullahi teâlâ 
aleyh” fârisî olarak yazdığı (Kurret-ül-ayneyn) kitâbıdır. Şâh Ve-
liyyullah hazretleri 1114 [m. 1702] de Delhîde tevellüd ve 1176 [m. 
1762] da orada vefât etmişdir. 

Bu kitâbdaki yazıların hepsinin senedleri, vesîkaları, (Tuhfe-i 
isnâ aşeriyye) kitâbında uzun yazılıdır. Meselâ, yedinci bâbda, 
hazret-i Alînin birinci halîfe olacağını isbât için, ba’zı kimselerin 
beş âyet-i kerîmeye ve oniki hadîs-i şerîfe verdikleri ma’nâların 
yanlış olduğunu bildirdikden sonra diyor ki, (Ehl-i sünnete göre, 
Kur’ân-ı kerîmden sonra, en kıymetli kitâb (Buhârî-yi şerîf)dir. 
Bu kitâbda Peygamberimizin hadîs-i şerîfleri yazılıdır. Ba’zı kim-
selere göre, Kur’ân-ı kerîmden sonra, en kıymetli kitâb, (Nehc-ül-
belâga)dır. Bu kitâbda, Radî ismindeki kimse, hazret-i Alînin hut-
belerini yazmışdır. Bu hutbeleri yazarken, hazret-i Alînin Şeyhay-
nı öven sözlerini çıkarmış, başka eklemeler, değişdirmeler yap-
mışdır. Hazret-i Alînin hutbeleri o kadar değişmiş, o kadar bozul-
muş ki, (Nehc-ül-belâga)yı şerh eden şî’î âlimleri birçok yerlerine 
ma’nâ verememişler, olduğu gibi yazmak zorunda kalmışlardır). 
(Tuhfe-i isnâ aşeriyye) kitâbı fârisîdir. Arabîye terceme edilmiş-
dir. Mahmûd Şükri Âlûsî, bu arabî tercemeyi kısaltmış ve (Muh-
tasar-ı Tuhfe) demişdir. Zâhirî ilmlerdeki ve tesavvuf bilgilerinde-
ki yüksek derecesi ile tanınmış olan büyük velî seyyid Abdüllâh-i 
Dehlevî hazretleri, fârisî (Mektûbât) kitâbının altmışbirinci mek-
tûbunda, (Nehc-ül-belâga) kitâbındaki hutbeler sahîh değildir bu-
yurmakdadır. Ba’zı kimseler bu bozuk kitâbı (İstinâd-ı Nehc-ül-
belâga) adı ile basdırıp, her memlekete parasız gönderiyorlar. 
Muhammed bin Hüseyn Mûsevî Radî, Mürtedâ ismindeki yehûdî-
nin kardeşidir. Alî bin Hüseyn Mûsevî Mürtedâ da, (Hüsniyye) ki-
tâbında, çok çirkin, iğrenç kelimelerle Ehl-i sünnet âlimlerine sal-
dırmakdadır. Her ikisi de acem seyyididir. Muhammed Radî 406 
[m. 1016] ve Mürtedâ 436 [m. 1044] senesinde Bağdâdda ölmüş-
lerdir. (Tuhfe-i isnâ aşeriyye) kitâbının yazarı, hâfız Gulâm Halîm 
Abdül’azîz bin Kutb-üddîn şâh Veliyyullah Ahmed Sâhib Dehlevî 

– 161 – Eshâb-ı Kirâm - F:11 



1239 [m. 1824] da vefât etmişdir. 
Her müslimânın Ehl-i sünnet âlimlerinin yazdığı (İlm-i hâl) ki-

tâblarından birini okuyup öğrenmesi ve çocuklarına öğretmesi lâ-
zımdır. Hepimizin nefs-i emmâresi kâfirdir. Îmânımızın gitmesini, 
doğru yoldan sapmamızı istiyor. Dinsizlerin, sapıkların bozuk, za-
rarlı kitâblarını, dergilerini okumamız, yabancıların radyolarını, 
televizyonlarını dinlememiz için bizi sürüklüyor. Harâm olan şey-
leri yapmak, sapıkların yalanlarına inanmak ve kâfirlerin âdetleri-
ne, modalarına uymak, nefslerimize tatlı geliyor. İbâdet yapmak 
ona güç geliyor. İşte bunun için, kâfirlik ve sapıklık her yere kolay-
ca yayılıyor. Allahü teâlâ, hadîs-i kudsîde buyuruyor ki, (Nefsinizi 
düşman biliniz! Nefsleriniz bana düşmandır). Nefsin sevdiklerini 
yapmamak büyük cihâddır. Çok sevâbdır. 

Nefs-i emmâremizin ve sapıkların, mezhebsizlerin ve kâfirlerin 
tuzaklarına düşmemek için biricik ilâc, İlmihâl kitâblarını oku-
mak, îmânı ve ibâdetleri doğru olarak bu kitâblardan öğrenmek-
dir. Müslimânlar, çocuklarını, Kur’ân hocasına göndermeli, 
Kur’ân-ı kerîm okumasını, nemâz kılmasını, îmânın, islâmın şart-
larını, onlara muhakkak öğretmelidir. Nefs-i emmâre, burada da 
karşımıza çıkar. (Önce ekmek parası kazanmasını öğrensin. Onla-
rı sonra da öğrenir) diyerek aldatır. Çocuğunun müslimân olması-
nı istiyen, dünyâda ve âhıretde se’âdete kavuşmasını dileyen ana 
ve baba, nefsin ve insan şeytânlarının yalanlarına aldanmamalı, 
çocuklarını, elbette Kur’ân-ı kerîm hocasına göndermelidir. Mek-
tebe başladıkdan sonra göndermek çok güç, hattâ imkânsız olur. 
Ağaç yaş iken bükülür. Kartlaşınca bükmeğe kalkılırsa, kırılır, za-
rarlı olur. İslâm bilgileri verilmiyen çocuk, sapık veyâ kâfir olur. 
Ananın, babanın, sonra âh etmeleri, dizlerini dövmeleri, kendile-
rini ve çocuklarını Cehennemden kurtarmaz. Sevgili Peygamberi-
miz “sallallahü aleyhi ve sellem”, bu pek acı hakîkati anlatmak 
için, (Helekel-müsevvifûn!) buyurdu. Bunun ma’nâsı, (Hayrlı işle-
rinizi hemen yapınız. Yarına bırakmayınız) demekdir. Hayrlı işle-
rin birincisi, en mühimmi, çoluk-çocuğuna islâmiyyeti öğretmek-
dir. Her müslimânın bu birinci vazîfeyi hemen yapması, yarına bı-
rakmaması lâzımdır. 

Kimseye bâkî değildir, mülk-i dünyâ sîmü zer, 
bir harâb olmuş kalbi ta’mîr etmekdir hüner. 
Buna fânî dünyâ derler, durmayıp dâim döner.
Âdem oğlu bir fenerdir, âkıbet bir gün söner! 

– 162 –



MÜSLİMÂNLARIN İKİ GÖZBEBEĞİ 
(Hazret-i Ebû Bekr ve hazret-i Ömer) 

Aşağıdaki yazı, büyük islâm âlimi şâh Veliyyullah-ı Dehlevînin 
“rahmetullahi teâlâ aleyh” (Kurret-ül ayneyn fî-tafdîl-iş-şeyhayn) 
ismindeki fârisî kitâbından terceme edilmişdir. Bu kitâb, ikiyüzyet-
miş sahîfe olup, 1310 [m. 1892] de Pişâverde basılmışdır. 

(Kurret-ül-ayneyn) kitâbında bir Mukaddime ile iki fasl vardır. 
Mukaddimede, Şeyhaynın üstünlükleri, nakle ve akla dayanılarak 
bildirilmekdedir. Birinci faslda, şî’î âlimlerinden Nasîreddîn-i Tû-
sînin (Tecrîd) kitâbındaki yazılarına cevâb verilmekdedir. Mu-
hammed Nasîreddîn-i Tûsî, 597 [m. 1201] de Tus şehrinde tevellüd 
ve 676 [m. 1274] da Bağdâdda vefât etdi. İkinci faslda, hased eden-
ler ve zındıklar tarafından Şeyhayne yapılan iftirâlara, yalanlara 
cevâb verilmekdedir. 

Şeyhayn, ya’nî hazret-i Ebû Bekr ve hazret-i Ömer “radıyalla-
hü anhümâ”, Eshâb-ı kirâmın en üstünleridir. Zemânımızda bid’at 
sâhibleri, ya’nî sapıklar çoğaldığı için, bu üstünlükde şübheler hâ-
sıl olmağa başladı. Hattâ, Selef-i sâlihînin doğru inanışları unutu-
luyor. Hâlbuki, Şeyhaynın üstünlüğü, hem akl ile, hem de nakl yo-
lu ile meydânda olan bir gerçekdir. Nakl, üç yoldan gelmekdedir. 
Allahü teâlâ, sevgili Peygamberine mü’min ve sâlih halîfeler vere-
ceğini, dînini bunlarla kuvvetlendireceğini, Nûr sûresinin ellibe-
şinci âyetinde va’d buyurdu. Resûlullahın gördüğü ve Eshâb-ı ki-
râmın görüp Resûlullahın açıklamış olduğu rü’yâlar da bunu bil-
dirmişdir. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, kendinden 
sonra, Şeyhaynın halîfe olacaklarını, hem açık olarak, hem de işâ-
ret ederek, çok bildirmişdir. Hak halîfe olduklarını bildiren bu ve-
sîkalar, tevâtür yolu ile bizlere gelmişdir. O hâlde Şeyhayn, müsli-
mânların en üstünleridir. Tirmüzînin ve Hâkimin bildirdikleri ha-
dîs-i şerîfde, (Benden sonra, Ebû Bekre ve Ömere iktidâ ediniz!) 
buyuruldu. Bu hadîs-i şerîfi, Huzeyfe ve İbni Mes’ûd haber verdi-
ler. Hâkimin kitâbında, Enes bin Mâlik diyor ki, Benî Mustalak 
kabîlesi, beni, Resûlullaha gönderdi. Senden sonra, zekâtlarımızı 
kime vereceğimizi sor dediler. Gelip sordum. Resûlullah “sallalla-
hü aleyhi ve sellem”, (Ebû Bekre veriniz!) buyurdu. Tekrâr gön-
derdiler. Gelip, Ebû Bekrden sonra kime verelim dediklerini söy-
ledim. (Ömere!) buyurdu. Bir dahâ gelip, Ömerden sonra kime 
verelim dediklerini söyledim. (Osmâna!) buyurdu. Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem”, son hastalığında kendi yerine haz-

– 163 –



ret-i Ebû Bekri “radıyallahü teâlâ anh” imâm yapdı. Başkasının 
imâm olmasını açıkca red eyledi. Eshâbın büyüklerinden hazret-i
Ömer ve hazret-i Alî, hazret-i Ebû Bekrin halîfe olacağını buradan 
da anladılar. Eshâb-ı kirâmdan hiçbiri, buna karşı olmadı. Buhârî-
de diyor ki, Resûlullahın emri ile, Ebû Bekr-i Sıddîk, Eshâb-ı kirâ-
ma sabâh nemâzı kıldırıyordu. Resûlullah, ansızın oda kapısının 
perdesini aralayıp, Eshâbını nemâzda görünce tebessüm eyledi. 
Ebû Bekr-i Sıddîk Resûlullahı nemâz kıldırmağa geliyor sanarak 
geri çekildi. Eshâb-ı kirâm da, anlıyarak sevindiler. Mubârek eli ile 
işâret ederek, (Nemâzınızı temâmlayınız!) buyurdu. Perdeyi indir-
di. O gün vefât etdi. Hadîs âlimleri, sözbirliği ile bildiriyorlar ki, bir 
kadın, Resûlullahdan birşey sordu. (Sonra gel, sor!) buyurdu. Yâ 
Resûlallah! Gelince, seni bulamazsam ne yaparım deyince, (Gelin-
ce beni bulamazsan, Ebû Bekre sor!) buyurdu. 

Süâl: Hazret-i Ömer ve hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anhü-
mâ”, Resûlullah, kendinden sonra, kimin halîfe olacağını bildirme-
di dediler. Buna ne dersiniz? 

Cevâb: Bu iki imâm, Resûlullah, Eshâbını toplıyarak, kendin-
den sonra Ebû Bekre bî’at edilmesini emr buyurmadı dediler. 
Çünki, her ikisi de, nemâz kıldırması için emr olunması, halîfe ola-
cağını göstermekdedir demişlerdir. Ebû Vâîl diyor ki, hazret-i Alî 
yaralanıp yatınca, kimi halîfe yapacaksın dediler. Allahü teâlâ, si-
ze iyilik irâde buyurdu ise, en iyinizi başınıza seçersiniz buyurdu. 
Hazret-i Alînin bu sözü de, hazret-i Ebû Bekrin en üstün olduğu-
nu bildirmekdedir. Hâkimin kitâbında, hazret-i Alînin “radıyalla-
hü teâlâ anh” bildirdiği hadîs-i şerîfde, (Allahü teâlâ, Ebû Bekre 
çok rahmet eylesin! Bana kızını verdi. Hicretde beni Medîneye gö-
türdü) buyuruldu. Nizâl bin Sebre “radıyallahü anh” diyor ki, haz-
ret-i Alîye “radıyallahü anh”, neş’eli bir zemânında, kimleri arka-
daş edindin dedim. (Resûlullahın Eshâbının hepsi benim arkadaş-
larımdır), buyurdu. Ebû Bekr için ne dersin dedim. (O, öyle bir in-
sandır ki, Allahü teâlâ, Cebrâîl aleyhisselâm vâsıtası ile ve Pey-
gamberi Muhammed aleyhisselâm vâsıtası ile ona (Sıddîk) ismini 
vermişdir) dedi. Sa’îd bin Müseyyeb “rahime-hullahü teâlâ” diyor 
ki, (Ebû Bekr-i Sıddîk “radıyallahü teâlâ anh” Resûlullahın vezîri 
idi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, bütün işlerinde onun 
ile meşveret ederdi. İslâmda Resûlullahın ikincisi idi. Mağarada 
Resûlullahın ikincisi idi. Bedr gazâsında çardak altında Resûlulla-
hın ikincisi idi. Kabrde de Resûlullahın ikincisi oldu. Resûlullah, 
hiçkimseyi onun önüne geçirmez idi). Abdürrahmân bin Ganemin 
bildirdiği hadîs-i şerîfde, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”,
hazret-i Ebû Bekre ve hazret-i Ömere dedi ki, (İkinizin söz birliği 
etdiğiniz hiçbir işde sizden ayrılmam.) 

– 164 –



Allahü teâlâ, İslâm dînini hazret-i Ömer ile kuvvetlendirdi. 
Tirmüzînin ve Ebû Dâvüdün ve Hâkimin bildirdikleri hadîs-i şe-
rîfde, (Allahü teâlâ, hakkı Ömerin diline ve kalbine yerleşdirmiş-
dir) buyurdu. Buhârînin ve Müslimin bildirdikleri hadîs-i şerîfde,
(Şeytân Ömerin gölgesinden kaçar) buyuruldu. Buhârînin ve 
Müslimin bildirdikleri hadîs-i şerîfde, Resûlullah “sallallahü aley-
hi ve sellem” (Mi’râcda, Ömere verilecek olan köşkü gördüm) bu-
yurdu. Makâm-ı İbrâhîm için ve kadınların örtünmesi için ve Bedr 
gazâsında alınan esîrler için, Allahü teâlâ hazret-i Ömerin sözüne 
uygun âyet-i kerîme göndermişdir. Hâkimin bildirdiği hadîs-i şe-
rîfde, (Allahü teâlâ kıyâmet günü evvelâ Ömere selâm verecekdir) 
buyuruldu. Ebû Sa’îd-i Hudrînin bildirdiği hadîs-i şerîfde, (Cen-
netde ümmetim arasında derecesi en yüksek olan budur) buyura-
rak, Ömeri gösterdi. Hazret-i Ömer, ömre yapmak için Resûlul-
lahdan izn istedikde, izn verdi ve (Ey kardeşim, düâ ederken bizi 
unutma!) buyurdu. Abdüllah ibni Abbâsın bildirdiği hadîs-i şerîf-
de, (Ömer îmân etdiği gün, Cebrâîl aleyhisselâm geldi ve melekler
birbirlerine Ömerin müslimân olduğunu müjdelediler) buyurdu.
Tirmüzîde yazılı Akabe bin Âmirin bildirdiği hadîs-i şerîfde, (Ben-
den sonra Peygamber gelseydi, Ömer bin Hattâb Peygamber olur-
du) buyuruldu. Tirmüzîde yazılı hadîs-i şerîfde, imâm-ı Zeynel 
Âbidîn Alî, babası hazret-i Hüseynden, o da babası hazret-i Alî-
den haber veriyor: Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” ile bir-
likde oturuyordum. Ebû Bekr ile Ömer geldiler. (Bu ikisi, Pey-
gamberlerden başka, Cennetde olanların en üstünleridir) buyur-
du. İbn-i Mâcede, Enes bin Mâlik diyor ki, en çok kimi seviyorsun 
yâ Resûlallah denildikde, (Âişeyi) buyurdu. Erkeklerden kimi de-
nildikde, (Âişenin babasını) buyurdu. Tirmüzîde yazılı, Huzeyfe-
nin ve Abdüllah ibni Mes’ûdun bildirdikleri hadîs-i şerîfde, (Ben-
den sonra Ebû Bekre ve Ömere iktidâ ediniz!) buyuruldu. Tirmü-
zîde Enes bin Mâlik diyor ki, Eshâb-ı kirâm otururlarken, Resû-
lullah da gelip aralarında otururdu. Ayağa kalkmalarına izn ver-
mezdi. Hiçbiri Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” yüzüne 
bakamazdı. Yalnız Ebû Bekr ve Ömer bakarlardı. Resûlullah da 
onlara bakar, karşılıklı gülüşürlerdi. Hâkimin kitâbında yazılı Hu-
zeyfe-i Yemânînin bildirdiği hadîs-i şerîfde (Eshâbımı her mem-
lekete gönderip sünnetlerin ve farzların heryerde öğretilmesini is-
tiyorum. Îsâ aleyhisselâm da Havârîlerini bunun için göndermiş-
dir) buyurdu. Ebû Bekri ve Ömeri de gönderirmisin denildikde, 
(Bu ikisini yanımdan ayırmam. Bunlar benim kulağım ve gözüm 
gibidirler) buyurdu. Abdüllah ibni Ömerin bildirdiği ve Tirmü-
zî ile Hâkimde yazılı hadîs-i şerîfde, Resûlullah “sallallahü aley-
hi ve sellem” mescide girdi. Sağında Ebû Bekr, solunda Ömer 

– 165 –



vardı. Ellerinden tutmuşdu. (Kıyâmet günü kabrden böyle kalka-
rız) buyurdu. Hâkimin bildirdiği hadîs-i şerîfde, Ebî Ervâ diyor ki, 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” ile oturuyorduk. Ebû 
Bekr ile Ömer geldiler. (Allahü teâlâya hamd olsun ki, beni bu iki-
si ile kuvvetlendirdi) buyurdu. Tirmüzîde ve ibni Mâcede yazılı, 
Ebû Sa’îd-i Hudrînin haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Cennetde yük-
sek derecelerde olanlar, aşağıdan, gökdeki yıldızlar gibi görünür-
ler. Ebû Bekr ve Ömer onlardandır) buyuruldu. 

Hadîs âlimleri söz birliği ile bildiriyorlar ki, Ebû Mûsel-Eş’arî 
“radıyallahü anh” dedi ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” 
ile bir bağçede oturuyorduk. Birisi kapıya vurdu. Resûlullah (Ka-
pıyı aç ve gelene Cennetlik olduğunu müjdele!) buyurdu. Kapıyı 
açdım. Ebû Bekr içeri girdi. Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi 
ve sellem” müjdesini kendisine söyledim. Kapı yine vuruldu. (Ka-
pıyı aç ve gelene Cennetlik olduğunu müjdele!) buyurdu. Kapıyı 
açdım. Ömer içeri geldi. Ona da müjdeyi söyledim. Kapı yine vu-
ruldu. (Kapıyı aç! Gelene Cennetlik olduğunu müjdele ve başına 
belâlar geleceğini de söyle!) buyurdu. Kapıyı açdım. Osmân içeri 
girdi. Müjdeyi ve Allahü teâlânın kaderini kendisine söyledim. Al-
lahü teâlâya hamd olsun. Kazâlarda, belâlarda ancak Allahü teâlâ-
ya sığınılır dedi. 

Hâkimde ve İmâm-ı Ahmedin Müsnedinde yazılı, hazret-i Alî-
nin haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Başınıza Ebû Bekr geldiği ze-
mân, onu dünyâda zâhid ve âhırete râgıb bulursunuz. Başınıza Ö-
mer geldiği zemân, onu kuvvetli, emîn ve Allah yolunda kimseden 
çekinmez görürsünüz. Başınıza Alî geldiği zemân, hâdi ve mühdî 
olur. Sizi doğru yola götürür bulursunuz) buyuruldu. 

Tirmüzîde ve ibni Mâcede yazılı, Sa’îd bin Zeydin “radıyallahü 
teâlâ anh” haber verdiği hadîs-i şerîfde, (On kişi Cennetdedir: E-
bû Bekr ve Ömer ve Osmân ve Talha ve Zübeyr ve Abdürrahmân 
bin Avf ve Alî bin Ebî Tâlib ve Sa’d bin Ebî Vakkâs ve Ebû Ubey-
de bin Cerrâh). Sa’îd bin Zeyd dokuz sahâbinin ismlerini saydı. 
Onuncusunun ismini söylemedi. Bunu sordular. Ebül A’ver diye-
rek kendisi olduğunu işâret eyledi. 

İbni Mâcede ve Tirmüzîde yazılıdır ki, İrbât bin Sâriye diyor ki, 
Eshâb-ı kirâm toplanmışdık. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” buyurdu ki, (Allahü teâlâdan korkunuz. Başınızdaki emîr, 
Habeş köle olsa bile, itâ’at ediniz! Benden sonra müslimânlar ara-
sında ayrılıklar olacakdır. O karışıklık zemânlarında benim sünne-
time ve Hulefâ-i Râşidînin sünnetlerine sarılınız. Benim halîfele-
rim doğru yolu gösterirler. Onların gösterdiği yolda olunuz! Son-
radan çıkarılan şeylerden sakınınız! Bid’atlerin hepsi dalâletdir, 

– 166 –



sapıklıkdır). Resûlullaha senelerce hizmet etmiş olan Sefîne haz-
retleri diyor ki, Resûlullahdan işitdim: (Benden sonra halîfelerim 
otuz sene benim yolumu yaşatırlar. Ondan sonra, ümmetimin ba-
şına melikler gelir) buyurdu. Ebû Bekrin hilâfeti iki sene, Ömerin 
hilâfeti on sene, Osmânın hilâfeti oniki sene ve Alînin hilâfeti altı 
sene oldu dedi “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”. 

Ebû Bekrin ve Ömerin “radıyallahü teâlâ anhümâ” üstünlükle-
rini ve Cennetlik olduklarını bildiren bunlar gibi dahâ nice hadîs-i 
şerîfler vardır. Eshâb-ı kirâmın ve Muhâcirlerin ve Bedr, Uhud, 
Bî’atür-rıdvân ve diğer gazâlarda bulunanların üstünlüklerini bil-
diren yüzlerce hadîs-i şerîf, bu iki halîfeyi de, medh ve senâ etmek-
dedir. 

Bu ümmetin en üstünü Ebû Bekr ve ondan sonra Ömer oldu-
ğunu, Eshâb-ı kirâm ve Tâbi’în-i izâm sözbirliği ile bildirmişlerdir. 
Hazret-i Ebû Bekr halîfe seçildikden sonra, Eshâb-ı kirâmdan hiç-
biri buna karşı birşey söylemedi. Hazret-i Ebû Bekr, kendisinden 
sonra hazret-i Ömerin halîfe olmasını vasıyyet etdiği zemân, Es-
hâb-ı kirâmdan hiçbiri buna karşı birşey söylemedi. Abdürrahmân 
bin Avf, hazret-i Osmânı halîfe seçerken, Şeyhaynın yolunda bu-
lunmasını şart eyledi. Hâzır olanların hiçbiri buna karşı birşey söy-
lemedi. Alî, Osmânın “radıyallahü teâlâ anhümâ” kendinden dahâ 
üstün olmasına karşı oldu ise de, bu şarta karşı olmadı. 

Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” halîfe iken çeşidli yerlerde, 
Şeyhaynın kendinden üstün olduklarını çok söylerdi. Bu sözüne 
karşı şübheye düşenleri azarlardı. Eshâb-ı kirâmın büyükleri bunu 
işitirlerdi. Hiçbiri karşı gelmezdi. Buhârîde diyor ki, Enes bin Mâ-
lik (Ebû Bekr, Resûlullahın en yakınıdır. Birçok yerde Resûlulla-
hın ikincisi olmuşdur. Başımıza onun gelmesi lâzımdır. Kalkınız 
ona bî’at ediniz!) dedi. Yine Buhârîde Enes bin Mâlik diyor ki, bir 
kimse, Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” kıyâmet alâmetle-
rini sordu. (Kıyâmet için ne hâzırladın?) buyurdu. Hiçbirşey yapa-
madım. Yalnız, Allahü teâlâyı ve Onun Resûlünü “sallallahü aley-
hi ve sellem” çok seviyorum dedi. (Kıyâmetde, sevdiklerinin ya-
nında olursun!) buyurdu. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” bu sözünü işitince çok sevindim. Ben de Resûlullahı “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” ve Ebû Bekri ve Ömeri çok seviyorum. On-
lar gibi olamadı isem de, bu sevgimin, beni onların yanında bulun-
durmasını istiyorum dedim. 

Hazret-i Alî, (Allahü teâlâ Ebû Bekre rahmet eylesin. Kur’ân-ı 
kerîmi o topladı. Resûlullah hicret ederken, o hizmet eyledi. Ömer 
mescidlerimizi aydınlatdığı gibi, Allahü teâlâ, Ömerin kabrini nûr 
ile aydınlatsın) diye düâ etdi. Sâlim bin Ebil-Ca’d diyor ki, Necrân-

– 167 –



da kırkbin kişi barınıyordu. Hazret-i Ömer onları vatanlarından çı-
kardı. Hazret-i Alîye gelip, şefâ’at etmesini yalvardılar. Bunları
kovdu. (Ömerin her işi doğrudur) dedi. Hazret-i Alî, hazret-i Öme-
ri kötüleyici olsaydı, Necrânlılara karşılık olarak söylerdi. Hâlbuki 
söylemedi. Onu övdü. Ebû Ya’lânın haber verdiği rü’yâ ta’bîrinde,
hazret-i Hasen, hazret-i Ömeri medh etmişdir. Hâkim, kitâbında 
diyor ki, Abdüllah bin Ca’fer-i Tayyâr, (Ebû Bekr bize vâlî olduğu 
zemân, onu insanların en iyisi ve en merhametlisi bulduk) derdi. 
Zeyd-i Şehîd, savaşa giderken, (Babalarım, Şeyhaynı çok severler-
di) demişdir. Hâkimin kitâbında, Abdüllah ibni Abbâsın hazret-i
Ömeri öven sözleri uzun yazılıdır. İmâm-ı Ahmedin Müsnedinde, 
Hasen bin Zeyd diyor ki, babam Zeyd, babası Hasenden işiterek 
dedi ki, babam hazret-i Alîden işitdim. Dedi ki, Resûlullah ile otu-
ruyordum. Ebû Bekr ile Ömer geldiler “radıyallahü teâlâ anhümâ”. 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Yâ Alî! Bu ikisi, Cennet-
de bulunanların en üstünleridir. Peygamberlerden başka, bunlar-
dan üstün kimse yokdur!) buyurdu. 

Bir kimsenin başkasından efdal olması demek, birçok iyilikler-
de ortak olup, birincisinde başka iyiliklerin de bulunması demek-
dir. Bütün kemâlâtın kaynağı, Resûlullahın sohbetidir. Eshâb-ı ki-
râmın hepsi, bu sohbetde bulunmakla şereflendiler. Böylece, bü-
tün ümmetden üstün oldular “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”. 
Ebû Bekr-i Sıddîk, sohbetde hepsinden çok bulundu. Hepsinden 
üstün oldu. Şeyhaynde ayrıca, hakkı anlamak ve bildirmek üstün-
lüğü de herkesden çok idi. Abdüllah bin Mes’ûd diyor ki, Arabis-
tân halkının bilgileri terâzînin bir kefesine, Ömerin ilmi de öteki 
kefesine konsa, Ömerin bilgisi ağır gelir. Bugün bilinen hadîs-i şe-
rîflerin hemen hepsinde Şeyhaynın rivâyetleri vardır. Şeyhaynın 
bildirdiği hadîsleri, yalnız râvîleri arasında Şeyhaynın ismleri bu-
lunan hadîsler sanmamalıdır. Kitâblarda bulunan Merfû’ hadîsle-
rin hepsini Şeyhayn rivâyet etmiş olup, bunları başka Sahâbîler ir-
sâl eylemişdir. Şeyhayn “radıyallahü anhümâ”, Eshâb-ı kirâmı, 
feth olunan memleketlere gönderdiler. Hadîs-i şerîfleri yaymala-
rını emr eylediler. Hâkimin kitâbında, Mûsâ bin Alî bin Rebâh
haber veriyor: Hazret-i Ömer, hutbede dedi ki, (Kur’ân-ı kerîmde 
müşkili olan, Ubeyy bin Kâ’ba sorsun. Halâlı harâmı Mu’âzdan, 
Ferâiz bilgisini Zeyd bin Sâbitden, mal kazanmak yollarını da 
benden sorup öğreniniz!). (İstî’âb) kitâbında diyor ki: Filistine ilk 
ta’yîn edilen kâdî [ya’nî hâkim] Ubâde bin Sâmitdir. Filistin vâlîsi 
olan Mu’âviye, kâdînin bir hükmünü beğenmedi. Beğeneceği gibi 
hükm etmesi için, sıkışdırdı. Ubâde, böyle yerde adâlet yapılamaz
diyerek, Medîneye geldi. Halîfe Ömer, isti’fâsını kabûl etmeyip, 
geri gönderdi. (Senin ve senin gibi emîn hâkimlerin bulunmadığı 

– 168 –



yerde adâlet olamaz) buyurdu. Mu’âviyeye emr yazıp, (Ubâdenin 
işine karışma!) dedi. İstî’âb kitâbında, Hasen diyor ki, (Halîfe 
Ömerin, fıkh öğretmek için, bizim memlekete gönderdiği on âlim-
den biri, Abdüllah bin Magfel idi). Dârimînin kitâbında, Ömer bin 
Eşca’ diyor ki, (Halîfe Ömer buyurdu ki, bir zemân gelir, Kur’ân-ı 
kerîme yanlış, bozuk ma’nâ verenler görülür. Doğrusunu, hadîs 
âlimlerinden öğreniniz! Çünki, Kur’ân-ı kerîmi en iyi hadîs âlimle-
ri bilir). Dârimînin kitâbında, Meymûn bin Mehrân diyor ki, (Haz-
ret-i Ebû Bekre da’vâcı gelince, Kur’ân-ı kerîme göre hükm eder-
di. Kur’ân-ı kerîmde bulamazsa, hadîs-i şerîfe göre hükm ederdi. 
Hadîs-i şerîflerde de bulamazsa, Eshâb-ı kirâma anlatır, Resûlulla-
hın böyle da’vâya cevâb verdiğini bilen varmı derdi. Sözbirliği ile 
cevâb verilirse, hamd edip, öylece hükm ederdi. Haber verilmezse, 
Eshâbın büyüklerini toplar. Onlara anlatır. Sözbirliğine varırlarsa, 
öylece hükm ederdi). Hazret-i Ömer de, kâdî Şüreyhe, böyle yap-
masını, hiç cevâb bulamazsa, kendi ictihâdı ile hükm etmesini emr 
eylemişdi. Yine Dârimîde Abdüllah ibni Yezîd bildiriyor ki, (Ab-
düllah ibni Abbâsa birşey sorulunca, Kur’ân-ı kerîmde ve hadîs-i 
şerîflerde bulamazsa, hazret-i Ebû Bekrin ve Ömerin sözlerine 
uyarak cevâb verirdi. Onların sözlerinde de bulamazsa, kendi icti-
hâdı ile söylerdi). Dârimîde, Huzeyfe buyurdu ki, fetvâ verecek 
kimsenin, mensûh ve nâsih olan âyetleri bilmesi lâzımdır. Bunları 
bilen kim vardır dediklerinde, Ömer-übnül-Hattâb onlardandır 
dedi. Dârimîde, Ziyâd bin Cedîr diyor ki, hazret-i Ömerle konuşu-
yordum. İslâmiyyeti yıkan şey nedir dedi. Siz söyleyiniz dedim. 
(Din adamlarının yanlış söylemesi ve münâfıkların bozuk fikrleri-
ni âyet ile ve hadîs ile isbâta kalkışarak müslimânları aldatmaları 
ve sapıkların hükm sâhibi olmaları, İslâmiyyeti yıkar) buyurdu. 
Yine Dârimîde, Amr bin Meymûn, hazret-i Ömer ölünce ilmin üç-
de ikisi gitdi dedi. Bunu İbrâhîme söylediklerinde, Ömer ilmin on-
da dokuzunu götürdü dedi. Dârimîde, Amr bin Ebû Süfyân dedi 
ki, hazret-i Ömer “radıyallahü teâlâ anh” (Bildiklerinizi yazarak, 
unutulmakdan koruyunuz!) buyurdu. Hadîs ilminin temeli, haz-
ret-i Ömerin bu sözüdür. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” zemânında ve hazret-i 
Ebû Bekr zemânında açıklanmamış olan çok mes’ele vardı. Haz-
ret-i Ömer, bunların hepsini icmâ’a bağladı. Bunlarda şübhe bırak-
madı. Hazret-i Ömerin bildirmediği mes’elelerde kıyâmete kadar 
sözbirliği olmaz. Hazret-i Ömerin gayreti olmasaydı, İslâm âlimle-
ri kıyâmete kadar güç durumda kalırlardı. İslâmiyyetin bayrağını 
ellerinde yürüten Ehl-i sünnetin temeli, hazret-i Ömer Fârûkûn 
sözbirliği yapdığı mes’elelerdir. 

– 169 –



İmâm-ı Ahmedin (Müsned) kitâbında, Abdürrezzâk diyor ki, 
İbni Cüreyhden dahâ iyi nemâz kılan görmedim. İbni Cüreyh, 
böyle kılmağı Atâdan, o da Abdüllah bin Zübeyrden, bu da Ebû 
Bekr-i Sıddîkdan, Ebû Bekr de Resûlullahdan görerek öğrendi-
ler. Hazret-i Ebû Bekrin ve hazret-i Ömerin, fıkhın bütün kolla-
rındaki sözlerini, Şâh Veliyyullah-ı Dehlevî sahîfeler dolusu nakl 
ediyor. Bunları okuyan insâflı kimse, her iki halîfenin islâm mem-
leketlerini genişletmekdeki hizmetleri gibi, islâm ilmlerini yay-
makda da, büyük gayretleri ve hizmetleri olduğunu iyi anlar. Bu-
nun içindir ki, hazret-i Alî, (Ömerin buluşları hep doğrudur) bu-
yurdu. Bir kerre de, (Ömerin kamçısı, bizim kılıncımızdan dahâ 
fâidelidir) dedi. Hadîs-i şerîfde, (Zemânların en hayrlısı, benim 
zemânımdır. Sonra, bundan sonraki asrdır) buyuruldu. Eshâb-ı ki-
râm “aleyhimürrıdvân”, kendilerinden sonra gelenler ile Resûlul-
lahın arasında vâsıta oldukları için, onlardan üstün oldular. Her 
asrın müslimânları, sonraki asrlardakilere İslâmiyyeti bildirmekle, 
onların üstâdları olmuşlar. Onlardan dahâ hayrlı, dahâ üstün ol-
muşlardır. Aynı asrda yaşıyanlar arasında da, öğretici olanlar, öğ-
retdiklerinden dahâ üstündür. Şeyhaynın fadl-ı küllîsi buradan 
gelmekdedir. İmâm-ı Ahmedin kitâbında hazret-i Alî buyuruyor 
ki, birisinden hadîs işitdiğim zemân yemîn etdirirdim. Yemîn 
edince kabûl ederdim. Yalnız Ebû Bekri hemen tasdîk ederdim. 
Ebû Bekr dedi ki, Resûlullahdan “sallallahü aleyhi ve sellem” işit-
dim. Buyurdu ki, (Günâh işlemiş kimse, abdest alır. Sonra iki 
rek’at nemâz kılar. Sonra istigfâr ederse, günâhı afv olur).[1] Haz-
ret-i Ömeri yaraladıkları zemân, Abdüllah bin Abbâs ziyâretine 
gelip, (Yâ Emîrel-mü’minîn! Sana Cenneti müjdelerim. Herkesin 
inanmadığı zemân, müslimân oldun. Herkes Resûlullaha düşman-
lık ederken, sen Onunla berâber cihâd etdin. Resûlullah “sallalla-
hü aleyhi ve sellem”, senden râzı olarak vefât etdi. Senin halîfe ol-
mana kimse karşı çıkmadı. Şehîd olarak can veriyorsun) dedi. 

Resûlullaha ilk îmân eden adam, Ebû Bekr-i Sıddîkdır. Haz-
ret-i Alî îmân ederken çocuk idi. Resûlullahın evinde ve himâye-
sinde idi. Hazret-i Ebû Bekrin hazret-i Alîden de önce îmân etdi-
ğini bildirenler vardır. Îmân etdiğini ilk önce herkese duyuran ve 
başkalarının da îmân etmesine sebeb olan, Ebû Bekrdir. Ebû Am-
rin (İstî’âb) kitâbında, Afîrenin kölesi Ömer diyor ki, (Hazret-i 
Alî îmân etdiğini babası Ebû Tâlibden bile sakladı. Ebû Bekr ise, 
îmân etdiğini arkadaşlarına bildirip, onları da îmân etmeğe çağır-
dı). Şa’bî diyor ki, önce kimin îmân etdiği, Abdüllah ibni Abbâsa 

[1] İstigfârın nasıl yapılacağı (Hak Sözün Vesîkaları) kitâbımızın 344.cü 
sahîfesinde yazılıdır. 

– 170 –



soruldu. Hassân bin Sâbitin şi’rini işitmedin mi dedi. Bu şi’rde, 
(Resûlullahı tasdîkde insanların birincisi Ebû Bekrdir) denilmek-
dedir. Bu kasîde, Eshâb-ı kirâm arasında yayılmışdı. Bunu hazret-i 
Alî de okurdu. Cerîr, Ebû Nadradan haber veriyor. Ebû Nadra de-
di ki, hazret-i Ebû Bekr, hazret-i Alîye (Ben senden önce îmân et-
dim) dedi. Hazret-i Alî bunu red etmedi. Hazret-i Ebû Bekr îmân 
etdiği zemân kırkbin dirhem gümüş parası vardı. Bunların hepsini
Resûlullaha ve îmân edenlere sarf etdi. Îmân etdikleri için işkence 
yapılan yedi köleyi bu paradan satın alıp âzâd etdi. Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem”, Mekkede kaldığı onüç sene içinde, 
hergün sabâh ve akşam Ebû Bekrin evine gelirdi. Bunu Buhârî ha-
ber veriyor. Hazret-i Hadîce vefât edince, Resûlullah çok üzüldü.
Hazret-i Ebû Bekr, kızı Âişeyi elinden tutup, (Yâ Resûlallah! Kı-
zımı zevceliğe kabûl buyur. Sana hizmet ederek hüznünü azaltsın)
dedi. Resûlullah, hazret-i Âişeyi Medînede kabûl buyurdu. Mi’râ-
cı ilk tasdîk eden, Ebû Bekr-i Sıddîkdır. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem” Mekkeden Medîneye hicret ederken, hazret-i 
Ebû Bekr berâber gidip, gece gündüz hizmet etdi. Bedr gazâsında 
Resûlullahın yanından ayrılmadı. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve 
sellem”, zafer için çok düâ etdi. Ebû Bekr, düânın kabûl olduğunu 
anlayınca, (Yâ Resûlallah! Artık üzülme! Allahü teâlâ bize yetişir) 
dedi. Çok yerde, Vahy gelmeden önce, Eshâb-ı kirâma, böyle il-
hâm olmuşdur. Ezân için Abdüllah bin Zeydin rü’yâsı ve hazret-i
Ömerin kıyâsı da Vahyden önce olmuşdu. 

Uhud gazâsında, hazret-i Ebû Bekr, Resûlullahı korumak için, 
son gayretle çalışdı. Hendek gazâsında hendeğin bir kısmını koru-
mak vazîfesi hazret-i Ebû Bekre verildi. Şimdi (Mescid-i Sıddîk), o 
kısmda bulunmakdadır. Hayber gazâsında birkaç kal’anın alınma-
sı için Ebû Bekr savaşdı. Hâkimin kitâbında, Berîde-i Eslemî diyor 
ki, Resûlullahda şakîka denilen başağrısı olduğu zemân, bir iki gün 
dışarı çıkmazdı. Haybere gelince, şakîka başladı. Çadırından çık-
madı. Bayrağı Ebû Bekr alıp şiddetli savaş yapdı. Resûlullah Mek-
keyi alıp, Mescide girince, Ebû Bekr, babasını bağlı olarak Resû-
lullaha getirdi. Îmân etmesini söyledi. Resûlullah, (Yâ Ebâ Bekr! 
Bu ihtiyârı buraya yormasaydın iyi olurdu. Biz onun evine gider-
dik) buyurdu. Ebû Bekr de, Yâ Resûlallah, onun senin ayağına 
gelmesi lâzımdır dedi. Resûlullah, Ebû Bekrin babasını, mubârek 
dizleri önüne oturtup, göğsünü sıvadı ve (Müslimân ol!) buyurdu. 
O da, hemen îmân etdi. Babasının ve oğullarının îmân etmeleri, 
Eshâb-ı kirâm arasında Ebû Bekrden başkasına nasîb olmadı “ra-
dıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”. 

Hicretin dokuzuncu senesinde, Resûlullah hazret-i Ebû Bekri 
hac için emîr yapdı. Hazret-i Alînin oğlu Muhammed bin Hane-

– 171 –



fiyye diyor ki, (Ebû Bekr hacca gitdikden sonra, (Berâet) sûresi in-
di. Hazret-i Alîye okuyup, bunu Nahr günü Minâda hâcılara oku 
buyurdu. Hazret-i Ebû Bekr, Mekkede hazret-i Alîyi görünce, 
Emîr olarak mı, yoksa me’mûr olarak mı geldin dedi. Hazret-i Alî 
de, me’mûr olarak geldim dedi. Hazret-i Ebû Bekr, herkese hac 
vazîfelerini yapdırdı. Nahr günü gelince, hazret-i Alî hâcılara ezân 
okuyup, Berâet sûresini ve Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve 
sellem” emrlerini okudu). 

Vedâ’ haccında, Resûlullahın eşyâsı ile Ebû Bekrin eşyâsı bir 
devede idi. Resûlullah hasta olunca, mescide geldi. Uzun hutbe
okudu. Önce, Uhud şehîdleri için düâ ve istigfâr etdi. Sonra, (Al-
lahü teâlâ, bir kulunu dünyâda kalmak ile âhırete gitmek arasında 
serbest bırakdı. O da, Allahü teâlânın ni’metlerine kavuşmağı iste-
di) buyurdu. Bu sözlerin, Resûlullahın yakında vefât edeceğini 
gösterdiğini yalnız Ebû Bekr anlayıp ağladı ve (Yâ Resûlallah “sal-
lallahü teâlâ aleyhi ve sellem” sen ölme! Senin yerine biz ölelim. 
Çocuklarımız ölsünler!) dedi. 

Hazret-i Ömer, Resûlullahdan önce, yirmi Sahâbî ile birlikde, 
Medîneye hicret etdi. Hazret-i Ebû Bekrin müşâviri ve kâdîsi idi.
İlk islâm hâkimi hazret-i Ömerdir. Resûlullahın iki işi vardı. Biri 
Kitâbı ve Sünneti öğretmek idi. İkincisi, tedbîr-i menzil ve siyâset-
i medîne idi. Ya’nî islâmiyyeti yürütmek, yapdırmak idi. Hazret-i
Ömer halîfe olunca, bu iki vazîfeyi tam yapdı. Resûlullah “sallalla-
hü aleyhi ve sellem”, rü’yâsında, bir kadeh sütden içdi. Artanını
hazret-i Ömere verdi. Bunu ilm ile ta’bîr buyurdu. Hazret-i Öme-
rin, zemânının en âlimi olduğunu, Eshâb-ı kirâm sözbirliği ile bil-
dirdiler. Onun halîfe olması, Allahü teâlânın müslimânlara büyük 
rahmeti oldu. Hicretin onbeşinci senesinde Hums şehri alınınca, 
rum kayseri Heraklius buradan Kostantiniyyeye [ya’nî İstanbula] 
kaçdı. Kadsiye muhârebesinde yedibin müslimân, altmışbin mecû-
sî aceme gâlib geldi. Onaltıncı senede Haleb ve Antakya sulh ile
alındı. Bu senede Ebû Ubeyde, Kûfe şehrini yapdı. Hazret-i Ömer, 
Beyt-ül-mukaddese geldi. Yirmibirinci senede, Mısr alındı ve Ne-
hâvend zaferi kazanıldı. Yirmiikinci senede, Mugîre bin Şu’be,
Azerbaycânı ve Amr ibni Âs, Trablusgarbı aldı. (Ravdat-ül-ah-
bâb) da diyor ki, hazret-i Ömer zemânında binotuzaltı büyük şehr 
alındı. Dörtbin câmi’ yapıldı. Dörtbin kilise harâb oldu. Cum’a ne-
mâzı için bindokuzyüz minber yapıldı. İlk islâm ordusunu kuran,
asker ta’lîm ve terbiye eden, hazret-i Ömerdir “radıyallahü teâlâ 
anh”. 

Peygamberler “aleyhimüsselâm”, bütün insanlara rahmet ola-
rak gönderilmişlerdir. Cehâleti ve zulmü kaldırmışlardır. Bu hayr 
ve rahmet, Şeyhayn zemânında da tam hâsıl oldu. Halîfelik de bu 

– 172 –



demekdir. Târîh gösteriyor ki, Şeyhaynden sonra, hiç kimse bu de-
receye çıkamadı. Ayrılıklar, kan dökülmesi başladı. Şeyhayn, islâ-
miyyeti en za’îf hâlden, en kuvvetli hâle yükseltdiler. Bu hizmet, 
başkalarına nasîb olmadı. Şeyhayn “radıyallahü teâlâ anhümâ” ze-
mânında icmâ’ yapılan bilgilerin hiçbirinde dört mezheb arasında 
ayrılık yokdur. Onların bildirmediklerinde ihtilâflar hâsıl olmuş-
dur. Bu sözümüzü, üsûl âlimleri anlar. Câhil din adamları anlamaz. 

Her müslimân düşünmeli! Kâfirden, mecûsîlerden kendisini a-
yıran şeref nedir? Bu şereflerin birincisi, Kur’ân yoludur. Kur’ân-ı 
kerîmi toplıyan, Şeyhayndır. Akâ’id ve fıkh bilgilerini toplıyan, ic-
mâ’ bilgilerini ortaya koyan, gizli kalmış bilgileri açıklıyan ve Es-
hâb-ı kirâmı toplayıp Kıyâs yapan, hazret-i Ömerdir. Her şehre 
Kur’ân hâfızı ve hadîs âlimi ta’yîn etdi. Bugün bilinen İslâm ilmle-
rinin hepsini, Şeyhayn ortaya koydu. Arabı, acemi hidâyete geti-
ren, Şeyhayndır “radıyallahü teâlâ anhümâ”. Arab ve acem de, bü-
tün insanların hidâyete kavuşmasına, medeniyyete ermelerine vâ-
sıta oldu. Bunu kimse inkâr edemez. Şeyhayna bütün insanlar min-
netdârdır. Bunu anlıyamamak, güneşi görememeğe benzer. 

Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ”, Şeyhaynın üs-
tün olduğunu, iki dâmâdı da sevmek lâzım olduğunu bildirdi. Çün-
ki müslimânın birinci vazîfesi, Kur’ân-ı kerîme ve hadîs-i şerîflere 
uymağı istemekdir. İkinci vazîfe, bunları öğrenmekdir. Bunları öğ-
renmezse, islâmiyyete uyamaz. Mülhid olur. Bu bilgileri toplıyan, 
ortaya koyan, Şeyhayndır. 

Dört mezhebden birinde bulunan kimse, kendi mezhebi imâ-
mının dahâ üstün olduğunu bildirmeğe çalışır. Böyle bilmezse, o 
mezhebe uyması sahîh olmaz. Bunun gibi, Kur’ân-ı kerîmi ve ha-
dîs-i şerîfleri ortaya koyanların ve her ikisinin ma’nâlarını bildi-
renlerin üstün olduklarına inanmıyan kimse, onların bildirdiği dî-
ne uymuş olamaz. Şî’îlere göre halîfenin bütün ümmetden efdal 
olması ve ma’sûm olması ve Allahü teâlâ ve Resûlullah tarafından 
seçilmiş olması lâzımdır. Bu sözleri hem doğru, hem de yanlış 
ma’nâya çekilebilir. Bütün ümmetden üstün olmak, Peygamber 
vekîli olan halîfeler için sahîhdir. Çünki, bunlar, âyet-i kerîmeler-
den ve hadîs-i şerîflerden ma’nâ çıkarır ve islâmiyyeti bildirirler. 
İslâmiyyeti heryere yayarlar. Bunlar bütün ümmetden üstün ol-
mazsa, yapdıklarına güvenilmez. Ma’sûm yerine mahfûz demek 
lâzımdır. Ya’nî Allahü teâlâ onları korur ve kuvvetlendirir. Allah 
ve Resûlü tarafından seçilmek yerine de, nass ile işâret olunmak 
demek lâzımdır. Ehl-i sünnet vel-cemâ’at böyle söylemişdir. Böy-
lece Şeyhaynın, hattâ dört halîfenin hak halîfe olduklarını bildir-
mişlerdir. İslâmiyyetin başlangıcında halîfelerin böyle olması lâ-

– 173 –



zımdır. Çünki, islâmiyyeti kurdular ve heryere yaydılar. Dört halî-
feden sonra gelenler ise, (Melik-i adûd) idi. Devlet ve hükûmet re-
îsi idiler. İlm başka ellerde idi. Müftîler de böyledir. İlk zemânlar-
da, müftîlerin âlim olması lâzım idi. Şimdi ise müftî olmak için, es-
kilerin kitâblarını okuyup anlıyabilmek kâfîdir. Ma’sûm olmak da, 
âdet olarak yapılan işlerde ma’sûmlukdur. Çünki, şimdi insanların 
mu’âmeleleri, kazanmaları, geçimleri âdete göredir. Akla dayanan 
temel bilgilere göre değildir. 

Hazret-i Osmân da, hakîkî halîfedir. Resûlullahın halası olan 
Bîda, hazret-i Osmânın anasının anasıdır. Câhiliyyet zemânında zi-
nâ ve içki ile hiç kirlenmedi. İlk îmâna gelenlerdendir. Dinden çı-
karmak için amcasının yapdığı işkencelere dayandı. Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” iki kızı ile evlenmek şerefine kavuş-
du. Allah yolunda evini, barkını, malını, mülkünü ve ticâretini bı-
rakıp Habeşistâna hicret etdi. Sonra Medîneye de hicret etdi. 
Kur’ân-ı kerîmi toplıyan Muhâcirlerden birisidir. Vazîfe ile başka 
yere gönderildiği için, Bedr, Uhud gazâlarında ve Hudeybiyye 
bî’atinde bulunmadı. Diğer bütün gazâlarda bulundu. Bedr zemâ-
nında Medînede Resûlullahın sevgili kızının tedâvîsine çalışması 
emr olunmuşdu. Bedrde bulunanların sevâbına ve ganîmetine ka-
vuşacağı bildirilmişdi. Uhudda bulunmıyanların afv oldukları, â-
yet-i kerîme ile bildirilmişdir. Hudeybiyyede Osmânın Allah işin-
de ve Resûlullah işinde olduğu hadîs-i şerîfde bildirildi. Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” kendi mubârek eline, Osmânın elidir 
diyerek öteki eli ile müsâfeha etdi. Eshâb-ı kirâmı susuzlukdan kur-
tarmak için bir kuyu satın aldı. Tebük gazâsında dokuzyüzelli deve 
ve elli at ve sayısız para vererek yardım yapdı. (Osmâna bugünden 
sonra yapacakları hiç zarar vermez) hadîs-i şerîfi ile şereflendi. Re-
sûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Mescidimizi genişletene, 
Cennetde dahâ iyisi vardır) buyurunca, etrâfındaki altı arsayı satın 
alıp mescide ekledi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, Ebû
Bekr ve Ömer ve Osmân ile (Sübeyr) dağının üstünde iken zelze-
le olunca, (Ey Sübeyr! Sallanma! Üzerinde Nebî, Sıddîk ve Şehîd 
var!) buyurdu. Böylece Ömer ve Osmânın şehîd olacaklarını müj-
deledi. Bir hadîs-i şerîfde, halîfe olacağı bildirilerek, (Allahü teâlâ 
sana bir gömlek giydirir. Onu çıkartmak isterlerse, çıkarma!) bu-
yuruldu. Kur’ân-ı kerîmi toplamak ve yer yüzüne yaymak şerefi 
ona nasîb oldu. Kâbile kadar Asya ve İstanbula kadar Anadolu, 
onun zemânında müslimân oldu. Resûlullah, hazret-i Osmânın 
boynuna sarılarak, (Sen benim dünyâda ve âhıretde sevgilimsin!) 
buyurdu. Talhaya karşı da, (Ey Talha! Her peygambere ümmetin-
den biri arkadaş olacakdır. Benim Cennetde arkadaşım Osmândır) 
buyurdu. 

– 174 –



Dinleri, îmânları za’îf olan birçok kimse, Mısrdan Medîneye 
geldi. Bunlar Eshâbdan ve Tâbi’înden değildi. Eshâb-ı kirâma
karşı kin besliyorlardı. Üç şeyden birini kabûl etmesi için hazret-i 
Osmânı sıkışdırdılar. Hilâfetden çekil veyâ âmirlerin, vâlîlerin 
ta’yîn ve azl edilmelerini bize bırak. Yâhud seni öldürürüz dediler. 
Hazret-i Osmân, Resûlullahın vasıyyetine uyarak, halîfelikden çe-
kilmedi. Ta’yînleri onlara bırakmak da, hilâfet vazîfesini bırak-
mak olacağından, buna da râzı olmadı. Mısrlılar halîfenin evini 
sardılar. Medînede bulunan Eshâb-ı kirâmın bir kısmı, işin ölüme 
varacağını zan etmedi. Mısrlıları geri gidecek sandılar. Bir kısmı 
da, azgınlara karşı koyacak güçde değildi. Osmân “radıyallahü
anh” Âdem aleyhisselâmın iki oğlundan hayrlısının yolunu tutdu. 
Sıkıntılara katlandıkdan sonra şehîd edildi. Bu habere Eshâb-ı ki-
râm çok üzüldü. Başka felâketler de başlamasın diye harekete 
geçdiler. Mısrlılar korkarak, kurtuluşu hazret-i Alîyi halîfe yap-
makda buldular. Eshâb-ı kirâm da, buna karşı gelmediği için, haz-
ret-i Alî halîfe seçildi. Eshâb-ı kirâmdan hazret-i Âişe, Talha, Zü-
beyr ve Benî Ümeyyeden birçoğu, kâtilleri yakalamak için, arka-
larından Basraya gitdi. Halîfe seçimi, kâtillerin öncülüğü ile yapıl-
dığı için fitneli seçim dediler. Halîfe de arkalarından gitdi. Mısrlı-
lar halîfenin etrâfında idi. Anlaşma olamadı. Halîfe Kûfeye gitdi. 
Asker toplayıp, Basraya yürüdü. Cemel vak’ası oldu. Bunun üze-
rine Şâm vâlîsi Mu’âviye “radıyallahü teâlâ anh” işe karışdı. Sıffîn 
harbi başladı ise de, iki tarafın hakemleri hazret-i Mu’âviyeyi ha-
lîfe yapdı. Eshâb-ı kirâmın çoğu ve müslimânların çoğu buna uy-
du. Niyyeti bozuk olan fitneciler (Harûrâ) denilen yerde toplandı. 
Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” bunların üzerine yürüyüp, bu 
(Hâricî)leri öldürdü. Kurtulanlarından [Abdürrahmân ibni Mül-
cem isminde] biri, hazret-i Alîyi, sabâh nemâzına giderken şehîd 
eyledi. 

İslâm âlimlerine göre, hazret-i Osmânın şehîd edilmesinde, 
hazret-i Alînin bir ilişiği yokdur. Bunu kendisi de çeşidli hutbele-
rinde söylemişdir. İmâm-ı Nevevî buyuruyor ki, (Hazret-i Osmân, 
hak halîfe idi. Zulm olunarak şehîd edildi. Fâsıklar tarafından şe-
hîd edildi. Bu zulme hiçbir Sahâbî karışmamışdır. Alçaklar, Mısr-
dan geldi. Medînedeki Sahâbîler bunlara karşı koyamadı. Hazret-i 
Alînin hilâfeti de, sözbirliği ile sahîhdir. O hayâtda iken başka bir 
halîfe yokdur. Hazret-i Mu’âviye de âdildir, üstündür. Eshâb-ı ki-
râmdandır. Aradaki savaşlar, şübhe üzerine oldu. Taraflardan her-
biri, kendinin hak yolda olduğunu bilmişdi. Bu harbler, hiçbirinin 
adâletden düşmesine sebeb olmamışdır. İctihâdda ayrıldılar. Bun-
ların hâli, mezheb imâmlarının ayrılmaları gibidir. Bu ayrılıkları, 
hiçbirini sevmemeğe sebeb olmamışdır). Bu muhârebeler zemâ-

– 175 –



nında, Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” ictihâd-
ları üç dürlü oldu: Birinci kısm, hazret-i Alînin hilâfetini haklı gör-
dü. Karşı tarafı bâğî bildi. Bunlara, bâğîlerle harb etmek vâcib ol-
du. İkinci kısm, karşı tarafı haklı gördü. Hazret-i Alîyi bütün müs-
limânlar seçmedi. Medîne ehâlîsi de zor ile, korku ile kabûl etdi. 
Kûfeliler ise, ictihâd ile değil, kötü maksad ile katıldı dediler. 
Üçüncü kısm, bir tarafı tercîh edemedi. Bunların harbe karışma-
maları vâcib oldu. Çünki, bâğî olmıyan müslimân ile harb etmek 
halâl değildir. 

Abdülkâdir-i Geylânî “kaddesallahü teâlâ sirrehül’azîz” (Gun-
ye) kitâbında diyor ki, (İmâm-ı Ahmed bin Hanbel, hazret-i Tal-
hanın ve Zübeyrin ve hazret-i Âişenin ve hazret-i Mu’âviyenin “ra-
dıyallahü anhüm” muhârebelerini konuşmamalıdır. Çünki, Allahü 
teâlâ, kıyâmet günü Eshâb-ı kirâm arasında hiçbir geçimsizlik bu-
lunmayacağını, Cennetde karşılıklı oturup sohbet edeceklerini bil-
dirmekdedir dedi. Hazret-i Alî, bu muhârebelerde hak üzere idi. 
Çünki, kendinin sahîh halîfe seçildiğine inanıyordu. Kendine karşı 
olanlara bâğî diyordu. Onlarla harb etmesi câiz oldu. Hazret-i Alî 
ile harb eden hazret-i Mu’âviye ve Talha ve Zübeyr “radıyallahü 
anhüm” ise, şehîd edilen halîfenin kâtillerine kısâs yapılmasını is-
tiyorlardı. Kâtillerin hepsi, hazret-i Alînin askeri içinde idi. Müsli-
mânların, bu büyüklerin işine karışmamaları, işin çözülmesini Al-
lahü teâlâya bırakmaları lâzımdır). 

Hadîs-i şerîfde (Ammâr bin Yâseri bâğîler şehîd edecekdir. 
Onları Cennete çağırır. Onlar ise, onu Cehenneme çağırmakdadır) 
buyuruldu. Hadîs-i şerîfden bu fakîr [ya’nî Şâh Veliyyullah Ahmed 
Sâhib Dehlevî] şöyle anlıyorum ki, (Hazret-i Alî “radıyallahü 
anh”, zemânının en üstünü idi. En üstün olan halîfe seçilirse, islâ-
miyyet dahâ iyi yürütülür. Başkası halîfe olursa, islâmiyyetin yürü-
tülmesinde gevşeklik olur. Birincisinde millet Cennete, ikincisinde 
Cehenneme sürüklenir. Ammâr bin Yâser birincisini istiyordu. 
Hadîs-i şerîfi böyle anlamak, hazret-i Alînin şerefini artdırmakda, 
karşı tarafdakileri de ma’zûr göstermekdedir). Peygamberimiz 
“sallallahü aleyhi ve sellem” (Müctehid ba’zan doğruyu bulur. 
Ba’zan da yanılır) buyurdu. Eshâb-ı kirâmın büyüklerinden Sa’d
bin Ebî Vakkâs ve Abdüllah bin Ömer ve Üsâme bin Zeyd ve Ebû 
Mûsel Eş’arî ve Ebû Mes’ûd ve dahâ birçok Sahâbî “radıyallahü 
teâlâ anhüm ecma’în” bu muhârebelere katılmadı. Bunlar, (Fitne 
zemânında oturunuz!), ya’nî fitneye karışmayınız hadîs-i şerîfine 
uydular. Fekat bunların hepsi, hazret-i Alîyi çok sever ve çok över-
lerdi ve hilâfete lâyık olduğunu söylerlerdi. Ba’zısının sözleri, onun 
hilâfete hakkı olmadığını değil, halîfe seçilmesinde uygunsuzluk 
bulunduğunu göstermekdedir. 

– 176 –



Tenbîh: Çok kimseler sanıyor ki, Eshâb-ı kirâmdan bu muhâre-
beye katılmıyanlar “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”, (Müsli-
mânlarla harb etmeyiniz!) emrine uymuşlardır. Hâlbuki bu emr, 
hükûmete karşı harb etmeyiniz demekdir. Harbe karışanlara ge-
lince, bunlara göre, hükûmete yardım etmemek, fitne, fesâd çık-
masına sebeb olur. Fesâdı önlememiz emr olundu dediler. Bu fakî-
rin anladığına göre, fesâdı önlemek, cana kıymadan ve karışıklık 
çıkarmadan yapılamaz. Bunun için şartlarına uygun olmadan seçil-
miş olan halîfe ile birlikde harb etmemeli ve böyle halîfeye karşı 
gelmemelidir. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, firâset nûru ile anladı 
ki, bu fesâd durmıyacakdır. Bunun için, (Benden sonra fitneler 
olacakdır. O zemân oturanlar, fitneye karışanlardan iyidir) buyur-
du. 

Allahü teâlânın âdeti şöyledir ki, sevdiği kullarından herbirini 
bir üstünlükle, ötekilerinden ayırmışdır. Hazret-i Ebû Bekrin mer-
hameti, hazret-i Ömerin şiddeti, sertliği fazladır. Dâvüd ve Süley-
mân “aleyhimesselâm” devlet reîsi idiler. Îsâ ve Yûnüs ve Yahyâ 
“aleyhimüsselâm” ise, yalnızlığı severlerdi. Hassân bin Sâbit, şi’r 
ile Resûlullahı överdi. Bu yoldan Cennet ile müjdelendi. Ubeyy 
bin Kâ’b Kur’ân-ı kerîmi ezberlemekde, Abdüllah bin Mes’ûd, 
fıkh bilgilerinde, Hâlid bin Velîd savaşmakda meşhûr oldu. Sevgi 
ve ihlâs ile sohbetde en çok bulunmak ve kendini Resûlullahın rı-
zâsı için her an fedâ etmek ve Resûlullah için ve İslâmiyyeti yay-
mak için canını, malını ve makâmını fedâ etmek üstünlüğü de en 
çok hazret-i Ebû Bekre ihsân edildi. İslâmiyyeti yaymak, hazret-i 
Ömere nasîb oldu. Her sıkıntıda mal ile imdâda yetişmekde ve ha-
yâda ve gadabını yenmekde ve tahâret, kırâet ve fakîrlere yardım-
da, hazret-i Osmân cümleden ileri idi. Resûlullahın kanından ol-
mak, Onun elinde büyüyüp, terbiyesi ile yetişmek, cesâret, zühd, 
vera’ ve zekâ ve fesâhatda hazret-i Alî, hepsinden ileri idi. Resû-
lullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, Eshâbının bu üstünlüklerini 
bildirmiş ve herbirini övmüşdür “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în”. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, tercümân-ı gayb idi. 
İlerde olacak şeyleri haber verirdi. Eshâbının yapacakları üstün va-
zîfeleri bildirirdi. Hepsi, dediği gibi oldu. Olmıyacak şeyi haber ver-
diği hiç görülmedi. (Hilâfet, Alînin ve çocuklarının hakkıdır) demek 
doğru değildir. Böyle bir hak bildirilmiş olsaydı meydâna gelirdi. 
Hilâfeti onlar alır, ellerinden kimse kapamazdı. Halîfe olmamaları, 
Resûlullahın haber vermemiş olduğunu gösteriyor. Şî’îlerin haber 
diye söylediklerinin hep yalan olduğunu isbât ediyor. 

– 177 – Eshâb-ı Kirâm - F:12 



Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, herkesin hakkını gö-
zetmekde, herkesden ileride idi. Bunun için, hazret-i Abbâsı (Am-
ca, baba gibidir) diyerek övdü. Hazret-i Fâtıma için (Onu üzen, be-
ni üzmüş olur) buyurdu. Hazret-i Ebû Bekr için, (Niçin arkadaşı-
mı inciterek, benim hâtırımı saymıyorsunuz?) buyurdu. Hazret-i 
Alî için, (O bendendir. Ben de ondanım) ve (Ben kimin mevlâsı 
isem, Alî de onun mevlâsıdır) buyurdu. Aklı ve insâfı olan kimse, 
akrabâlık bakımından olan övmek ile, dinde üstünlük ve hilâfete 
liyâkat bakımından olan övmeği birbirine karışdırmaz. (Ben onda-
nım. O da bendendir) sözü akrabâlık bakımındandır. Akrabâlık 
hakkını yerine getirmekdir. (Fadl-i küllî)yi, ya’nî her bakımdan üs-
tün olmağı bildirmez. Çünki, bu sözler, hazret-i Alî ve hazret-i Fâ-
tıma için söylenildiği gibi, hazret-i Abbâs için de söylendi. Hattâ, 
Ebû Lehebin kızı olan Dürre için de söylendi. İmâm-ı Ahmed bin 
Hanbelin kitâbında Dürre diyor ki, (Âişenin odasında idim. Resû-
lullah “sallallahü aleyhi ve sellem” geldi. (Abdest alacağım su ge-
tirin!) buyurdu. Âişe ile leğen ve ibrik getirdik. Abdest aldı. Bana 
dönüp, (Sen bendensin. Ben de sendenim!) buyurdu). Bu sözün, 
akrabâlık hakkı için olduğu, üstünlüğü göstermek için olmadığı, 
buradan pekiyi anlaşılmakdadır. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, çok kimse için (seviyo-
rum) buyurdu. Hâle, vakte ve o kimseye göre, bu söze başka baş-
ka ma’nâlar verilmişdir. Zâten sevmek çeşid çeşid olur. Zevceyi, 
evlâdı, arkadaşı, üstâdı sevmek birbirine benzemez. İnsan birini se-
ver. Başka bakımdan, diğer birini dahâ çok sevebilir. Bunun için-
dir ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Âişeyi çok seviyo-
rum) buyurdu. Başka bir yerde (Üsâmeyi çok seviyorum) dedi. 
Üçüncü bir yerde (Ebû Bekri çok seviyorum) dedi. Dördüncü bir 
yerde de (Alîyi çok seviyorum) buyurdu. Bu sevgilerin başka ba-
kımlardan oldukları meydândadır. 

Bir kimsenin başkasından dahâ üstün olması, aynı üstünlüğün 
onda dahâ çok bulunması demekdir. Bu çokluk, bir üstün sıfatın 
bütününde olacağı gibi, parçalarında da olabilir. Birinde bir parça-
sı, ötekinde başka parçası bulunabilir. Meselâ cesâretin bir kısmı, 
pehlivânın, [sporcunun] cesâretidir. Bir kısmı da, hükûmet reîsinin 
cesâretidir. Melikin cesâreti, pehlivânın cesâretinden elbet dahâ 
kıymetlidir. İlm sıfatının kolları çokdur. Süâli iyi anlamak, bunu 
başka mes’ele ile karışdırmamak bunlardan bir parçadır. Zühd de 
iki kısmdır: Evliyânın zühdü, harâmlardan sakınmakdır. Peygam-
berlerin “salevâtullahi teâlâ aleyhim ecma’în” zühdü ise, islâmiy-
yeti yaymakdan başka birşey düşünmemekdir. 

– 178 –



İslâmiyyetin yayılması, Kur’ân-ı kerîmi ve hadîs-i şerîfleri yay-
makla olur. Peygamberimiz “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” bu-
nun için, Eshâb-ı kirâm arasında ba’zılarının Kur’ân hâfızı ve ilmi 
çok olduğunu bildirerek, bunlardan öğrenilmesini diledi. Bu öv-
meler, onlar için diploma gibi oldu. Bunları sözlerinden tanıyamı-
yanlar, bu sûretle tanıdılar. Eshâb-ı kirâmın âlimlerinden hepsi, bu 
üstünlükde ortakdırlar. 

Mekkenin fethinden önce, Allah yolunda mal verenlerin ve ci-
hâd edenlerin dahâ üstün olduklarını Kur’ân-ı kerîm bildiriyor. 
Eshâb-ı kirâm, bu âyet-i kerîmenin Ebû Bekr-i Sıddîk için geldiği-
ni bildiriyor. Çünki, herkesden önce mal veren ve cihâd eden o i-
di. Bu vazîfeyi bütün ömrünce yaparak, sonra başlıyanlardan veyâ 
önce başladı ise de, şehîd olarak uzun zemân yapmak nasîb olmı-
yanlardan dahâ üstün oldu. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Benden sonra Ebû Bekre ve Ömere uyu-
nuz!) buyuruldu. Uyulacak kimsenin âlim olması lâzımdır. Haz-
ret-i Ömer, bir süâl sorulunca, Eshâb-ı kirâmın âlimlerini toplar. 
Sözbirliği sağlardı. Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” zemânın-
da böyle olmadı. O “radıyallahü anh”, keskin zekâsı, derin bilgisi 
ile hemen cevâb verirdi. Hatîb ve edîb olduğu için, sözlerini yan-
lış anlıyanlar da olurdu. Hattâ, hazret-i Osmânın şehâdeti ile ilişi-
ği olduğunu anlayanlar da oldu. Fıkhda, Müt’a nikâhının harâm 
olmasını ve ayakları yıkamanın farz olduğunu ve birçok mes’ele-
leri bildiren ince sözlerini yanlış anlıyanlar çok oldu. Âlimler ara-
sında ayrılıklara sebeb oldu. Hazret-i Ömerin, sözbirliği yaparak 
verdiği cevâblar ise, iyi anlaşıldı. Dört mezheb bilgilerine esâs ol-
du. Meselâ, (Kur’a çekmek), hakları müsâvî kimseler arasından 
birini seçmek için yapılır. Birisini haklı göstermek için yapılmaz 
sözünü Ömer “radıyallahü teâlâ anh” söylemişdir. 

İmâm-ı Alînin sözlerini (Ehl-i sünnet) ve (İmâmiyye) ve (Zey-
diyye) fırkaları incelemişdir. Herbiri başka dürlü anlamışdır. Zey-
diyye ile İmâmiyye, evliyâlığı inkâr etdi. Şeyhayn “radıyallahü te-
âlâ anhümâ” zemânında, müslimânlar arasında ayrılık olmadı. 
Hep birlikde kâfirlerle cihâd etdiler. Alî “radıyallahü teâlâ anh” 
zemânında ayrılıklar olunca, kâfirlerle döğüşmeği bırakıp birbirle-
rini kırmağa başladılar. Hazret-i Alî, fitneyi önliyemedi. Hattâ, hi-
lâfeti de elinden kaçırdı. 

Süâl: İlk iki halîfe zemânında Eshâb-ı kirâm çokdu. Halîfeye 
yardımcı oldular. Hazret-i Alî zemânında, Eshâb-ı kirâm azaldı. 
Çeşidli memleketlerde yeni îmân eden câhiller, sapık kimseler fit-
ne çıkardı. Bu fitneleri ilk iki halîfe de önliyemezdi. Bu bakımdan 
üstünlüklerini söylemek doğru olur mu? 

– 179 –



Cevâb: Allahü teâlânın feyzleri, ni’metleri, fark gözetmeksizin 
herkese gelmekdedir. Fekat, Allahü teâlânın âdeti şöyledir ki, 
feyzlerini, ni’metlerini bir sebeble, bir kimse ile gönderir. Bu sebe-
bin, o ni’mete vâsıta olabilmesi lâzımdır. İyiliğe sebeb olanın iyi ol-
duğu, felâkete, azâba sebeb olanın iyi olmadığı anlaşılacağı gibi, 
iyiler arasındaki üstünlük dereceleri de, buradan anlaşılır. İlk halî-
fe zemânında, câhil ve sapık, bozuk kimseler yokdur demek doğru 
değildir. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” vefât eder etmez, 
Arabistân halkının çoğu irtidâd etdi. Eshâb-ı kirâmdan “radıyalla-
hü teâlâ anhüm ecma’în” kendilerine vazîfe ile gelmiş olanları şe-
hîd etdiler. İki halîfenin tedbîr ve gayretleri, büyük bir felâketi ön-
ledi. Aklı olan kimse, bu hâdiselere tesâdüf diyemez. Takdîr-i ilâ-
hî böyle imiş diyerek, hizmetleri inkâra kalkışmak da, Emr-i 
ma’rûfü ve Nehy-i münkeri inkâr etmek olur. Hazret-i Alînin üs-
tünlüğünü inkâr etmeğe de yol açar. 

Süâl: Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” müslimânlarla 
harb etmesi, hakkı savunmak idi. Bâtılı yok etmek için idi. Bunun 
için, bu harbleri de cihâd sayılmaz mı? 

Cevâb: Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” hak için, iyilik 
için uğraşdığı ortadadır. Bunun için ona bir leke sürülemez. Fekat, 
bu savaşları Resûlullahın emri ile yapdı demek doğru değildir. 
Çünki, onun fitneleri basdırması takdîr edilmiş olsaydı, Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” ona emr ederdi. O da, bu hayrlı işe se-
beb olurdu. 

Bilindiği gibi, Şâmın ve Irâkın feth olunacağını haber vermişdi. 
Bunun için, iki halîfenin bu çalışmaları meyveli oldu. Bu fesâdlar 
ise, kaldırılamadı. Alînin “radıyallahü teâlâ anh” söndürmek için 
aldığı tedbîrler, fitneyi dahâ da körükledi. Allahü teâlâdan Resû-
lüne va’d edilmiş olmadığı anlaşılmakdadır. Hazret-i Alînin hâricî-
lerle harb etmesi, öyle değildir. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve 
sellem”, bu muhârebesini bildirmiş ve zafer kazanacağını müjdele-
mişdi. 

Şeyhayn zemânında “radıyallahü teâlâ anhümâ” fıkh bilgileri-
ne uymakda ve ihsân ve tarîkat denilen ma’rifetleri almakda müs-
limânlar birlik hâlinde idi. Kusûru olanları halîfe cezâlandırırdı. 
Hâlbuki, kendileri gibi, onların çoğu da, Resûlullahın “sallallahü 
teâlâ aleyhi ve sellem” sohbetinde bulunmuşlardı. Sa’d ibni Ebî 
Vakkâs “radıyallahü teâlâ anh” evinin kapısını acemler gibi yapdı-
rınca, hazret-i Ömer “radıyallahü teâlâ anh” yıkdırdı. Hâlid bin 
Velid gibi ünlü bir kumandanı azl eyledi. Mısr vâlîsi Amr ibni Âsı 
payladı. Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” zemânında, halîfeyi 
kabûl etmekde bile ayrılıklar oldu. Hazret-i Osmânın “radıyallahü 

– 180 –



teâlâ anh” kâtillerine kısâs yapmakdaki ve halîfelik için hazret-i 
Mu’âviyenin “radıyallahü teâlâ anh” hakem talebini kabûl etme-
sindeki fikrlerini müslimânların çoğuna kabûl etdiremedi. Şeyhay-
nın “radıyallahü teâlâ anhümâ” sohbetinde bulunanlar, Sahâbî ol-
masalar bile, islâmiyyete uyar, kalblerini temizlerlerdi. Hazret-i 
Alînin “radıyallahü teâlâ anh” yanında bulunanların çoğu ise, as-
ker idi. Kalbleri bozukdu. Kendisini bile sevmiyenler vardı. Halîfe 
minberde bunlardan şikâyet ederdi. Hazret-i Hasene “radıyallahü 
teâlâ anh” cefâ edenler ve hazret-i Hüseyni “radıyallahü teâlâ 
anh” vahşîce şehîd edenler, hep Kûfe ehâlîsinden oldu. Halîfeyi se-
venlerin çoğu da, bu sevgide taşkınlık yapdı. Hazret-i Alî “radıyal-
lahü teâlâ anh”, bunlardan da şikâyet ederdi. 

Süâl: Hazret-i Alînin rûhâniyyeti çokdu. Melek gibi idi. Onun 
için insanlarla anlaşamadı. Şeyhayn ise, herkes gibi insandı. Ben-
zerleri ile kolay anlaşdılar. Resûlullaha “sallallahü teâlâ aleyhi ve 
sellem” akrabâları bile inanmadı. Bu kusûr, Resûlullaha değil, i-
nanmıyanlara âid oldu? 

Cevâb: Ehl-i sünnet âlimlerine göre “rahime-hümullahü teâlâ” 
hazret-i Alî “radıyallahü anh” için hiçbir kusûr söylemek câiz de-
ğildir. Biz bu kitâbda, Ehl-i sünnete uyarak, kusûr değil, üstünlük 
farklarını belirtmek istiyoruz. Allahü teâlâ, Habîbine “sallallahü 
aleyhi ve sellem” münâfıklarla müdârât etmesini, câhillere ince 
mes’eleleri anlatmamasını, herkesin hâline uygun davranmasını 
emr eyledi. Böylece, onları terbiye etmek, feyz vermek kolay oldu. 
Allahü teâlâ, zâten bunun için, Peygamberleri “aleyhimüsselâm” 
insan olarak gönderdi. Melek olarak göndermedi. Halîfeler içinde 
de böyle olan, elbet dahâ üstün olur. İslâmiyyeti yayması ve insan-
ları terbiye etmesi başarılı olur. Her ne şeklde olursa olsun, böyle 
yapmağa mâni’ olan şeyler, hattâ şiddet, vera’, edebiyyât, halkdan 
uzaklaşmak gibi kıymetli şeyler bile, halîfenin derecesini azaltır. 
Hayr ve hasenât yapanların kazandığı sevâblar, bunların üstâdları-
na da ve sebeb olanlara da verilir. Bu bakımdan da Şeyhaynın “ra-
dıyallahü teâlâ anhümâ”, Alîden “radıyallahü teâlâ anh” üstün ol-
ması lâzım gelmekdedir. 

Hicretden evvel kâfirler Resûlullaha “sallallahü teâlâ aleyhi ve 
sellem” ve müslimânlara akla gelmedik eziyyet ve işkence yapdı-
lar. Hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömer “radıyallahü teâlâ anhü-
mâ” onlara karşı çıkdı. Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” o ze-
mân çocukdu. Hicretden sonra hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ 
anh” düşmanla dövüşmekde, Şeyhayn da “radıyallahü teâlâ anhü-
mâ” Resûlullah “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” ile meşveret et-
mekde dahâ ileri oldular. Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve 

– 181 –



sellem” vefâtından sonra, Şeyhayn “radıyallahü teâlâ anhümâ” ze-
mânında, İslâmiyyetin yayılması, memleketlerin alınması, o kadar 
çok ve o kadar çabuk oldu ki, hiçbir zemân ve hiçbir yerde böyle 
te’sîrli ve devâmlı başarı görülmemişdir. Alî “radıyallahü teâlâ 
anh” zemânında ise, hiçbir şehr alınmadı. Hattâ cihâd temâmen 
durdu. 

Hazret-i Alîden “radıyallahü teâlâ anh” hadîs rivâyet edenlerin 
çoğu, öteden beriden toplanan askerlerdi. Kimlikleri belli değildi. 
Onların bildirdikleri sağlam değildir. Medînedeki ve Şâmdaki 
âlimlerden, hazret-i Alîden “radıyallahü teâlâ anh” hadîs bildiren 
pek azdır. 

Kur’ân-ı kerîmden ve hadîs-i şerîflerden sonra islâmın temel 
bilgisi (Fıkh)dır. Fıkhdan ana bilgiler, hazret-i Ömerin “radıyalla-
hü teâlâ anh” sözbirliği yaparak ortaya koyduklarıdır. Müslimân-
ların çoğu Hanefî, Mâlikî ve Şâfi’îdir. Mâlikî mezhebinin kaynağı 
(Muvattâ) kitâbıdır. Muvatta kitâbında, hazret-i Alîden “radıyalla-
hü teâlâ anh” gelme ancak birkaç mes’ele bulunmakdadır. Hanefî 
mezhebinin kaynağı olan imâm-ı Ebû Hanîfenin “rahime-hullahü 
teâlâ” Müsnedi ve imâm-ı Muhammedin “rahime-hullahü teâlâ” 
eserleri de böyledir. İmâm-ı Şâfi’înin “rahime-hullahü teâlâ” Müs-
nedinde ise, onlardakilerden dahâ az vardır. Fıkhdan sonra (Siyer) 
bilgileri gelir. Burada da, hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh”, öte-
ki Sahâbîler gibidir. Tesavvufa gelince, (Sülûk) ve kalbi temizleme 
olan bu ilmde, hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” sözleri, me-
selâ Abdüllah bin Mes’ûdun veyâ Abdüllah bin Ömerin “radıyal-
lahü teâlâ anh” sözlerinden dahâ çok değildir. 

Süâl: Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh”, Kur’ân-ı kerîmi ve 
hadîs-i şerîfleri herkesden iyi biliyordu. Ondan işitenlerin çürük ol-
maları, Mezheb imâmlarına doğru olarak iletememeleri, bu yüce 
imâma kusûr olur mu? 

Cevâb: Onların kusûrları, İmâm hazretlerinin yüksekliğini el-
bet sarsamaz. Onun halîfe olmak hakkını elbet gidermez. Fekat, 
halîfenin hâkim, gâlib olması lâzımdır. Halîfe olmağa hakkı olan-
lar arasından, Allahü teâlâ, bilinmiyen sebeblerle, birini bu makâ-
ma seçince, onun için elbet, ayrı bir üstünlük olur. Kendinde olan 
üstünlüğe, bir de iş yapmakla olan üstünlük eklenir. Hizmeti çok 
olanın, üstünlüğü artar. Allahü teâlâ, bu üstünlüğü, kendinde üs-
tünlük olana ve ayrıca çalışana verir. 

Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ anhümâ” kalb temizliği, ya’nî te-
savvuf bakımından üstünlüğü, iki yoldan anlatılabilir: Hazret-i 
Alînin “radıyallahü teâlâ anh” zühdü, Velîlerin “rahime-hümulla-
hü teâlâ” zühdü gibi idi. Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ anhümâ” 

– 182 –



düzenini bozdu. Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ anhümâ” zühdleri 
ise, hilâfetlerini düzene koydu. İkinci yoldan deriz ki, zühd, nefsin 
istediğini yapmamakdır. İslâmiyyetin izn verdiği şey olsa da, yap-
mamakdır. Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh”, halîfe olmak için 
çok kan dökülmesine sebeb oldu. Bu işinde elbet haklı idi ve islâ-
miyyetin izn verdiği işi yapdı. Fekat Şeyhayn “radıyallahü teâlâ 
anhümâ” zühdlerinden dolayı, halîfeliği istemediklerini söyledi-
ler. Şeyhayn “radıyallahü teâlâ anhümâ”, ilm sâhiblerine ve hilâ-
fete hakkı olanlara hep tevâdu’ gösterdi. Zühd, az şeyle geçinmek 
ise, hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” bu bakımdan da Şey-
hayndan “radıyallahü teâlâ anhümâ” ileri olduğu söylenemez. 
İmâm-ı Ahmedin “rahime-hullahü teâlâ” kitâbında, Muhammed 
bin Kâ’b-ı Kurazî diyor ki, hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” 
(Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” zemânında açlık-
dan karnıma taş bağladığım oldu. Şimdi ise, malımın zekâtı dört-
bin altın oluyor) dedi. 

Hiç şübhe yok ki, hazret-i Alî “radıyallahü anh” kâmil ve mü-
kemmil idi. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Kimse 
rızkını bitirmeden ölmez. Fekat, rızkınızı iyi yerlerde arayınız!) bu-
yurdu. 

BİRİNCİ FASL 
Kitâbın başından buraya kadar, Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ 

anhümâ” dahâ üstün olduğunu nakle ve akla dayanarak bildirdik. 
Şimdi muhâliflerin şübhelerini gidermeye çalışalım. Burada İmâ-
miyye ve Zeydiyye fırkalarına cevâb verecek değiliz. Onlara âyet-i 
kerîme ile hadîs-i şerîfler ile değil, başka dürlü cevâb verilir. Bu 
mes’elede doğru düşünenler de, yanlış düşünenler de, üç kısmdır. 
Nasîr-i Tûsî bunları şaşırtmışdır. 

Nasîr-üddîn-i Tûsî, (Tecrîd) kitâbında, hazret-i Alînin Şey-
hayndan dahâ üstün olduğunu bildiriyor. Cihâdlarda yapdığı kah-
ramanlıkları ve Resûlullahın hizmetinde çekdiği sıkıntıları yazıyor. 
Bedr, Uhud, Ahzâb [ya’nî Hendek] ve Hayber ve Huneyn gazâla-
rındaki hizmetlerini, başka hiçbir Sahâbî yapmamışdır diyor.
(Âlimlerin ilmleri ondan gelmekdedir. Böyle olduğunu kendi de 
haber vermişdir. (Mubâhele) âyetinde (Ve enfüsenâ) buyuruldu 
ki, bu onun şânını bildirmekdedir. Çok cömerd idi. Resûlullahdan 
sonra, insanların en zâhidi idi. İbâdeti ençok olanı idi. En âlimi, 
en şereflisi idi. İlk îmân eden odur. En fasîh konuşan o idi. Re’yi, 
keşfi en doğru olan, Allahü teâlânın emrlerinin yapılması için en 
çok uğraşan, Kur’ân-ı kerîmi en iyi ezberliyen o idi. Gaybdan ha-
ber verirdi. Düâları kabûl olurdu. Çok kerâmetleri görüldü. Resû-

– 183 –



lullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” yakın akrabâsı ve âhıret 
kardeşi idi. Onu sevmek, ona yardım etmek her müslimâna vâcib 
oldu. Peygamberlere müsâvî olduğu bildirildi. Kuş olayı, onun şe-
refinin yüksek olduğunu gösteriyor. Mûsâ yanında Hârûn gibi idi. 
Halîfe olacağı, (Gadîr) denilen yerdeki hadîs-i şerîfle bildirildi. 
Küfr üzere bir ân yaşamadı. İslâma çok hizmet etdi. Rûhu da, be-
deni de kâmil idi) diyor. 

Cevâb: (Fadl-i cüz’î), ya’nî birkaç şeyde üstün olmak ile, (Fadl-i 
küllî), ya’nî her şeyde üstün olmak başkadır. İnsanı Peygambere 
benzeten çeşidli sıfatlar vardır. Bunları birbirine karışdırmamalı-
dır. Millete reîs olmak, Peygambere halîfe olmak üstünlüğü ile 
başka üstünlükleri iyi anlamak lâzımdır. 

Allahü teâlâ, (Mâide) sûresinin üçüncü âyetinde, (Bugün, dîni-
nizi kemâle getirdim. Size ni’metimi temâmladım) buyurdu. Bu-
nun için, din ve millet işlerinde, Peygamberden başkasına bakıl-
maz. Allahü teâlâ, sevgili Peygamberine ihsân etdiği ni’metlerin 
çoğunu hayâtda iken vermiş, bir kısmını da, sonra vereceğini va’d 
etmiş, bunları, ba’zı Sahâbîler elinde yaratmışdır. Bu Sahâbîler, 
Resûlullaha “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem”, peygamberlik vazî-
fesinde benzemekle şereflenmişlerdir. Eshâb-ı kirâmın, bu bakım-
dan Resûlullaha benzemeleri farklıdır. Ençok benziyenleri Şey-
hayn oldu. Bunu iyi açıklayabilmek için, (Tecrîd) kitâbının yazıla-
rı birer birer aşağıda yazılacak, herbiri cevâblandırılacakdır: 

Süâl 1: Hazret-i Alî, din uğrunda çok cihâd yapdı. Onun kadar 
kahramanlık gösteren oldu mu? 

Cevâb 1: Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” gazâlarda 
kahramanlık göstermesi, Resûlullahın yardımı ile idi. Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem”, Şeyhayne de bu yardımı yapdı. Hic-
ret ile vefât arasındaki zemânda, hazret-i Alîye olan yardımı dahâ 
çok idi. Hicretden önce ve vefâtdan sonra ise, Şeyhayne olan yar-
dımı dahâ çok idi. Fekat, peygamberlik vazîfesinde benzeyiş, Şey-
haynde dahâ çok oldu. 

Süâl 2: Eshâb-ı kirâm çok şeyi hazret-i Alîye sorup öğrenirler-
di. Bu onun dahâ üstün olduğunu göstermiyor mu? 

Cevâb 2: Hazret-i Ömer de, ilminin çok olması ile müjdelen-
miş idi. Tirmüzî bildiriyor ki, hazret-i Alî, irtidâd eden birkaç kişi-
yi yakdı. Bunu, Abdüllah ibni Abbâs işitince, ben olsaydım, yak-
mazdım, öldürürdüm. Çünki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem”, (Dinden çıkanı öldürünüz!) buyurdu. Bir kerre de, (Allahü 
teâlânın yapacağı azâb ile siz azâb yapmayınız!) buyurdu dedi. 
Hazret-i Alî bunu işitince, Abdüllah ibni Abbâs doğru söyliyor bu-
yurdu. Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” ma’sûm olmadığını, 

– 184 –



yanıldığını gösteren böyle haberler, Müslimde ve başka kitâblarda 
yazılıdır. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” hazret-i Alîyi övdüğü 
gibi, Eshâb-ı kirâmdan çoğunu da senâ buyurmuşdur. Şeyhayn 
için, (Benden sonra Ebû Bekre ve Ömere itâ’at ediniz!) ve (Cen-
netdeki adamların en üstünü, Ebû Bekr ve Ömerdir) hadîs-i şerîf-
leri meşhûrdur. (Ömerin geçdiği yoldan şeytân kaçar) hadîs-i şerî-
fi ve gömlek rü’yâsını ve süt rü’yâsını söyliyerek, ilm ve din ile 
ta’bîr buyurması, hazret-i Ömeri müjdelemişdir. Ubeyy bin Kâ’b 
için de, (Kur’ân-ı kerîmi en iyi okuyanınız Ubeyy bin Kâ’bdır) bu-
yuruldu. (İbni Ümm-i Abdin râzı olduğu kimseden ben de râzı-
yım) ve (Halâli ve harâmı ençok bileniniz Mu’âzdır!) ve (Her üm-
metin emîni vardı. Bu ümmetin emîni Ebû Ubeydedir) ve (Her 
Peygamberin havârîsi vardı. Benim havârim Zübeyrdir) ve (İlmin
dörtde birini Âişeden öğreniniz!) hadîs-i şerîfleri, çeşidli Sahâbîle-
ri bir üstünlükle övmekdedir. İnsâf ile düşünülürse, bu üstünlükle-
ri içinde, en üstün olanı, itâ’at olunmak ve Cennet adamlarının en 
üstünü olmakdır. Hazret-i Alî de, bunu bildirerek, (Benim size ve-
zîr [ya’nî müşâvir] olmam, size emîr olmamdan dahâ iyidir) buyur-
muşdur. 

Âlimlerin ilmleri ondan geldiği gibi, Şeyhaynden de gelmekde-
dir. Din âlimleri, kırâet, fıkh, hadîs, tefsîr, üsûl, tesavvuf, kelâm ve 
lisan âlimleridir. Kırâet âlimlerinden yedisi meşhûrdur. Bunların 
hepsinin ilmi, hazret-i Osmânın yazdırdığı Kur’ân-ı kerîmden alın-
mışdır. Bu Kur’ân-ı kerîmi ise, Şeyhayn “radıyallahü teâlâ anhü-
mâ” topladı. Bunu da, hazret-i Ömerin gönderdiği âlimler, her ye-
re ulaşdırdı. Hazret-i Alîden “radıyallahü teâlâ anh” ise, yalnız iki 
rivâyet gelmişdir. Fıkh âlimlerinden, Hanefî, Şâfi’î ve Mâlikî mez-
heblerinin temelleri, hazret-i Ömerin yapdığı icmâ’ bilgilerine da-
yanmakdadır. Bunların ana kitâblarında, hazret-i Alîden gelme ri-
vâyet pek azdır. Hadîs âlimlerine gelince, bunların bildirdikleri ha-
dîs-i şerîflerin çoğunu, Ebû Hüreyre ve Abdüllah ibni Ömer ve Âi-
şe ve Abdüllah bin Mes’ûd ve Abdüllah bin Abbâs ve Enes bin 
Mâlik ve Ebû Sa’îd-i Hudrî ve Câbir bin Abdüllah “radıyallahü te-
âlâ anhüm” haber vermişlerdir. Bunların da çoğu Şeyhaynden ri-
vâyet etmekdedir. Medîne, Şâm, Yemen ve Mısr âlimlerinin haz-
ret-i Alîden rivâyetleri azdır. Kûfelilerin rivâyeti çok ise de, bunla-
rın hâlleri bilinmemekdedir. 

Üsûl ilmini imâm-ı Şâfi’î “rahmetullahi teâlâ aleyh” kurdu. 
Bunun Kitâb, sünnet, icmâ’ ve kıyâs üzerindeki temel bilgileri ise, 
hep Şeyhaynden gelmekdedir. Sonra, her mezheb imâmı, kendi 
mezhebi için üsûl koydu. Bu üsûllerin, Eshâb-ı kirâmın sözleri ile 

– 185 –



hiç ilgileri yokdur. 
Kelâm âlimlerinin temel bilgileri, Ehl-i sünnet ve cemâ’at i’ti-

kâdıdır. Bu bilgiler de Şeyhaynden “radıyallahü teâlâ anhümâ” 
gelmekdedir. Zemânla eklenen bilgilerin ise, Eshâb-ı kirâmın söz-
leri ile bir ilgisi yokdur. 

Tefsîr ilmini kuran Ömerdir “radıyallahü teâlâ anh”. 
Tesavvuf ilmine gelince, kalbin sohbetle temizlenmesi, Şey-

haynden gelmekdedir. Hasen-i Basrînin hazret-i Alîden feyz alma-
sı ve hırka giymesi doğru değildir diyenler de vardır. 

Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh”, kendi üstünlüklerini 
söylemesi câizdir. Büyük bir zâtın, iyi niyyetle, başkalarının ken-
dinden feyz alabilmeleri için, üstünlüklerini bildirmesi câizdir. 
Hazret-i Alî, hutbede, (Kur’ân-ı kerîmden dilediğinizi bana soru-
nuz! Vallahi her bir âyetin, gece mi gündüz mü geldiğini ve ovada 
mı, dağda mı indiğini bilirim) buyurdu. Şeyhaynın “radıyallahü te-
âlâ anhümâ” tevâzu’u pekçokdu. Meselâ, Ebû Bekr-i Sıddîk “radı-
yallahü anh”, dalda bir kuş görünce, (Ne mutlu sana ey kuş! Dile-
diğin dala konarsın. Dilediğin meyveleri yirsin. Kıyâmet günü he-
sâba çekilmez, azâb görmezsin. Keşki, senin gibi bir kuş olsaydım)
dediği meşhûrdur. Hazret-i Ömerin de, bir avuç toprak olmak için 
söyledikleri, kitâblarda yazılıdır. Allahü teâlâya yakın Evliyânın 
hâlleri birbirine uymaz. Kimi övünmüş, kimi yok olmak istemişdir. 
Îsâ aleyhisselâm inbisât hâlinde, neş’eli idi. Yahyâ aleyhisselâm 
ise, çok zemân korku içinde, üzüntülü idi. Hazret-i Ebû Bekre “ra-
dıyallahü teâlâ anh” (Ey Allahın halîfesi!) dediler. (Ben Resûlulla-
hın halîfesiyim ve buna râzıyım) dedi. 

Süâl 3: (Ve-enfüsenâ) âyet-i kerîmesi, hazret-i Alînin “radıyal-
lahü teâlâ anh” üstünlüğünü göstermiyor mu? 

Cevâb 3: Tefsîrlerde bildirildiği üzere, bu âyet-i kerîmeye (mu-
bâhele âyeti) denir. Mubâhele yapmak ve mubâhele yaparken, ço-
cukları ve akrabâyı da yanında bulundurmak, Arabistânda âdet 
idi. Resûlullah da “sallallahü aleyhi ve sellem” mubâhele yapar-
ken, bu âdete uyarak, çocuklarını ve akrabâsını topladı. Bu âyet-i 
kerîme, hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” akrabâ olmak şe-
refini göstermekdedir. Bu şerefin büyüklüğüne hepimiz inanıyo-
ruz. Fekat bu şeref, (Fadl-i küllî) ya’nî her bakımdan üstün olma-
ğı göstermez. Bunun gibi, (Sen bendensin. Ben de sendenim) gibi 
hadîs-i şerîfler, akrabâlık şerefini göstermekdedir. Çünki, hazret-i 
Abbâs için ve Ebû Lehebin kızı Dürre için de böyle buyurulmuş-
dur. Böyle sözler, (Fadl-ı cüz’î)yi, ya’nî bir bakımdan üstünlüğü 
gösterir. Her bakımdan üstünlüğü göstermez. Hamâmda bir arslan 
gördüm demek gibidir. Hamâmda arslan gibi kuvvetli bir insan 

– 186 –



görmüş olduğunu bildirmekdedir. Yoksa dişleri, pençesi ve yelesi 
arslanınkiler gibi demek değildir. 

Süâl 4: Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” çok cömerd idi. Bu 
üstünlüğü âyet-i kerîme ile medh olundu. 

Cevâb 4: Hazret-i Alî “radıyallahü anh”, elbet çok cömerd idi. 
Bunun gibi, dahâ nice üstünlükleri de vardı. Hazret-i Alînin bu üs-
tünlüklerine ve Eshâb-ı kirâmın çoğundan dahâ üstün olduğuna 
hepimiz inanıyoruz. Biz burada Şeyhaynın dahâ üstün olduğunu 
bildirmek istiyoruz. Cömerdlik iki dürlüdür. Birisi, kendi malını 
muhtâc olanlara bol bol vermekdir. İkincisi, (Beyt-ül mâl) denilen 
devlet hazînesi me’mûrlarının, beyt-ül mâldan hakkı olanlara hak-
larını eksik vermemesidir. Şeyhayn, iki bakımdan da dahâ çok cö-
merd idi. Hazret-i Ebû Bekrin, hicretden evvel ve hicretden sonra, 
Resûlullah için verdiği malların çokluğunu, siyer kitâbları sözbirli-
ği ile bildiriyor. Bir gece Allah için onbin altın, ertesi gün onbin al-
tın ve ayrıca gizlice onbin altın ve herkesin yanında onbin altın da-
ğıtınca, Nisâ sûresinin otuzaltıncı âyeti gelerek, Allahü teâlâ tara-
fından medh ve senâ buyuruldu. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi 
ve sellem”, (Eshâbım arasında bana sohbeti ile ve malı ile en çok 
hizmet eden, Ebû Bekrdir) buyurdu. 

Tebük gazvesinde, malının hepsini verdi. Hazret-i Ömerin “ra-
dıyallahü teâlâ anh” de, Allah yolunda malını verdiği çok olmuş-
dur. Tebük gazvesinde malının yarısını verdi. Hazret-i Alînin bu 
kadar mal verdiği hiç işitilmemişdir. Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem”, ona bakıyordu. Hicretden sonra da malı yokdu. Şey-
hayn halîfe iken, Beyt-ül-mâldan ancak geçinecek kadar ücret alır-
dı. Hazînenin hepsini millete dağıtırlardı. Hazret-i Alî “radıyalla-
hü teâlâ anh” halîfe iken, millete dağıtdığı, onlarınkinin binde biri 
olamaz. Ukaylın, geçim sıkıntısından hazret-i Alîye kızdığı, bu yüz-
den Mu’âviyenin “radıyallahü teâlâ anh” yanına gitdiği meşhûr-
dur. 

Süâl 5: Hazret-i Alî, Resûlullahdan sonra insanların en zâhidi 
idi. 

Cevâb 5: Evet, hazret-i Alînin zühdünün çok olduğu meydân-
dadır. Eshâb-ı kirâmın çoğundan dahâ zâhid idi. Zühd, dünyâya 
düşkün olmamakdır. Bunun en kıymetlisi, halîfeliği de isteme-
mekdir. Şeyhaynın halîfeliği bırakmak istediklerini, Eshâb-ı kirâm 
sözbirliği ile bildiriyor. Hazret-i Alî ise, halîfe olmak için uğraşdı. 
Dîne ve müslimânlara hizmet için istedi diyenlerin, Şeyhaynı da, 
halîfe oldukları için, kötülememeleri lâzım olur. Fekat Şeyhayn, 
halîfe olmak için uğraşmadılar. Hazret-i Alî ise, çok uğraşdı. Haz-
ret-i Ömerin zühdünün mükemmel olduğunu Sa’d ibni Ebî Vak-

– 187 –



kâs bildiriyor. Şeyhaynın zühdünü, kanâ’atini bildiren haberler sa-
yılamıyacak kadar çokdur. Zâhidlerin en üstünü, Resûlullahdır 
“sallallahü aleyhi ve sellem”. Şeyhayn halîfe iken, tâm Ona benze-
diler. Allahü teâlânın emrlerini yerleşdirmek, yaymak için, herşe-
yi yapdılar. Böyle olduğunu hazret-i Alî de bildirdi ve (Resûlullah 
“sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” hepimizden ileridedir. Ebû Bekr
de öyle oldu. Ömer, bunların üçüncüsü oldu. Sonra, herşey bozul-
du. Allahü teâlânın dilediği şeyler başgösterdi) dedi. 

Hazret-i Alînin çok ibâdet yapdığı için, Eshâb-ı kirâmın çoğun-
dan ileride olduğu meydândadır. Fekat, Şeyhaynden ileride oldu-
ğu söylenemez “radıyallahü teâlâ anhüm”. 

Süâl 6: Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” önce îmân etdi. 
Bundan büyük şeref olur mu? 

Cevâb 6: Önce îmân eden, ba’zı âlimlere göre hazret-i Alîdir. 
Ba’zılarına göre ise hazret-i Ebû Bekrdir. Hazret-i Hadîcenin bun-
lardan önce îmân etdiği, sözbirliği ile bildirilmişdir. Önce îmân et-
mek dahâ üstün olmağa sebeb olsaydı, hazret-i Hadîce ile Zeyd, 
Eshâb-ı kirâmın en üstünü olurlardı. Önce îmân etmenin bir üstün-
lük olması, başkalarının îmâna gelmelerine sebeb olduğu içindir. 
Bu da, ancak bâlîğ olmuş, yetişmiş kimsede olur. Hazret-i Alî,
îmân etdiği zemân çocukdu. Îmân etdiğini babasından bile sakladı. 
Önce îmân ederek başkalarını îmâna getirmek üstünlüğü, yalnız 
Ebû Bekrde “radıyallahü teâlâ anh” hâsıl oldu. 

Süâl 7: Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh”, Eshâb-ı kirâmın en 
fasîh konuşanı idi. 

Cevâb 7: Hazret-i Alînin fasîh, belîğ ve edîb olduğu ve bu ba-
kımdan Eshâb-ı kirâmın çoğundan üstün olduğu meydândadır. Fe-
kat, Şeyhaynden dahâ üstün olduğu söylenemez. Çünki, Şeyhaynın 
çok fasîh hutbelerini, Eshâb-ı kirâmın büyükleri haber vermişdir. 
Hazret-i Ebû Bekrin çok fasîh olan kasîdeleri, İbni İshak târîhinde 
yazılıdır. Bununla berâber, çok fasîh olmanın halîfelikle bir ilgisi 
yokdur. Evet islâmiyyeti bildirirken fesâhet lâzımdır. Şeyhayn “ra-
dıyallahü anhümâ”, herşeyi gâyet fasîh bildirdiler. Ayrılıkları, an-
laşmazlıkları temâmen ortadan kaldırdılar. Hazret-i Alî “radıyalla-
hü anh” zemânında hâsıl olan anlaşmazlıkların hiçbiri çözülemedi. 
Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” sözü ile ictihâdını değişdi-
ren bir Sahâbî bulunduğu işitilmemişdir. 

Süâl 8: Hazret-i Alînin re’yi, keşfi en doğru değil mi idi? 
Cevâb 8: Evet, hazret-i Alînin ictihâdının doğru olduğuna ve 

nasslardan hükm çıkarmakdaki ve süâllere cevâb vermekdeki 
sür’atine kimsenin bir diyeceği yokdur. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem” de, bunu bildirerek: (Hükm vermekde en ileri-

– 188 –



de olanınız, Alîdir) buyurmuşdur. Hazret-i Ömer, Eshâb-ı kirâ-
mın üstünlüklerini sayarken (Hükm etmekde en üstünümüz Alî-
dir) demişdir. Fekat, bu üstünlüğü, Şeyhaynden önce halîfe olma-
sına sebeb göstermek doğru olamaz. Çünki, hazret-i Ebû Bekr ha-
lîfe olunca, arabları mürted olmakdan vazgeçirmek için neler 
hükm etdi ise, hepsi fâideli oldu. Îrâna ve Rumlarla yapılan cihâd-
larda hazret-i Ömerin düşünceleri ve emrleri hep zafer sağladı. 
Hazret-i Alî halîfe iken, yapdıkları zararlı oldu. Meşveret edilen-
lerin re’ylerini beğenmezdi. Abdüllah ibni Abbâs bunu açıkca bil-
diriyor. Hazret-i Osmân şehîd edilince, hazret-i Alîye, oğlu haz-
ret-i Hasenin söyledikleri, kitâblarda yazılıdır. Re’yin, ictihâdın 
doğru olması demek, fâideli sonuçlar getirmesi demekdir. Bu da, 
yalnız Şeyhaynın re’y ve ictihâdlarında tâm olarak hâsıl olmuşdur. 

Süâl 9: Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh”, Allahü teâlânın 
emrlerinin yapılması için ençok uğraşan değil midir? 

Cevâb 9: Allahü teâlânın emrlerinin yapılması ve islâmiyyetin 
yayılması için Şeyhaynın da, hazret-i Alînin de “radıyallahü teâlâ 
anhüm ecma’în” var kuvvetle çalışdıkları şübhesizdir “radıyalla-
hü teâlâ anhüm ecma’în”. Fekat, nass ile açıkca bildirilmemiş iş-
lerde acele etmemek, meşveret etmek, icmâ’ elde etmek lâzımdır. 
Böyle yerlerde acele etmek hatâdır. Had cezâlarında böyle yapıl-
mazsa, fitne uyanır. Şeyhayn, her emrlerinde, Resûlullahın bu 
sünnetini gözetirlerdi. Bunu, Ömer bin Abdül’azîz çok güzel ha-
ber vermekdedir. Hazret-i Alî böyle yapmadı. Hattâ bir gece, 
Mugîre bin Şu’be ile konuşurken, (Anlaşmazlık ve fitne korkusu 
olunca, zânîyi hemen recm ederim) demiş, Mugîre de, o gece ka-
çarak, hazret-i Mu’âviyenin yanına gitmişdir. Denilebilir ki, haz-
ret-i Alî zemânındaki karışıklıklara kısmen acelesi sebeb olmuş-
dur. Hazret-i Alîde sekr ve acele çokdu. Şeyhaynde ise, Sahv, te-
ennî ve uzağı görmek çokdu. Böyle olduğunu, Abdüllah ibni Ab-
bâs, açık olarak bildirmiş, (Hazret-i Ömer, ileriyi görür, yavaş ha-
reket ederdi. Hazret-i Alî, istediğini hemen yapabilecek sanır, ha-
rekete geçerdi. Çoğu yapılamazdı) demişdir. 

Süâl 10: Kur’ân-ı kerîmi en iyi ezberliyen hazret-i Alî “radıyal-
lahü teâlâ anh” değil midir? 

Cevâb 10: Kur’ân-ı kerîmi ezberlemek şerefi, yalnız hazret-i 
Alîye mahsûs değildir. Şeyhayn ve Zinnûreyn ve Abdüllah ibni 
Mes’ûd ve Ubeyy bin Kâ’b “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” da, 
Kur’ân-ı kerîmin hepsini ezberlemişlerdi. Şeyhayn halîfe iken, 
Cum’a ve beş vakt nemâzı kıldırırlardı. Sabâh nemâzında Bekara 
ve Yûsüf gibi uzun sûreleri okurlardı. Hazret-i Alî ve diğer hâfız-
lar, cemâ’at arasında idiler. Hiçbir nemâzda yanlış okundu dedik-

– 189 –



leri işitilmemişdir. Bu nemâzlar, cemâ’atin hıfzlarının kuvvetlen-
mesine yardım etdi. 

Süâl 11: Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” gaybden haber ve-
rirdi ve düâları kabûl olurdu. 

Cevâb 11: Gaybden haber vermek ve düânın kabûl olması, haz-
ret-i Alîde de, Şeyhaynde de çok görüldü. Şeyhaynın bu kerâmet-
leri, sahîh haberlerle bizlere geldi. Hazret-i Alînin kerâmetlerini 
bildirenler arasında yalancıların bulunduğunu hazret-i Alî de bil-
dirmiş, çoğunu yanından kovmuşdur. Birbirlerinin kötülüklerini 
de bildirmişlerdir. Buhârîde diyor ki, Şeyhaynın düâsı ile yinilen 
yemek azalmazdı, artardı. Yine Buhârîde diyor ki, hazret-i Öme-
rin, böyle olacağını zan ederim dediği şeyler, hep zan etdiği gibi ol-
muşdur. Hazret-i Ömerin, Îrânda harb eden askerini Medînede 
hutbe okurken görerek, kumandanları Sâriyyeye (Dağ tarafına 
dikkat et!) dediği meşhûrdur. Hazret-i Ömerin, öldürüleceğinden 
birkaç gün önce, öleceğini haber verdiği, imâm-ı Ahmedin (Müs-
ned) kitâbında yazılıdır. Hazret-i Ebû Bekrin îmân edeceği ve öle-
ceği zemân gördüğü rü’yâlar sahîh kitâblarda yazılıdır. Nil nehri-
nin hazret-i Ömerin mektûbuna uyarak akışını değişdirdiği bildiril-
mişdir. Böyle dahâ nice kerâmetleri bildirilmişdir. Böyle olmakla 
berâber, Eshâb-ı kirâmın yüksek dereceleri, kerâmet derecesinden 
dahâ üstündü. Hilâfet makâmında kerâmetin az olması lâzım oldu-
ğunu (Füsus) kitâbı, Süleymân aleyhisselâmın mu’cizesini anlatır-
ken bildirmekdedir. 

Süâl 12: Hazret-i Alî Resûlullahın yakın akrabâsı ve âhıret kar-
deşi idi. Bundan dahâ büyük şeref olur mu? 

Cevâb 12: Evet, hazret-i Alî, Resûlullahın çok yakın akrabâsı-
dır. Buna kimsenin bir diyeceği yokdur. Şeyhayn de, Kureyş ka-
bîlesindendir ve kızları, Resûlullaha zevce olmakla şereflenmiş-
dir. Fekat bu yakınlıklar, en üstün olmağa sebeb olamaz. Akrabâ-
nın birbirinden yakın olduklarını bildiren âyet-i kerîme, mîrâs için 
gelmişdir. Halîfelikle, hâkimlikle ve imâmlıkla ilgisi yokdur. Eğer 
halîfelik akrabâlıkla olsaydı, hazret-i Alînin değil, hazret-i Abbâ-
sın “radıyallahü teâlâ anhümâ” halîfe seçilmesi lâzım gelirdi. 
Kralların, diktatörlerin âdetleri buna sened olamaz. Halîfeliğin 
mîrâs gibi, babadan oğula kalmayıp, kâbiliyyeti, liyâkati olanın se-
çilmesi, Tevrâtda da bildirilmişdi. Allahü teâlâ, hazret-i Mûsâdan 
sonra, Yûşâ’ aleyhisselâmı Peygamber yapdı. Hârûn aleyhisselâ-
mın oğullarını yapmadı. İslâmiyyetde de halîfenin Kureyş kabîle-
sinden olacağı bildirildi. Bu kabîlenin hangi kolundan olacağı bil-
dirilmedi. Bu kabîleden olup hilâfetin dokuz şartı kendinde bulu-
nan kimsenin halîfe olmağa hakkı olur. Fekat halîfe olmak için, 

– 190 –



sözbirliği ile seçilmek veyâ önceki halîfenin vasıyyet etmesi veyâ 
güç ile, darbe ile ele geçirilmiş olması lâzımdır. Şeyhayn “radıyal-
lahü teâlâ anhümâ”, hilâfetin şartlarına mâlik idi ve sözbirliği ile 
seçildiler. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, Ebû Bekr “radıyalla-
hü teâlâ anh” için, (Kardeşimdir ve yakın arkadaşımdır) buyurdu. 
Ömer “radıyallahü teâlâ anh” için de, (Kardeşim bana da düâ et!) 
buyurdu. Âhıret kardeşi yalnız Alî “radıyallahü teâlâ anh” oldu ise 
de, bunun halîfelikle bir ilgisi yokdur. Eshâbını birbirleri ile kardeş 
yaparken, hazret-i Alî ağlıyarak geldi. (Eshâbını birbirleri ile kar-
deş yapdın. Beni kimse ile kardeş yapmadın) diyerek üzüldüğünü 
bildirdi. Resûlullah da “sallallahü aleyhi ve sellem”, onun hâline 
acıyarak, (Sen benim dünyâda ve âhıretde kardeşimsin!) buyurdu. 
Benî Neccârın reîsi Es’ad bin Zerâre ölünce, Resûlullahın “sallal-
lahü teâlâ aleyhi ve sellem” yanına gelip, bize bir reîs ta’yîn et de-
diklerinde, (Siz benim kardeşlerimsiniz! Sizin başkanınız ben ola-
yım!) buyurdu. Bu kardeşlik, onların Şeyhaynden dahâ üstün ol-
duklarını göstermez. 

Süâl 13: Her müslimânın hazret-i Alîyi sevmesi, Şûrâ sûresinin 
yirmiüçüncü âyetinde emr olundu. 

Cevâb 13: Bu âyet-i kerîmede meâlen, (Sizden karşılık olarak, 
yalnız akrabâmı sevmenizi istiyorum) buyuruldu. (Alîyi sevmek, î-
mânın alâmetidir. Ona düşmanlık, münâfıklık alâmetidir) ve (Se-
ninle harb edenle harb ederim. Seninle sulh eden ile de sulh ede-
rim) hadîs-i şerîfleri de böyledir. Evet, Ehl-i beyti sevmek ve say-
mak ve Resûlullahın zevcelerine saygı göstermek, her müslimâna 
vâcibdir. Hazret-i Abbâs “radıyallahü teâlâ anh” da buna dâhildir. 
Hadîs-i şerîfde, (Amcamı inciten, beni incitmiş olur) buyuruldu. 
Bir hadîs-i şerîfde, (Ensârı sevmek, îmân alâmetidir, Ensâra düş-
manlık etmek, münâfıklık alâmetidir) buyuruldu. Eshâb-ı kirâmın 
hepsi için de, (Eshâbımı seven, beni sevdiği için sever. Eshâbıma 
düşmanlık eden, bana düşmanlık etmiş olur. Onları inciten, beni 
incitmiş olur. Beni inciten de, Allahü teâlâyı incitmiş olur) buyu-
ruldu. 

Süâl 14: Hazret-i Alîye yardım etmek her müslimâna vâcibdir. 
(Tahrîm) sûresi bunu gösteriyor. 

Cevâb 14: Evet, (Tahrîm) sûresinin dördüncü âyet-i kerîmesin-
de meâlen, (Sâlih mü’minler Ona yardımcıdır) buyuruldu. Bu 
âyet-i kerîme, sâlih mü’minlerin hazret-i Alîye yardımcı oldukları-
nı değil, Resûlullaha yardımcı olduklarını bildirmekdedir. Sâlih 
mü’minlerin de, hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömer olduğunu, Es-
hâb-ı kirâm sözbirliği ile bildirmişlerdir. Bu âyet-i kerîme, Şeyhay-

– 191 –



nın şânlarını göstermekdedir. 
Süâl 15: Peygamberimiz “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem”, Alî-

nin Peygamberlere müsâvî olduğunu bildirdi. 
Cevâb 15: Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” yalnız 

hazret-i Alîyi değil, başka Sahâbîleri de Peygamberlere “aleyhi-
müssalevâtü vetteslîmât” benzetmişdir. Bununla, o Peygamberin 
üstün sıfatlarından birinin onda da bulunduğunu haber vermişdir. 
Böylece, Ebû Zerin zühdünü Îsâ aleyhisselâma ve Ebû Bekrin 
merhametini de Îsâ aleyhisselâma ve Ömerin şiddetini, Nûh aley-
hisselâma ve Ebû Mûsel-eş’arînin güzel okumasını, Dâvüd aleyhis-
selâma benzetmişdir. 

Süâl 16: Kuş kebâbı olayı, Allahü teâlânın Alîyi “radıyallahü 
teâlâ anh” çok sevdiğini göstermiyor mu? 

Cevâb 16: Resûlullahın yanında kuş kebâbı vardı. (Yâ Rabbî, 
sevdiğin kullarından birini gönder. Bu kuşu onunla berâber yiye-
lim!) buyurdu. Hazret-i Alî geldi. Birlikde yidiler. Bu haber, elbet 
doğrudur. Hazret-i Alî, elbet Allahü teâlânın sevgili kullarından 
biridir. Fekat, bu müjde yalnız ona gelmiş değildir. Hazret-i Ebû 
Bekre ve hazret-i Ömere de böyle müjde verilmişdir. (Allahü te-
âlâ, Ebû Bekre yalnız tecellî eder. Başkalarının hepsine birden te-
cellî eder) ve (Ömerden dahâ hayrlı bir kimse üzerine güneş doğ-
mamışdır) hadîs-i şerîfleri meşhûrdur. 

Süâl 17: (Benim yanımdaki yerin, Mûsânın yanında Hârûnun 
yeri gibidir) hadîs-i şerîfi de, onun halîfe olacağını göstermiyor 
mu? 

Cevâb 17: (Tecrîd) kitâbı bunu yazarken, Tebük gazâsındaki 
(Sen, benim yanımda, Mûsâ yanındaki Hârûn gibisin! Fekat, ben-
den sonra Peygamber yokdur!) hadîs-i şerîfine işâret etmekdedir. 
Bu hadîs-i şerîfdeki (Benden sonra), (Benden başka) demekdir. 

Kur’ân-ı kerîmde, Câsiye sûresinin yirmiikinci âyetinde de, 
böyle demekdedir. Çünki, Hârûn aleyhisselâm, Mûsâ aleyhisse-
lâmdan sonra yaşamadı. Dahâ önce öldü. 

Bu hadîs-i şerîf, Tebük gazvesine giderken, Medînede, Alîyi 
“radıyallahü teâlâ anh” kendi yerine bırakdığı için söylendi. Çün-
ki, hazret-i Mûsâ da, Tûr dağına giderken, yerine Hârûn aleyhisse-
lâmı vekîl bırakmışdı. Bu hadîs-i şerîf, hazret-i Alî için büyük şe-
refdir ve çok üstünlükdür. Fekat Şeyhaynden “radıyallahü teâlâ 
anhümâ” dahâ üstün olduğunu göstermez. 

Süâl 18: Hazret-i Alînin Resûlullahın halîfesi olduğu, (Gadîr-i 
Hum)daki hadîs-i şerîfde bildirilmedi mi? 

Cevâb 18: (Gadîr-i Hum) hadîsine gelince, Resûlullah “sallal-

– 192 –



lahü aleyhi ve sellem”, hazret-i Alîyi Yemene hâkim [Vâlî] yap-
mışdı. Beyt-ül-mâlde olan bir câriyeyi hazret-i Alî kullandı. Bu 
hareketi, dedi-kodu hâlini aldı. Bu dedi-kodu Resûlullahın mubâ-
rek kulağına kadar geldi. Fitneyi önlemek için, hazret-i Alîyi sev-
meği emr buyurdu. (Kimin mevlâsı isem, Alî de onun mevlâsıdır) 
buyurdu ki, (Beni seven, Alîyi de sevsin) demekdir. Mevlâ keli-
mesi, Kur’ân-ı kerîmin birçok âyetinde vardır. Sevilen kimse 
ma’nâsı verilmişdir. Bu hadîs-i şerîf, (Allaha inanan, müsâfirine 
ikrâm etsin!) hadîs-i şerîfi gibidir. Bu hadîs-i şerîf, yalnız hazret-i 
Alî için değildir. Hazret-i Hasen için, (Yâ Rabbî! Onu seviyorum. 
Onu sen de sev! Onu sevenleri de sev!) buyuruldu. Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” Mekke ile Medîne arasında bulunan 
(Gadîr-i Hum) ismindeki yere gelince, hazret-i Alînin elini tutup, 
(Kimin mevlâsı isem, Alî de onun mevlâsıdır! Yâ Rabbî, onu se-
veni sev! Onu sevmiyeni sevme!) buyurdu. Sonra, hazret-i Ömer, 
hazret-i Alînin yanına gelip, (Ne mutlu sana yâ Alî! Bütün 
mü’minlerin sevgilisi oldun) dedi. (Müslim) kitâbında, Zeyd bin 
Erkam diyor ki, (Gadîr-i Hum) denilen su başında, Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” hutbe okudu. (Ben de insanım. Bir-
gün ecelim gelecek. Size Allahın kitâbını ve Ehl-i beytimi bırakı-
yorum. Kur’ân-ı kerîmin gösterdiği yola sarılınız! Ehl-i beytimin 
kıymetini biliniz!) buyurdu. (Tirmüzî) de, İmrân bin Hasîn diyor 
ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, bizi hazret-i Alînin 
emrinde cihâda gönderdi. Hazret-i Alî, esîr denilen câriyelerden 
birini kendine aldı. Dört kişi, bunu Resûlullaha söylediler. Resû-
lullah çok üzüldü. (Alîden ne istiyorsunuz? Alî bendendir. Ben de 
ondanım. Benden sonra, O her mü’minin velîsidir) buyurdu. Bu 
hadîs-i şerîfler, Ehl-i beyti sevmeği emr etmekdedir. Mevlâ, velî, 
sevilen kimse demekdir. Zeyd bin Erkam, (Tirmüzî) de bildiriyor 
ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Size iki 
şey bırakıyorum. Bunlara yapışırsanız, benden sonra doğru yolda 
kalırsınız. Biri, ötekinden dahâ büyükdür. Bu, Allahın kitâbıdır. İ-
kincisi, Ehl-i beytimdir. Havz başında bana kavuşuncaya kadar, i-
kisi birbirinden ayrılmaz!). Birbirinden ayrılmaz demek, Kur’ân-ı 
kerîme sarılan kimsenin, Ehl-i beyti sevmesi lâzımdır demekdir. 
Ehl-i beyte yapışmak, onları sevmekdir. Kur’ân-ı kerîme uymak 
sevâb olduğu gibi, Ehl-i beyti sevmenin de böyle sevâb olduğunu 
bildirmekdedir. Bu hadîs-i şerîflerin hiçbiri, hazret-i Alînin halîfe, 
imâm olacağını göstermiyor. Bu hadîs-i şerîfleri ileri sürerek, Ehl-i 
sünneti kötülemek, müslimânlar arasında bölücülük yapmak, pek 
haksız ve çok yanlışdır. Cenâb-ı Hak, hepimize Ehl-i beyti ve Es-
hâb-ı kirâmın hepsini “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” sevmek 
nasîb eylesin! Âmîn! 

– 193 – Eshâb-ı Kirâm - F:13 



Süâl 19: Hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh”, îmân etmeden 
önce küfr üzere bir an yaşamadı. 

Cevâb 19: Îmân etmeden önce, küfr üzere olmamak üstünlük 
olsaydı, sonra gelen müslimânların hepsinin, Eshâb-ı kirâmdan da-
hâ üstün olmaları lâzım gelirdi. Hadîs-i şerîfde (Îmân edenin geç-
miş suçlarının hepsi afv olur) buyuruldu. 

Süâl 20: Hazret-i Alî islâmiyyete pekçok hizmet etdi. 
Cevâb 20: İslâmiyyete çok hizmet edenin Şeyhayn olduğu gü-

neş gibi meydândadır. Çünki, Kur’ân-ı kerîmi cem’eden, Şeyhayn-
dır. Hadîs-i şerîfleri rivâyet etmek çığrını açan, din bilgilerini, 
kısmlara ayıran, Arabistânı feth eden, İslâmiyyeti Rum ve Îrân 
topraklarına yerleşdiren Şeyhayndır. Yer yüzündeki müslimânla-
rın çoğu, Mâlikî, Hanefî ve Şâfi’î mezhebindedir. Bu mezheblerin 
temel bilgileri, hazret-i Ömerin elde etdiği icmâ’ mes’eleleridir. Bu 
mezheblerde hazret-i Alîden gelen bilgiler pek azdır. Hazret-i Alî 
zemânında hiç kâfir memleketi feth edilmedi. Müslimânlar arasın-
da birlik ve huzûr sağlanamadı. Bu ümmetin Şeyhaynden istifâde-
si, hazret-i Alîden olan istifâdesinden çok fazladır. Çığır açanların 
sevâbı, bunlara uyanların çokluğu kadar çok olur. (Ehl-i sünnet) 
olan müslimânların hepsi, Şeyhaynın gösterdikleri yoldadır. Yer 
yüzündeki müslimânların çoğu, Ehl-i sünnetdir. Hazret-i Alîyi se-
viyorum diyenlerden üç sapık fırka meydâna geldi. Üçü de islâ-
miyyeti parçalamak için çalışdılar. Allahü teâlâ merhamet etme-
seydi, islâmiyyeti yok edeceklerdi. Bunlardan biri (İmâmiyye) fır-
kasıdır. Bunlara göre, Kur’ân-ı kerîmi toplıyanlar, sağlam kimse-
ler değilmiş. Çünki, İmâmiyye fırkasında olanlar, Eshâb-ı kirâma 
ve meşhûr yedi kırâet imâmına inanmıyor. Onların inandıkları 
oniki imâmdan gelen bir haber de yokdur. Merfû’ hadîsler de bil-
dirmedikleri için, güvenecekleri bir hadîs kitâbları da yok. (Zey-
diyye) fırkası da, hadîs-i şerîflerden alınmış olan din bilgilerinin 
çoğuna inanmıyorlar. İslâm târîhinde kanlı ayrılıklara sebeb oldu-
lar. (İsmâ’îliyye) kısmı ise, hepsinden dahâ kötüdür. Tâm islâm 
düşmanıdırlar. Müslimânların îmânlarında ve amellerinde sayısız 
bozuk bid’atleri, hep bu üç fırka ortaya çıkardı. Evet, bunların kö-
tülükleri, hazret-i Alîyi “radıyallahü teâlâ anh” lekelemez. Bunun 
gibi, Yezîdin ve Emevî hâkimlerinin kötülükleri de, hazret-i 
Mu’âviyeyi “radıyallahü teâlâ anh” lekelemez. Zulmleri, günâhla-
rı kendilerinedir. Hazret-i Alîye bunlardan hiçbir sevâb gelme-
mekdedir. Hâlbuki, yer yüzündeki Ehl-i sünnetin sevâblarından, 
kıyâmete kadar hergün, Şeyhayne sayısız sevâb hâsıl olmakdadır. 

Süâl 21: Hazret-i Alînin bedeni de, rûhu da kâmil idi. Bunun 
için de Şeyhaynden dahâ üstündür. 

– 194 –



Cevâb 21: Bedenî ve rûhî üstünlüğe cevâb vermeden önce, 
(Mevâkıf şerhi) yazısını da bildirmek, hepsini birlikde cevâblandır-
mak uygun görüldü. (Mevâkıf) diyor ki, (Üstünlüğe sebeb olan 
yükseklikler, hazret-i Alîde toplanmışdır. Hazret-i Alî, Eshâbın en 
âlimi idi. Resûlullahın yanında büyüdü. Ona dâmâd oldu. Çok ze-
kî idi. Resûlullahdan, onun öğrendiğini, başkaları öğrenemedi. 
Hazret-i Ebû Bekr ise, büyük yaşda [otuzsekiz yaşında] îmâna gel-
di. Resûlullah ile hergün bir kerre görüşürdü. Hazret-i Alînin züh-
dünü bilmiyen yokdur. İhsânı da çokdu. Nemâzda bile yüzüğünü 
sadaka verdi. Bunun için, âyet-i kerîme ile övüldü. Nezr orucu tut-
duğu gün iftâr edeceği zemân, yemeğin hepsini, gelen fakîre, yetî-
me ve esîre verdi. Bunun için de, âyet-i kerîme ile medh edildi. 
Hazret-i Alînin gazvelerdeki şecâ’ati, kahramanlığı da, herkesden 
çokdu. Hendek gazvesinde, (Alînin bir kılınç vurması, bütün ins ve 
cinnin ibâdetlerinden dahâ kıymetlidir) hadîs-i şerîfi ile övüldü. 
Hayberde ve başka gazvelerdeki kahramanlıkları ve medh olun-
maları da meşhûrdur. Güzel ahlâkı da, o kadar meşhûr olmuşdur. 
Kuvveti de çokdu. Hayber kal’asının kapısını kopardı. Bu kapıyı 
adalemin kuvveti ile değil, Allahü teâlânın verdiği başka kuvvetle 
kopardım dedi. Hazret-i Alî, soy ile ve nikâh ile Resûlullaha çok 
yakındı. Abbâs, yalnız babadan Abdüllahın kardeşi idi. Ebû Tâlib 
ise, anadan ve babadan kardeşi idi. Hazret-i Alî, kadınların en üs-
tününün zevci idi. Cennet gençlerinin en üstünü olan Hasen ve 
Hüseynin babaları idi). 

Cevâb olarak deriz ki, hazret-i Alî “radıyallahü anh”, elbet bu 
üstünlüklerin sâhibidir. Bütün müslimânların buna inanmaları ve 
onu çok sevmeleri lâzımdır. Fekat, halîfe olmak için, başka üstün-
lükler de vardır. Çeşidli mesleklerde, çeşidli san’atlarda en üstün 
olmak için aranılan üstünlük, başka başkadır. Âlimlerin en üstünü 
olmak için, soya, sûrete, mala bakılmaz. Bunlara bakılsaydı, Ebû 
Hanîfenin, Şâfi’înin, Mâlikin ve Ahmed bin Hanbelin talebeleri 
arasında, kendilerinden dahâ üstünleri bulunurdu. Askerlikde en 
üstün olmak için, tıb ilmi, güzel yazı, şi’r yazmak gibi üstünlükle-
re bakılmaz. Peygamberlere halîfe olmak için aranılan üstünlük, 
peygamberlik vazîfesini yapmak için, Peygamberlere verilmiş 
olan üstünlüklere benziyen üstünlüklerdir. Bunun içindir ki, Âlim-
ler, Velîler ve Emr-i ma’rûf ve Nehy-i münker ve cihâd yaparak dî-
nin yayılmasına çalışanlar, kendilerinden dahâ kuvvetli olan spor-
culardan ve tüccârlardan ve hesâb uzmanlarından dahâ kıymetli, 
dahâ üstündürler. Bunun için, halîfe seçilmekde, Resûlullahın 
ehemmiyyet verdiği ilmde, ahlâkda ve işlerde en üstün olmak lâ-
zımdır. Hattâ, bu üçü arasında, işe dahâ çok bakılır. Çünki, ümmet 
arasında, istidlâl ederek [araşdırarak] veyâ ilhâm olunarak, yeni 

– 195 –



bilgilere kavuşanlar bulunabilir. Fekat, bu bilgiler, Peygamberin il-
mi kadar kıymetli olmaz. Peygamberlik ilmi, islâmiyyeti yaymağa, 
bunlardan ahkâm çıkarmağa, bunları açıklamağa, şübheye düşü-
lenler arasında, sağlamını seçmeğe, sözbirliği elde etmeğe yarıyan 
ilmdir. Üstün olan iş ise, ümmet arasında râhat, düzen ve huzûr 
sağlıyan işdir. Dört halîfenin zemânları iyi incelenirse, hazret-i Alî-
nin, peygamberlik bilgilerinde ve işlerinde Şeyhaynden dahâ üstün 
olduğu aslâ görülemez. Hazret-i Alînin ilmi, çabuk cevâb vermek-
de üstün olduğu gibi, Şeyhaynın ilmleri de, sabr ve araşdırarak, 
sözbirliği yaparak cevâb vermekde dahâ üstündür. Hazret-i Alînin 
zühdü çok olduğu gibi, Şeyhaynın zühdü de çokdu. Şeyhaynın ke-
rem ve ihsânları, hazret-i Alînin ihsânından kat-kat çokdu. Nemâz-
da yüzüğünü vermesi ve iftârlığını vermesi de sağlam olarak bildi-
rilmiş değildir. Sağlam dersek de, hazret-i Ebû Bekrin sadakaları 
ve ihsânları ve âyet-i kerîmelerle medh olunmaları yanında dahâ 
üstün olmadığı meydândadır. Hazret-i Alînin bilek kuvveti üstün
ise de, Şeyhaynın mürtedlerle, Îrân ve Rum devletlerine meydân 
okumalarındaki kuvvetleri dahâ üstündür. Şeyhaynın bütün üm-
meti râzı etmeleri ve geçimsizlikleri gidermekdeki güzel ahlâkı, 
katkat dahâ çokdu. Hazret-i Alî, soydan çok yakın ise de, Şeyhayn 
kabrde, mahşerde ve Cennete giderlerken, Resûlullaha dahâ ya-
kındırlar. Hazret-i Alî, hazret-i Fâtımanın zevci olmakla şereflen-
diği gibi, hazret-i Ebû Bekr de, Resûlullahın sevgili zevcesi ve 
Cennetdeki arkadaşı olan hazret-i Âişenin babası olmakla şeref-
lenmişdir. Kur’ân-ı kerîmde on âyet, hazret-i Âişeyi medh etmek-
dedir. Fıkh ilminin dörtde biri ondan öğrenilmişdir. Hazret-i 
Ömerin kızı hazret-i Hafsa da, Resûlullahın dünyâda ve Cennet-
de zevcesidir ve Cebrâîl aleyhisselâm, onu (çok nemâz kılıcı ve 
çok oruç tutucu) diye övmüşdür. Hazret-i Alînin çocukları arasın-
da, insanların en iyileri bulunduğu gibi, islâmiyyete çok zarar ve-
renleri de vardır. (İsmâ’îliyye), (Zeydiyye) ve (İmâmiyye) sapık 
fırkaları, onun çocuklarından hâsıl oldu. Etrâfına câhilleri toplıya-
rak, sayısız müslimânı yoldan çıkaran yüze yakın torununun kan-
lı mâcerâları, târîh kitâblarında uzun yazılıdır. Şeyhaynın çocukla-
rı arasında böyle din yıkıcıları hiç görülmedi. Abdüllah bin Ömer, 
hazret-i Âişe, Sâlim, Kâsım ve Ubeydüllah bin Ömer Ömerî ve 
başka evlâdları, insanları hidâyete, se’âdete kavuşdurdular. Oniki 
imâmdan sonra gelen Şihâbüddîn-i Sühreverdî ve Fahrüddîn-i 
Sühreverdî gibi tesavvufcular ve Fahrüddîn-i Râzî Veliyüddîn gibi 
kitâb sâhibleri, hep Şeyhaynın evlâdlarından feyz alarak hidâyete 
kavuşdular. Bir insanın anasının ve babasının Hâşimî olması veyâ 
çocuklarının çok olması, en üstün olmağa sebeb olsaydı, hazret-i 
Alînin Resûlullahdan [hâşâ] dahâ üstün olması lâzım gelirdi. (Bu 

– 196 –



üstünlüklerin, peygamberlik derecesi yanında te’sîrleri olmaz. Baş-
kalarından dahâ üstün olmağa te’sîri olur) denirse, bu üstünlükle-
rin, peygamberliğe te’sîri olmadığı gibi, peygamberlik sıfatlarında 
Peygambere benzemeğe de te’sîri olmıyacağı meydândadır. Evet, 
bunlardan başkasının üstünlüğüne te’sîr eder. Bunun için de, haz-
ret-i Alî, kendi hilâfeti zemânında bulunan Eshâb-ı kirâmın hep-
sinden dahâ üstündür. Ehl-i sünnet âlimleri böyle inanmakdadır. 
Buraya kadar yazılanlar, Nasîrüddîn-i Tûsînin (Tecrîd) kitâbına 
cevâbdır. 

Süâl 22: Halîfe olmak için, efdal olmak, dahâ üstün olmak lâ-
zımdır sözü, nasıl doğru olabilir? Hazret-i Alî dahâ üstün olduğu 
hâlde, Resûlullah ile gazâ yaparken, Kureyşlilerin babalarını, ar-
kadaşlarını öldürdüğü için ve dîne da’vet ederken kimsenin gözya-
şına bakmadığı için ve cezâ vermekde acele etdiği için, câhiller 
onun emrine girmek istemez. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem”, rûh hastalıklarının mütehassısı olduğundan, bu sebeble baş-
kalarını halîfe yapmış olabilir. 

Cevâb 22: Milletleri islâh etmek, râhata ve huzûra kavuşdur-
mak için, Allahü teâlâ Peygamberler “aleyhimüssalevâtü vetteslî-
mât” göndermişdir. Peygamberin de, peygamberlik sıfatlarında en 
üstün olanı halîfe seçmesi lâzımdır. Başkasını seçerse, sefâhet ve 
zulm yapmış olur. Kureyşliler, babalarını, arkadaşlarını öldürenle-
rin emrine girmek istemezlerdi demek yanlışdır. Doğru olsaydı, 
hazret-i Alîden dahâ ziyâde Resûlullahı istemezlerdi. Çünki, değil 
hazret-i Alînin, bütün Eshâbın gazâlarda Kureyşlileri öldürmeleri, 
hep Resûlullahın emri ile oldu. Hâlbuki, îmân edenleri, Resûlulla-
hı canlarından çok sevdiler. 

Süâl 23: Resûlullaha yardım etmek ve islâmiyyeti yaymak ve 
Arabistânda, Acem ve Rum memleketlerinde cihâd etmek ve 
Kur’ân-ı kerîmi toplamak ve memleketler almak, müslimânlara 
yardım etmek, peygamberlik sıfatlarıdır diyerek, Şeyhaynı dahâ 
üstün bilmek, çeşidli sorulara sebeb olur. Şöyle ki, (Şerh-ı mevâ-
kıf) ve (Şerh-i akâid) gibi, Ehl-i sünnetin en kıymetli kitâblarında, 
üstünlük sevâbın çok olmasıdır diyor. Yukarıda bildirilen üstün-
lük, bu kitâbların sözbirliğini değişdirmek olmaz mı? Sonra, o 
ta’rîfe göre, kâfir memleketlerini ele geçiren hazret-i Mu’âviye ve 
başka kumandanların, hazret-i Alîden dahâ üstün olmaları lâzım 
gelmez mi? Üçüncü olarak deriz ki, o üstünlükler, sonradan ele ge-
çen şeylerdir. İnsanın kendinde bulunan üstünlüklerle birlikde bu-
lunurlarsa, dahâ üstün olur. Hem de, hadîs-i şerîfde, (Allahü teâlâ, 
bu dîni, fâcir [kâfir] kimse ile de kuvvetlendirir) buyuruldu. Ayrı-
ca deriz ki, kendilerine yalnız bir iki kişi inanmış olan Peygamber-

– 197 –



ler vardı. Bu ise, memleketler ele geçirmenin, dîni yaymanın, pey-
gamberlik sıfatları olmıyacağını gösteriyor. Yok eğer bizim Pey-
gamberimize benzemek düşünülüyor ise, Peygamberler, birbirleri-
ne elbet benziyorlardı. Demek ki, Peygamberimize benzemek baş-
ka sıfatlarda benzemek imiş! Sonra, memleketleri almak, dahâ üs-
tün olmağı gösterseydi, hazret-i Ömerin, hazret-i Ebû Bekrden da-
hâ üstün olması lâzım olurdu. Peygamberimizin zemânında yapı-
lan gazvelerde, hazret-i Alînin hizmeti, hepsinden dahâ çokdu. 
Peygamberimizden sonra yapılacak fethler ve hizmetler de, ilk ha-
lîfe seçilirken bilinmiyordu. O hâlde, hazret-i Ebû Bekrin dahâ üs-
tün olduğu ve halîfe seçilmesinin, sözbirliği ile olduğu nasıl kabûl 
olunabilir? 

Cevâb 23: Bu şübheler, sözümüzün iyi anlaşılmadığını göster-
mekdedir. Üstünlük, yalnız dîni yaymak, cihâd etmek, memleket-
ler ele geçirmek ve Kur’ân-ı kerîmi cem’etmekdir demedik. Bun-
lar, üstünlüğe sebeb olan iyiliklerden birkaçıdır. Bu sebebleri üçe 
ayırabiliriz. Birincisi, Peygamberlik sıfatlarına benzemekdir. Re-
sûlullaha yardımda üstün olmakdır. Resûlullahdan sonra, Onun 
vazîfelerini temâmlamakdır. Ehl-i sünnet âlimleri, vazîfe taksîmi 
yapdı. Biri, hadîs-i şerîf bilgilerini, ikincisi kelâm [i’tikâd] bilgile-
rini yaydı. Ehl-i sünnet âliminin sözü deyince, iki kısmdakilerin de 
sözbirliği anlaşılır. Ehl-i sünnet âlimleri, Şeyhaynın üstün olduğu-
nu sözbirliği ile bildirdi. Cihâd deyince, kılınçla cihâd anlaşıldığı 
gibi, sözle, yazı ile cihâd da ve nefs ile cihâd da anlaşılır. İkinci ve 
üçüncü cihâdda, hazret-i Ebû Bekr dahâ üstün idi. Cihâd âyeti 
gelmeden önce, onüç sene Mekkede ve bir sene Medînede, hep ci-
hâd yapdı. (Benden sonra Peygamber gelseydi, Ömer elbette Pey-
gamber olurdu) hadîs-i şerîfi, Şeyhaynın peygamberlik sıfatlarına 
mâlik olduklarını açıkça bildirmekdedir. Fâcirlerin dîne hizmet 
etmeleri, onlara elbet fâide vermez. Fekat, bu ileri sürülerek, 
Emr-i ma’rûfun ve cihâdın üstünlüğü ve sevâbının çokluğu da in-
kâr edilemez. Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ anhümâ” fâcir olmadı-
ğı, sâlih oldukları da, âyet-i kerîmeler ve hadîs-i şerîflerle bildiril-
mişdir. Buna inanmıyanın, kendi îmânından şübhe etmesi lâzım 
olur. Resûlullaha benzemek üç dürlü olur: Birincisi, peygamberlik 
makâmında benzemek olup, böyle benzemek yalnız Peygamber-
lere mahsûsdur. İkincisi, peygamberlik vazîfelerini yapmakda 
benzemekdir. Şeyhaynın bu bakımdan benzediklerini önceki sahî-
felerde uzun bildirdik. Üçüncüsü, Onun yapdığı ibâdetleri yap-
makda benzemekdir. Bu benzeyiş, zemâna ve dinlere göre değişir. 
Dinlerin çoğunda cihâd emr olunmamışdı. O Peygamberlerin ci-
hâd yapması, ibâdet olmazdı. Nerde kaldı ki, üstünlük olsun. Bizim 
dînimizde cihâd etmek, memleket almak emr olundu. Peygamber-

– 198 –



lik vazîfesi oldu. Hazret-i Ömer, hazret-i Ebû Bekrden üstün olur-
du sözü yanlışdır. Doğru denirse, Şeyhaynın Resûlullahdan üstün 
olmalarını söylemeğe yol açar. Şeyhayn, Resûlullahın başladığı ve 
temâmlanacağını bildirdiği cihâdları ve fethleri yapdılar. Hayâtın-
da olduğu gibi, vefâtından sonra da Onun cihâdında hizmet etdiler.
Hazret-i Ömer de, hazret-i Ebû Bekrin başladığı cihâdı temâmla-
dı. Bunun için, (Ben Ebû Bekrin halîfesiyim) dedi. 

Süâl 24: Resûlullah, (Ebû Bekr nemâz kıldırsın!) dediği zemân, 
hazret-i Alî orada yokdu. Orada olsaydı, (Alî kıldırsın) derdi. Yâ-
hud da, yaşlı olduğu için imâm olmasını emr eyledi. Şeyhaynın, 
Cennetdekilerin en üstünü olmaları ve Ebû Bekrin Cennete önce 
girmesi de, hazret-i Alîden başkası için olabilir. Hazret-i Alînin (Bu
ümmetin en üstünü Ebû Bekrdir. Sonra Ömerdir) demesi de, ben-
den sonra üstünü demek olmaz mı? Çünki, hazret-i Alî çok yüksek 
olduğundan, Resûlullah gibi, ümmetin dışında, üstündedir. 

Cevâb 24: Hazret-i Ebû Bekrin üstün olduğunu biz söylemiyo-
ruz. Bunu hazret-i Ömer ve hazret-i Alî ve Ebû Ubeyde ve Abdül-
lah ibni Mes’ûd gibi Eshâb-ı kirâmın büyükleri ve Ensârın çoğu 
söylediler. Onu halîfe seçdiler. Kays bin Ubâde diyor ki, (Hazret-i 
Alî bana dedi ki, Resûlullah hasta iken, nemâz vakti geldi. (Ebû 
Bekre söyleyiniz! Nemâzı kıldırsın!) buyurdu. Resûlullah “sallalla-
hü teâlâ aleyhi ve sellem” vefât edince, düşündüm. Dînin direği 
olan nemâzda Resûlullahın önümüze geçirdiğini önümüze geçire-
rek Ebû Bekri halîfe seçdik). Hazret-i Alînin bu sözünü, Ebû Am-
rin (İstî’âb) kitâbında, Hasen-i Basrî bildirmekdedir. [İstî’âb kitâ-
bını yazan Ebû Amr Yûsüf bin Abdüllah Kurtubî, ibni Abdilberr 
ismi ile meşhûr olup, dörtyüzaltmışüç [463] de vefât etmişdir. İs-
tî’âb kitâbı, 1328 de Mısrda basılmış ve 1379 [m. 1960] da Beyrut-
da fotokopisi yapılmış olan (El-isâbe) kitâbının kenârında basıl-
mışdır. Hasen-i Basrînin haber verdiği, hazret-i Alînin bu sözü, (İs-
tî’âb) kitâbının ikinci cildinin ikiyüzellibir (251).ci sahîfesinde, Ab-
düllah bin Ebî Kuhâfe isminde yazılıdır. İmâm-ı Rabbânînin (Red-
di revâfıd) kitâbında ve Abdülkâdir-i Geylânînin (Gunyet-üt-tâli-
bin) kitâbında da yazılıdır.] 

Yine (İstî’âb) kitâbında Hakem bin Hacer dedi ki, hazret-i Alî-
den işitdim, (Kim beni Ebû Bekrden ve Ömerden üstün tutarsa, if-
tirâ etmiş olur. İftirâ edenleri döğdüğüm gibi, onu döğerim) “radı-
yallahü teâlâ anhüm ecma’în”. 

– 199 –



İKİNCİ FASL

Dünyâda hiçkimse, kötülerin iftirâlarından kurtulamamışdır. 
(Mu’tezile) sapıkları, Peygamberlere “aleyhimüssalevâtü vetteslî-
mât” ve meleklere bile dil uzatdı. Bu iftirâlar, akl ve insâf sâhible-
rine, kötülenenlerin temizliğini ve yüksekliğini gösterir. Şeyhaynın 
üstünlüklerini gösteren vesîkalardan biri de, hasedcilerin, inâdcıla-
rın, asrlardan beri sürüklenegelen kalıplaşmış kelimelerden başka 
birşey söyliyememeleridir. 

Bu iftirâlardan biri, hazret-i Ebû Bekrin, hazret-i Fâtımaya mî-
râs vermemesidir “radıyallahü teâlâ anhümâ”. 

Hazret-i Ebû Bekr, (Biz, Peygamberler mîrâs bırakmayız. Bize 
kimse vâris olmaz) hadîs-i şerîfine uyarak mîrâs vermedi. Dâvüd, 
Süleymân, Yahyâ ve Zekeriyyâ “aleyhimüsselâm”ın sözlerinde 
mîrâs kelimesini kullanmış olduklarını Kur’ân-ı kerîm haber ver-
mekdedir. Kur’ân-ı kerîmin ma’nâsını en iyi anlıyan Peygamberi-
mizdir. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, bu âyet-i ke-
rîmelerin mal verâsetini değil, ilm ve hilâfet verâsetini bildirdikle-
rini anlıyarak, yukarıdaki hadîs-i şerîfi söylemişdir. Bu hadîs-i şe-
rîf, Kur’ân-ı kerîmin ma’nâsını açıklamakdadır. Ebû Dâvüd diyor 
ki, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Benî Nadîrde ve 
Hayberde ve Fedekde hurmalıkları vardı. Birincisinin gelirlerini 
me’mûrlarına, Fedek gelirlerini fakîrlere verirdi. Hayberdekinin 
gelirini üçe ayırırdı. İkisini müslimânlara, birini Ehl-i beytine, ya’nî 
âilelerine verirdi. Fazlasını Muhâcirlerin fakîrlerine dağıtırdı. Haz-
ret-i Ebû Bekr halîfe olunca, Resûlullahın yapdığını değişdirmedi. 
Hazret-i Ömer halîfe olunca, hazret-i Alîyi ve Abbâsı çağırdı. (Yu-
karıdaki hadîs-i şerîfi Resûlullahdan işitdiniz mi? Allah aşkına 
doğru söyleyiniz!) dedi. İşitdik dediler. Hazret-i Fâtımanın, bu ha-
dîs-i şerîfi işitdiği hâlde, mîrâs verilmeyince üzülmesi insanlık îcâ-
bı idi ve islâmiyyetin verdiği, tâm halâl olan malı almakla bereket-
lenmek istemişdi. Hazret-i Alî de, halîfe iken, bunları kendi çocuk-
larına vermedi. Şeyhaynın yapdığını değişdirmedi. Ömer bin Ab-
dül’azîz de böyle yapdı. 

Sıddîk “radıyallahü teâlâ anh”, hırsızın sol elini kesdi. Bu, islâ-
miyyete uygun değildir diyorlar. (Muvatta) kitâbı, bunu uzun an-
latıyor. O hırsızın sağ eli ve ayağı kesilmişdi. Sıra sol eline gelmiş-
di. Mâlikî ve Şâfi’î mezheblerinde, hazret-i Ebû Bekr gibi yapıl-
makdadır. Hanefî ve Hanbelî mezheblerinde ise, hazret-i Alîden 

– 200 –



gelen habere uyarak, bir eli ve bir ayağı kesilmiş kimsenin, artık bir 
yeri kesilmez. Habs olunur. 

Hazret-i Ebû Bekre “radıyallahü teâlâ anh”, Mâlik bin Nuvey-
renin kısâsını yapmadığı için de dil uzatıyorlar. 

Hâlid bin Velîd, Mâlikin sözlerinden, onun mürted olduğunu 
anladı. Bunun için, onu da öldürdü. Hazret-i Ebû Bekrin ictihâdı, 
hazret-i Hâlidin doğru söylediğini gösterdiği için, Hâlide kısâs yap-
madı. Ebû Bekrin bu hareketine hatâ diyenler, hazret-i Alînin “ra-
dıyallahü teâlâ anh”, hazret-i Osmânın kâtillerine kısâs yapmadı-
ğına acabâ ne derler? 

Hazret-i Ebû Bekrin “radıyallahü teâlâ anh” halîfe olması, ne 
açıkça, ne de işâret ile bildirilmedi. Bildirilmiş olsaydı, ictihâd ile 
seçilmez, ictihâda lüzûm kalmazdı diyorlar. Buna cevâb vermek i-
çin, yedi önsöz bildirmek iyi olur: 

1) Resûlullaha “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” (Vahy) birkaç 
dürlü gelirdi. Azâb haberlerinin bir kısmı çan sesi gibi, geldi. Ceb-
râîl aleyhisselâm insan şeklinde görünüp söylerdi. Rü’yâda da 
vahy olurdu. Vahyin bir çeşidi de, firâset idi. Bu vahylerin çoğu, 
Kur’ân-ı kerîmde yokdur. Bunun sebebini sormak câiz değildir. 
Meselâ oruç emrleri Kur’ân-ı kerîmde bildirildi de, nemâzın bir-
çok emrleri Kur’ân-ı kerîmde niçin bildirilmedi denilemez. Bunun 
gibi, filân emr niçin Kur’ân-ı kerîmde bildirilmedi de, rü’yâda bil-
dirildi denilemez. Bunun gibi, hazret-i Ebû Bekrin halîfe olacağı 
Kur’ân-ı kerîmde bildirilmedi de, rü’yâda bildirildi denilemez. Bu-
nun gibi, hazret-i Ebû Bekrin halîfe olacağı Kur’ân-ı kerîmde niçin 
açıkça bildirilmedi de, rü’yâda işâret olundu diye sorulamaz. 

2) Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, emrlerden, yasak-
lardan bir kısmını açıkça bildirdi. Bir kısmını ise, bunu yapana Al-
lah rahmet, şunu yapana Allah la’net eylesin diyerek, işâret ile bil-
dirmişdir. Bunun sebebini sormak câiz değildir. Bunun gibi Şey-
haynın “radıyallahü teâlâ anhümâ” halîfe olacaklarını da, niçin 
rü’yâ anlatarak bildirdi de, benden sonra, Ebû Bekrle Ömeri halî-
fe yapınız demedi diye sorulamaz. 

3) Ba’zı emrler, haber vermek sûreti ile bildirildi. Îsâ aleyhisse-
lâmın ve Deccâlın gelecekleri ve Deccâlın kötülüğü bildirildi. Bu 
haber, Îsâ aleyhisselâm gelince ona uyunuz! Deccâl gelince, ona 
uymayınız demekdir. Şunları yapanları Cennetde gördüm. Şöyle 
yapanları Cehennemde gördüm demek de böyledir. Emr ve nehy, 
nass ile açıkça bildirildiği gibi, nassın iktizâsı ile de bildirilmişdir. 
Filân kimse, Ahmedi âzâd etdi sözünden, Ahmed onun kölesi idi 
demek de anlaşılır ki, buna iktizâ ile anlamak denir. Bunu size hâ-

– 201 –



kim yapdım demek, onun emrlerine uyunuz demekdir ki, bu da ik-
tizâ ile anlaşılmakdadır. Bunun gibi, Allahü teâlâ, bu ümmet için-
de halîfe yapacağını açıkca bildirdi. Halîfelerin Şeyhayn olacağını 
da rü’yâ ile bildirdi. Bunun gibi, âhır-zemân Peygamberinin gele-
ceğini Îsâ aleyhisselâma müjde etmekle, geldiği zemân Ona itâ’at 
ediniz demiş oldu. (Benim yoluma, benden sonra da Hulefâ-i râşi-
dînin yoluna yapışınız!) hadîs-i şerîfi, Şeyhayna “radıyallahü teâlâ 
anhümâ” itâ’ati emr etmekdedir. Onların halîfe olacakları, bura-
dan iktizâen anlaşılmakdadır. 

4) Şeyhaynın halîfe olacaklarının haber verilmesi, hilâfetlerinin 
hak ve doğru olduğunu da göstermekdedir. Îsâ aleyhisselâmın, 
âhır-zemân Peygamberinin “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” ge-
leceğini müjdelemesi de böyledir. 

5) İki mübhem nass birleşdirilince, kesin hâl alır. (Benden son-
ra Ebû Bekre ve Ömere uyunuz!) hadîs-i şerîfi, Şeyhaynın ismleri-
ni açıkça bildiriyor ise de, halîfe olacakları anlaşılmıyor. (Benden 
sonra, Hulefâ-i râşidînin yoluna sarılınız!) hadîs-i şerîfi de, halîfe-
liği açıklıyor. İkisi biraraya gelince, Şeyhaynın halîfe olacakları 
açıkca anlaşılıyor. Ayrı ayrı bildirilmesinin sebebini, hikmetini an-
cak sözün sâhibi bilir. 

6) (Edille-i şer’ıyye) dörtdür. Bunlardan üçüncüsü, (İcmâ’)dır. 
İcmâ’ hâsıl olması için, (Kitâb)dan veyâ (Sünnet)den bir (Delîl), 
ya’nî sened bulunması lâzımdır. Eshâb-ı kirâm, birbirlerine delîlle-
ri hâtırlatarak icmâ’ hâsıl oldu. Bu icmâ’ ile Ebû Bekri “radıyalla-
hü teâlâ anh” halîfe yapdılar. Alînin “radıyallahü teâlâ anh” (O-
nun bu işe dahâ lâyık olduğunu biliyoruz) sözü de, böyle olduğunu 
göstermekdedir. 

7) İmâm-ı Nevevînin ve başka âlimlerin, (istihlâf) ve (Sarîh 
nass) sözleri, çeşidli ma’nâlar bildirirler. Ölüm yaklaşınca, hâl ve 
akd sâhiblerini, ya’nî devlet işlerinde söz sâhibi olanları toplayıp, 
buna (Bî’at) ediniz demek, sarîh nass ile istihlâf olur. Yâhud, bu 
kimsenin halîfe olmağa lâyık olduğunu bildirmek, istihlâf olur. Bu-
rada ölümün yakın olması ve devlet adamlarını toplayıp söylemesi 
lâzım değildir. Emr değil, haber vermek olur. Birini böyle istihlâf 
etmek, başkasının halîfe olmasına mâni’ olmaz. İstihlâf, ba’zan 
açıkca bildirilmez. Sözün [Nassın] muktezâsından anlaşılır. Yâhud, 
iki nassın terkibinden [birleşdirilmesinden] anlaşılır. Fıkh âlimleri, 
nassın muktezâsını başka başka anlıyabilirler. 

Yukarıdaki yedi önsöz anlaşılınca, asl cevâba başlıyabiliriz: İ-
mâm-ı Nevevînin mezhebinin reîsi, hattâ bütün hadîs ve fıkh âlim-
lerinin reîsi olan imâm-ı Şâfi’î “rahmetullahi aleyh”, (Geldiğin ze-

– 202 –



mân beni bulamazsan, Ebû Bekre sor!) hadîs-i şerîfinin, Ebû Bek-
rin halîfe olacağını açıkca bildirdiğini anlamışdır. İmâm-ı Şâfi’înin 
ilmi pek derin, idrâki ve muhâkemesi çok kuvvetli idi. Allahü te-
âlânın âyetlerinden bir âyet idi. O buyuruyor ki, bu hadîs-i şerîf 
hernekadar bir kadına emr idi ise de, hazret-i Ebû Bekrin halîfe 
olacağını kinâye yolu ile göstermekdedir. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem”, bunu haber verirken bir hoşnutsuzluk, üzüntü 
göstermedi. Bu hâli, haber verilen şeyin meşrû’ olduğunu göster-
mekdedir. Çeşidli yerlerde bildirilen hadîs-i şerîfler, hazret-i Ebû 
Bekrin halîfe olacağını dahâ açık haber vermekdedirler. Hepsi bir 
araya gelince, (tevâtür), ya’nî kesinlik hâsıl olmakdadır. İmâm-ı Ne-
vevînin (Nass olsaydı, onu söyler ve ona uyarlardı. Bir nass söyle-
mediler) sözü yerinde değildir. Çünki, çeşidli (Nass)ları, ya’nî açık 
haberleri söylediler. Meselâ, nemâzda imâm yapılan, halîfe olur 
dediler. Bunu Eshâb-ı kirâmın hepsi bildiği için, başka nassları 
araşdırmağa, söylemeğe lüzûm görmediler. Zâten, Resûlullah ve-
fât etdiği için, hepsi üzüntülü, sersem hâlde idi ve arabların mürted 
olup Medîneye yürüdükleri haberleri geliyordu. Halîfe seçiminin 
acele olması îcâb etdi. Hazret-i Alî “radıyallahü anh” buyurdu ki, 
(Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” hasta oldu. Ebû Bekre 
söyleyiniz! Nemâzı kıldırsın buyurdu. Resûlullah “sallallahü teâlâ 
aleyhi ve sellem” vefât edince düşündük. İslâmın bayrağı ve dînin 
direği olan nemâzda Resûlullahın önümüze geçirdiğini başımıza 
halîfe yapmağa râzı olup, Ebû Bekri halîfe seçdik). 

Süâl: Hazret-i Ebû Bekr, hazret-i Ömeri ve Ebû Ubeydeyi “ra-
dıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” göstererek, bu ikisinden birine 
bî’at ediniz, dedi. Bu davranışı, kendinin halîfe olacağını gösteren 
bir nass bulunmadığını göstermiyor mu? Nass varken başkasını 
tercîh etmek harâm olmaz mı? 

Cevâb: Hazret-i Ebû Bekrin bu hareketi, kendisinin halîfe ya-
pılması için bulunan nassı başkalarına da söyletmek için, kurnazca 
ve nâzikce yapılan bir davranışdır. Kendi bildiğini, başkalarının ağ-
zından herkese duyurmak içindir. 

Bu ümmetin en üstünü hazret-i Ebû Bekr olduğunu, islâm 
âlimlerinin çoğu bildirdi. Hazret-i Osmândan sonra en üstün de, 
hazret-i Alî olduğu sözbirliği ile bildirildi. Hazret-i Alînin, hazret-i 
Osmândan, hattâ Şeyhayndan üstün olduğunu bildirenler de oldu. 
(İstî’âb) kitâbında, Abdüllah bin Ebî Kuhâfe isminin bulunduğu 
sahîfede, Nizâl bin Sebre diyor ki, hazret-i Alî (Peygamberimiz-
den sonra, bu ümmetin en hayrlısı Ebû Bekrdir. Ondan sonra 
Ömerdir) dedi. Hazret-i Alînin böyle söylediğini, kendi oğlu Mu-

– 203 –



hammed bin Hanefiyye ve Abd-i Hayr ve Ebû Cuheyfe de haber 
verdiler. Hazret-i Alî yine buyurdu ki, (Resûlullah ileriye geçdi. 
Ondan sonra Ebû Bekr geçdi. Hazret-i Ömer üçüncü oldu. Sonra 
fitne çıkdı). Abd-i Hayr diyor ki, hazret-i Alîden işitdim: (Allahü 
teâlâ, Ebû Bekre rahmet eylesin ki, bu ümmeti bir araya ilk toplı-
yan o oldu) dedi. Abdüllah bin Ca’fer Tayyâr dedi ki, (Ebû Bekr 
bize halîfe oldu. O çok hayrlı ve çok merhametli idi). Mesrûk dedi 
ki, (Ebû Bekr ile Ömeri sevmek ve üstünlüklerine inanmak, Ehl-i 
sünnet alâmetidir). (İstî’âb)dan alınan yazı burada temâm oldu. 
İbni Hacer-i Mekkî buyuruyor ki, (Hazret-i Alînin üstün olduğunu 
söyliyenler, birkaç bakımdan üstün olduğunu bildirmişlerdir. Bu 
üstünlük, fadl-i küllî değildir). Bu ise, üç halîfeden başka olanlar-
dan dahâ üstün olduğunu gösterir. 

Eshâb-ı kirâmın ve Tâbi’înin ayrı ayrı üstünlükleri vardı. Tâ-
bi’înin çoğu müctehid değildi. (İcmâ’), müctehidlerin sözbirliği de-
mekdir. Bir mes’elede icmâ’ varken, mukallidin sözüne uymak câ-
iz değildir. İcmâ’ bulunmıyan işlerde çeşidli ictihâdlar bulunur. 
Münâzara ve mürâce’at olunarak, bu ihtilâflar ortadan kalkar. İc-
mâ’ hâsıl olur. Selef-i sâlihînin bütün icmâ’ları böyledir. Selmân-ı 
Fârisînin, (Ebû Bekrin hilâfetinde isâbet oldu ve hatâ oldu) sözü, 
Ebû Bekrin üstünlüklerinde, çeşidli ictihâdlar olup, seçilmesine ic-
mâ’ hâsıl oldu demekdir. Ebû Cuheyfe diyor ki, (Benim ictihâdım, 
hazret-i Alînin herkesden dahâ üstün olduğunu gösteriyordu. Haz-
ret-i Alî, minberde bu ümmetin en üstünü Ebû Bekrdir. Sonra 
Ömerdir deyince, bu ictihâdım yok oldu). İmâm-ı Mâlikin (Ben 
kimseye Peygamberin parçasından dahâ üstün diyemem) sözü de, 
fadl-i cüz’î göstermekdedir. Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ 
anh” dahâ üstün olduğunu bildiren azınlığın sözleri hep böyledir. 

Süâl: Hazret-i Ebû Bekrin “radıyallahü teâlâ anh” dahâ üstün 
olduğunu bildiren kelâm âlimlerinin sözlerinin kesin olmadığı, zan 
etdikleri anlaşılmıyor mu? 

Cevâb: Evet, kesin bildirenler olduğu gibi, zan edenler de ol-
du. Zan ile bildirenler de, bu zanlarını ters olarak kullanmamış, yi-
ne müsbet olarak bildirmişlerdir. Bu da Ebû Bekrin üstünlüğün-
den dönmenin mümkin olamıyacağını göstermekdedir. Ehl-i sün-
neti açıklıyanların reîsi olan Ebül-Hasen-i Eş’arî, Ebû Bekrin üs-
tünlüğünü kat’î olarak bildirmekdedir. Başkalarının zan ile, icti-
hâd ile seçildi demeleri, bu kesinliği değişdiremez. (Eşâ’ire), ya’nî 
Ehl-i sünnet âlimleri, iki kısmdır: Birinci kısmı, münâzarada hep 
kazanmışlardır. Bunlar hadîs ilmiyle çok uğraşmamışlardır. Ebû 
Bekr-i Bâkıllânî ve İmâm-ı Râzî, Kâdî Beydâvî ve Kâdî Adud ve 
Sa’deddîn-i Teftâzânî böyledir. İkinci kısm, hadîs âlimleridir. Bun-

– 204 –



lar da münâzaraya, derinliğe dalmamışlardır. Âcürî ve Beyhekî 
bunlardandır. Biz mukallidler, her iki sınıf âlimlerin sofralarının 
artıkları ile geçiniyoruz. Bu yüksek âlimlerin kâselerini yalamakla 
besleniyoruz. Hazret-i Ebû Bekrin üstünlüğü zannîdir diyenlerin 
sözlerine dikkat edilirse, Selef-i sâlihînden, zıd haberler geldiği 
için, böyle söylemişlerdir. Hâlbuki, bu haberlerin hakîkatde zıd 
[ters] olmadıklarını yukarda açıkladık. Ba’zıları da, üstünlüğü ha-
lîfe seçimindeki sözbirliği ile ölçmüşdür. Hâlbuki, üstünlüğün da-
hâ nice şeylere bağlı olduğunu yukarda bildirdik. Bunlardan biri, 
önce îmân etmek idi. Selef-i sâlihînin sözlerinden anlaşılıyor ki, ha-
lîfe seçimi, üstünlük anlaşıldıkdan sonra oldu. Üstünlük, (Hilâfet-i 
nübüvvet) de, ya’nî Peygamberin halîfesi olmakda şartdır. Bu ha-
lîfeliğin zemânı da otuz senedir. Bundan sonra gelen halîfelerde 
üstünlük şart değildir. (Şerh-ı mevâkıf) bunu güzel anlatıyor. Kitâ-
bın sonunda diyor ki: 

(Üstünlük, kesinlikle anlaşılabilen şey değildir. Çünki, yalnız 
akl ile ölçülüp anlaşılamaz. Meselâ sevâbın çokluğu görülerek üs-
tündür denilemez. Nakle dayanarak anlamak lâzımdır. Fıkh bilgisi 
de değildir ki, (zann-ı gâlib) ile amel olunabilsin. Bu mes’ele ilm i-
şidir. Bunda yakîn, kesinlik lâzımdır. Birbirlerine uymıyan nasslar, 
yakîn bilgi vermez. Fazîletin, sevâbın çokluğuna sebeb olan şeyle-
rin çok olması da kesinlik ifâde etmez. Çünki, sevâb, Allahü teâlâ-
nın ihsânıdır. İbâdet yapan birine sevâb vermiyebilir. Başkasının 
ibâdetine ise, çok sevâb verir. Halîfe seçilmek, kesin olsa bile, üs-
tünlüğü kesin olarak göstermez. Olsa olsa, zan hâsıl eder. O hâlde, 
nasıl olur da, üstün varken üstün olmıyanın imâmeti [ya’nî halîfe 
seçilmesi] sahîh olmaz sözü kesin olarak söylenebilir? Bununla be-
râber, hazret-i Ebû Bekrin, sonra hazret-i Ömerin, sonra hazret-i 
Osmânın ve sonra hazret-i Alînin üstün olduklarını, Selef-i sâlihîn 
bize haber verdi. Selef-i sâlihîne hüsn-i zan ederek, bunu bilmese-
lerdi, bildirmezlerdi deriz. Bunun için, onlara tâbi’ olmamız vâcib 
olur. Doğrusunu Allahü teâlâ bilir deriz. 

Âmidî [Seyf-uddîn Alî bin Muhammed] diyor ki, efdal olmak, 
birinin câhil, ötekinin âlim olması veyâ ötekinin birinciden dahâ 
âlim olması gibi iki dürlü olur. Eshâb-ı kirâm için, böyle üstünlük, 
kesinlikle söylenemez. Çünki, çoğunda husûsî fazîlet olduğu gibi, 
müşterek fazîletleri de vardır. Bir fazîlet, birkaç fazîletden dahâ 
kıymetli olabilir. Bunun için, fazîletleri çok olana en üstün denile-
mez). Şerh-ı mevâkıfın yazısı burada temâm oldu. [Âmid şehri, 
Diyâr-ı Bekrin eski ismidir. (Dürr-ül-muhtâr) da şâhidliği anlatır-
ken ve (Fevâid-ül-behiyye) de diyor ki, (Selef-i sâlihîn), hadîs-i şe-
rîfde medh olunan ilk iki asrın âlimleri demekdir. Bunlara (Sadr-

– 205 –



ül-evvel) de denir.] 
(İcmâ’), dört delîlden biridir. Hiç hilâf olmadığı zemân, kat’î 

kesin olur. Bir hilâf bulunursa, bu hilâf şâz ve nâdir olsa bile, bu ic-
mâ’, zannî olur. Kat’î olmaz. Ehl-i sünnete göre, hazret-i Osmânın 
hilâfeti hakdır. Bu söz icmâ’ ile bildirilmişdir. Fekat hazret-i Osmâ-
nın, hazret-i Alîden üstün olduğunda icmâ’ yokdur. Görülüyor ki, 
hilâfetin kat’î olması, üstünlüğün kat’î olmasına sebeb olmuyor. 
Üstünlüğün zannî olması da hilâfetin zannî olmasına sebeb olmu-
yor. Hakîkî üstünlük, Allahü teâlânın çok sevmesidir. Bu ise, an-
cak vahy ile anlaşılır. Medh olunmak, üstünlüğü göstermez. Çünki, 
Eshâb-ı kirâmın hepsi “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” medh 
olunmuşdur. 

Süâl: Hazret-i Ebû Bekrin halîfe olacağını gösteren hadîs-i şe-
rîfler, Allahü teâlânın yaratacağı şeyleri önceden haber vermek gi-
bidir. Hak olduğunu göstermez. Gösterir desek bile câiz olduğunu 
gösterir. Çünki üstünlükleri müsâvî olan veyâ üstünlüğü az olan, 
halîfe olabilir. (Benden sonra Ebû Bekre ve Ömere itâ’at ediniz!) 
hadîs-i şerîfi, Allahü teâlâ bunların halîfe olmasını irâde etdiği için 
itâ’at ediniz demekdir. Çünki halîfe seçilene, üstün olmasa bile, 
itâ’at etmek vâcibdir. (Ebû Bekr ile ve Ömer ile birlikde mezârdan 
kalkarız) hadîs-i şerîfi de, tesâdüfen olacak şeyi haber vermekde-
dir. Bu haberler üstünlüğü göstermez. Diğer hadîs-i şerîfler ve 
rü’yâlar da, olacak şeyleri haber vermekdedirler denirse: 

Cevâb: İrâde-i teşrî’î, irâde-i tekvînîye tâbi’dir. Allahü teâlâ, 
belli zemânda, belli insanları yaratacağını ezelde bildi. Bunlar için 
fâideli olacak işleri de bildi. O insanları, o zemânda yaratmağı irâ-
de etdi. Harâmları ve halâlleri ve emrlerini ayırdı. Bunları takdîr 
etmiş oldu. Zemânları gelince yaratmakdadır. Şeyhaynın halîfe o-
lacaklarını ezelde irâde etdi. Bu irâdesini Resûlüne bildirdi. Resû-
lullah da (Benden sonra) buyurarak, (İrâde-i tekvînî)yi ve (İtâ’at 
ediniz!) buyurarak, (İrâde-i teşrî’î)yi bildirdi. Resûlullahın “sallal-
lahü teâlâ aleyhi ve sellem” gelmesini ve Ona îmânın farz olması-
nı, ezelde irâde etmesi gibi oldu. Resûlullaha îmânın farz olması, 
halîfelere itâ’at etmenin vâcib olması, onların fazîletlerini gösterir. 
Bu fazîletden üstün bir fazîlet olamaz. Şeyhaynın halîfe olacakları-
nı haber veren elliden fazla delîl vardır. Bunların çoğu açık bildi-
rilmişdir. 

Süâl: Hazret-i Ömer ve hazret-i Osmân, Müt’a ve Kırân hacla-
rını yasak etdiler. Eshâb-ı kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în” bunlara karşı geldi. Buna ne dersiniz? 

Cevâb: Dört mezheb âlimleri bildiriyor ki, hazret-i Ömer 

– 206 –



Müt’a haccını inkâr etmedi. Mekkeliler için, ifrâd haccı dahâ se-
vâbdır buyururdu. Haccın birçok nüsükünde, dört mezheb arasın-
da da ihtilâflar vardır. Bunlar ictihâd ayrılıklarıdır. İctihâd ayrılık-
ları bid’at değildir. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” hac-
cı nasıl yapdığını, Eshâb-ı kirâm, bütün ayrıntıları ile haber verdi-
ler. Bu haberler arasında hiç ayrılık yokdur. Ba’zı işleri ne niyyet-
le yapdığını anlamakda ihtilâf olmuşdur. Şâfi’î ve Mâlikî, Resûlul-
lahın haccı, (İfrâd) idi dediler. Hazret-i Ömer ve Osmân da bunu 
söylemişlerdir. 

Süâl: Müt’a nikâhı Resûlullah “sallallahü teâlâ aleyhi ve sel-
lem” zemânında vardı. Hazret-i Ömer halîfe olunca yasak etdi. Bu, 
sünneti değişdirmek değil midir? 

Cevâb: Bunun için olan hadîs-i şerîflerde Eshâb-ı kirâm ihtilâf 
hâlinde idi. Hazret-i Ömer ihtilâfa son verdi. İcmâ’ hâsıl oldu. Haz-
ret-i Ömerin, Resûlullahın halîfesi olduğu buradan da anlaşılmak-
dadır. Müt’a nikâhının harâm edildiğini bildiren hadîs-i şerîf Buhâ-
rîde, Müslimde ve Muvattada yazılıdır. Bunu haber verenlerden 
biri de hazret-i Alîdir. 

Süâl: Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, vefât edeceğine 
yakın kâğıd, kalem istedi. Hazret-i Ömer “radıyallahü teâlâ anh” 
hastalık ağrıları ile söylüyor. Bize Allahın kitâbı yetişir diyerek, bu 
emre karşı geldi denilirse: 

Cevâb: Müşâvere âyeti gelince, Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem”, birçok işleri, Eshâbına danışırdı. Birçok işde, Eshâb-ı 
kirâmın dediklerine uygun vahy gelirdi. Abdüllah bin Ubeyyin ce-
nâze nemâzını kılmak da böyle olmuşdu. Hazret-i Ömerin fikrini 
söylemesi, bunun için idi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, 
hazret-i Ömerin sözünü doğru bulup, bir dahâ istemedi. Perşem-
beden pazartesiye kadar, bir dahâ bunu tekrâr etmedi. Arzû et-
seydi, bu günlerde yine emr ederdi. Yazılması lâzım olsaydı, tek-
râr istemesi lâzım olurdu. Bu iş, hazret-i Ömerin, Resûlullah ya-
nındaki kıymetini, şerefini gösteren vesîkalardan biridir. Kâğıd 
getirmeği istiyenlere karşı, (Sorunuz. Acabâ sayıklamış olmasın) 
demesi de suç olmaz. O sayıklamaz. Hep doğru söyler. Bunun 
için, iyi anlamak için sorunuz, demekdir. Bununla berâber, sayık-
lıyormu sözünü hazret-i Ömerin dediğini bildiren sağlam haber 
yokdur. (Resûlullah, hazret-i Alînin halîfe olmasını yazacakdı. 
Hazret-i Ömer, bunun için mâni’ oldu) demek, boş sözdür. Gâib-
den haber vermek olur. Halîfe yazmak isteseydi, hazret-i Ebû 
Bekri “radıyallahü teâlâ anh” yazardı. Çünki, hastalık günlerinde, 
hazret-i Âişeye (Bana baban Ebû Bekri çağır! Ona yazacağım ki, 

– 207 –



biri çıkıp, kendisinin Ebû Bekrden hilâfete dahâ lâyık olduğunu 
söylemesinden korkuyorum. Allahü teâlâ ve mü’minler, yalnız E-
bû Bekrden râzıdırlar) buyurdu. Bu hadîs-i şerîf (Müslim) de yazı-
lıdır. O sırada (Yanımdan gidiniz!) buyurması, (Refîk-ı a’lâ)yı iste-
diğini göstermekdedir. 

Süâl: Hazret-i Osmân “radıyallahü teâlâ anh” iş başına akrabâ-
sını getirdi. Bu doğru mudur? 

Cevâb: Hazret-i Alî de böyle yapdı. Bu işleri için, bu büyükle-
re dil uzatılamaz. Bunun gibi, hazret-i Alî, hazret-i Osmânın kâtil-
lerine kısâs yapmadı. Ebû Mûsel-Eş’arîye ve Ebû Mes’ûd-i Ensâ-
rîye saygı göstermedi. Müslimânların kanlarının dökülmesine mâ-
ni’ olmadı. Tebük gazvesinde bulunmadı. Bunlar, hazret-i Alînin 
şerefini azaltmaz. Hazret-i Osmânın kendi akrabâsına ihsânda bu-
lunması da, islâmiyyetin emr etdiği birşeydir. (Sıla-i rahm) sevâbı-
na kavuşmuşdur. Bunları hep kendi malından verdi. Beyt-ül-mâl-
dan verseydi, suç denilebilirdi. Fekat, beyt-ül-mâlda olan hakkını 
almayıp, müslimânlara dağıtmak, suç değil, fazîletdir. Hazret-i Os-
mânın akrabâsı cihâd etdiler. Çok kahramanlık yapdılar. Her mü-
câhid gibi, bunlara da haklarını verdi. Hazret-i Osmân zemânında, 
İslâmiyyetin Asyâya, Afrikaya yayılmasında, onun bol ihsânlarının 
çok fâidesi oldu. Resûlullah da, ganîmetden, Kureyş kabîlesinden 
olanlara başkalarından dahâ çok verirdi. Hâşim oğullarına bunlar-
dan da çok verirdi. Hazret-i Ömerin (Korkarım ki Osmân, Benî 
Ümeyyeyi müslimânların başına geçirir) demesi, onun işlerini be-
ğenmediği için değil, fâidesi olmaz demekdir. Müctehidin, kendi 
ictihâdı ile hareket etmesi suç olmaz. Halîfenin, dilediğini, dilediği 
işin başına geçirmesi hakkıdır. Hattâ vazîfesidir. Akrabâsı, kendi-
sine dahâ itâ’atli oldukları için, onları tercîh etmesi iyi oldu. Onla-
rın yapdığı yanlış işler, onun emri ile değildi. Halîfenin gaybı bil-
mesi lâzım gelmez. Velîd bin Ukbeye kısâs yapmaması, şikâyetleri 
değerlendirebilmek içindi. Kûfeliler, Velîd şerâb içdi diye haber 
verdiler. Doğrusunu anlayınca, hazret-i Alîye emr edip, Velîde 
had cezâsı vurdurdu. Abdüllah bin Mes’ûdün hâzırladığı Mushafı 
yakarak, müslimânları Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ anhümâ” 
Mushafı üzerinde birleşdirdi. Bu işi, ona hakâret değildir. İslâmiy-
yete büyük hizmetdir. Ebû Zer İcmâ’a uymadığı için, onu Medîne-
den çıkardı. Keyfi için çıkarmadı. 

Süâl: Hazret-i Osmân “radıyallahü teâlâ anh” Muhammed bin 
Ebû Bekrin feryâdına yetişmedi. 

Cevâb: Muhammed bin Ebû Bekr, hatâdan ve günâhdan 
ma’sûm değildi. Halîfenin onu cezâlandırması vazîfesi idi. (İkisini 

– 208 –



öldürünüz!) mektûbunu hazret-i Osmân “radıyallahü teâlâ anh” 
yazmadı. Bunu, kabîlelerin, aşağı insanların yapdığını (Yâfi’î târî-
hi) yazmakdadır. 

Süâl: Hazret-i Osmân, Ubeydullah bin Ömere “radıyallahü te-
âlâ anhüm ecma’în” kısâs yapmadı. 

Cevâb: Halîfe, maktûlün vârislerine bol mal vererek onları râzı 
etdi. Fitneyi kaldırdı. Bu da, hazret-i Osmânın “radıyallahü teâlâ 
anh” güzel idâreciliğinin bir örneğidir. 

Süâl: Hazret-i Osmân, çayır, çiftlik yapdı. 
Cevâb: Evet yapdı. Fekat, kendine mülk olarak yapmadı. 

Beyt-ül-mâl hayvanları için yapdı. Böylece, Beyt-ül-mâla büyük 
hizmet etdi. 

Hazret-i Alînin hazret-i Osmânın şehîd edilmesi ile ilgisi oldu-
ğunu gösterecek hiçbir delîl yokdur. Buna hiçbir ihtimâl de yok-
dur. Kâtiller çok ve kuvvetli oldukları için, hazret-i Alî hemen kı-
sâs yapamadı. Hazret-i Osmânın vârisleri de kısâs yapılmasını iste-
medi. Kâtil de belli değildi. Kâtiller, hazret-i Osmâna karşı bâğî, 
âsî idi. Hazret-i Alîye itâ’at etdiler. 

Hazret-i Alînin halîfe seçilmesi meşrû’ idi. Söz sâhibleri bî’at 
etdi. Talha ve Zübeyr de hilâfete karşı değildi. Kısâsın yapılmasını 
istemişlerdi. (İstî’âb) kitâbında diyor ki, (Hazret-i Alîye, hazret-i 
Osmânın şehîd edildiği gün bî’at olundu. Muhâcirler ve Ensâr bî’at 
etdiler. Hazret-i Mu’âviye ile Şâmlılar bî’at etmedi. Allahü teâlâ, 
hepsini afv edeceğini bildirdi.) 

(İmâmiyye) fırkasına göre, ma’sûm imâmın yapdığı şeyleri, 
Peygamber yapdı diye haber vermek câizdir. Böyle inandıkları 
için, çok hadîs uydurdular. Deylemî ve Hatîb ve İbni Asâkir, ken-
dilerinden önce gelen âlimlerin sahîh ve hasen hadîsleri toplamış 
olduklarını gördüler. Kendileri de za’îf hadîsleri topladılar. (Buhâ-
rî) ve (Müslim) hadîslerinin doğru olduklarını, bütün Ehl-i hak, 
sözbirliği ile bildirmekdedir. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” hazret-i Alînin “radı-
yallahü teâlâ anh” kucağında vefât etdiği ve hazret-i Alîye vasıyyet 
yapdığı sözleri doğru değildir. Hazret-i Alînin harb etdikleri ile siz 
de harb ediniz sözü hadîs değildir. 

İmâmiyyenin hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” için geldi de-
dikleri âyet-i kerîmelerin hiç birinde hazret-i Alînin ismi olmadığı 
gibi, onun için olduğuna bir işâret de yokdur. Hâlbuki, mağara â-
yetinin ve ba’zı âyetlerin hazret-i Ebû Bekr için “radıyallahü teâlâ 
anh” olduklarına açık işâretler vardır. Böyle olduğunu şî’î kitâbla-
rı da yazmakdadır. Tathîr âyeti, hazret-i Alî için olmayıp, zevcât-ı 

– 209 – Eshâb-ı Kirâm - F:14 



tâhirât içindir. Mubâhele âyeti de böyledir. (Akrabâmı sevmenizi 
istiyorum) meâlindeki âyet-i kerîme de, hazret-i Alî için olmayıp, 
mü’min olan bütün akrabâsı içindir. 

(Gadîr-i hum) denilen yerdeki hadîs-i şerîf, Ehl-i beyti sevmeği 
emr etmekdedir. Bu hadîs-i şerîfin sonunda (O, benden sonra ha-
lîfedir). (O, benden sonra sizin velînizdir) ve bunlara benzer şeyler 
yokdur. Bunlar uydurulmuşdur. Böyle uydurulmuş yüzlerce hadîs 
vardır. Bunları bildirenlerin arasındaki yalancıları islâm âlimleri 
ortaya koymuşlardır. 

Süâl: Hadîs-i şerîfde (Kıyâmet günü, tanıdığım çok kimseyi 
havzımdan uzaklaşdırırlar: Eshâbım, diyerek onları çağırırım. Fe-
kat, bir ses işitilir ki: Senden sonra, onların neler yapdığını bilmez-
sin) buyuruldu. Bu hadîs-i şerîf, Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ 
anhüm ecma’în” çoğunun yoldan sapacaklarını göstermiyor mu? 

Cevâb: Vedâ’ haccı hutbesinde, (Benden sonra kâfir olmayınız! 
Birbirinizin boynunu vurmayınız!) buyuruldu. Bu hadîs-i şerîf gös-
teriyor ki, Şeyhayn “radıyallahü teâlâ anhümâ” ve müslimânlarla 
harb etmiyenler, bunun dışındadırlar. Resûlullah “sallallahü aley-
hi ve sellem”, Şeyhaynı ve Eshâb-ı kirâmdan çoğunu Cennet ile 
müjdeledi. Bu müjde, onların îmân ile öleceklerini ve Resûlullahın 
havzı yanında ve Cennetde, Onun yanında bulunacaklarını bildir-
mekdedir. Bundan başka, Mâide sûresinin elliyedinci âyetinde me-
âlen, (Ey îmân edenler! Dinden çıkarsanız, Allahü teâlâ, sizin ye-
rinize başkalarını getirir. Onları sever. Onlar da Allahü teâlâyı se-
verler) buyuruldu. Bu âyet-i kerîme gösteriyor ki, mürted olanla-
rın karşısında bulunanları Allahü teâlâ sevmekdedir. Bu da, haz-
ret-i Ebû Bekr zemânında oldu. Cennetlik oldukları ismleri ile sı-
fatları ile bildirilen mubârek insanları kötü bilmek ve kötülemek 
büyük felâketdir. Bedr gazâsında bulunanların Cennete gidecekle-
ri açıkca bildirildi. Bunlara dil uzatmak, büyük câhillikdir. 

Süâl: (Allahü teâlâ, oniki halîfe gönderecekdir. Bunların hepsi 
Kureyş kabîlesindendir) hadîs-i şerîfi oniki imâmı “rahmetullahi 
teâlâ aleyhim ecma’în” göstermiyor mu? 

Cevâb: İlk bakışda, bu hadîs-i şerîfden, İmâmiyye fırkasının 
haklı olduğu anlaşılıyor. Hâlbuki, hadîs-i şerîfler, âyet-i kerîmeler-
de olduğu gibi, birbirlerini açıklamakdadırlar. Abdüllah bin 
Mes’ûdün haber verdiği hadîs-i şerîfde, (İslâm değirmeni otuzbeş 
sene döner. Sonra helâk olanlar bulunur. Dahâ sonra gelenler, is-
lâmiyyeti yetmiş sene kuvvetlendirirler) buyuruldu. Bizim [ya’nî 
Şâh Veliyyullah-ı Dehlevînin], bu hadîs-i şerîfden anladığımız şu-
dur: Bildirilen vaktin başlangıcı, ilk cihâdın başladığı, hicretin i-

– 210 –



kinci senesidir. Otuzbeşinci senede, hazret-i Osmân şehîd edilerek, 
müslimânlar arasında ayrılık oldu. Cihâd ve islâmiyyetin yayılma-
sı durdu. Deve ve Sıffîn muhârebelerinde, müslimânlar birbirleri-
ni öldürdü. Allahü teâlâ, hilâfete tekrâr düzen verip, cihâd tekrâr 
başladı. Benî Ümeyye [ya’nî Emevî] devletinin sonuna kadar de-
vâm etdi. Abbâsî devleti kurulurken, ortalık yine karışdı. Çok 
müslimân öldü. Sonra Allahü teâlâ, hilâfete düzen verip, Hülâgû-
nün Bağdâdı yakıp yıkmasına kadar sürdü. Sa’d ibni Ebî Vakkâ-
sın haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Allahıma düâ ediyorum ki, üm-
metimin kuvvetini, yarım günün sonuna kadar sürdürsün) buyu-
ruldu. Yarım gün ne kadar zemândır denilince Sa’d, beşyüz sene-
dir dedi. Bu hadîs-i şerîf, Abbâsî devletinin ömrünü [ya’nî beşyüz-
yirmidört seneyi] göstermekdedir. Birinci hadîs-i şerîf (Hilâfet-i 
nübüvvet)i haber veriyor. Bunun otuz sene olduğunu bildiriyor. 
Bundan sonra gelen halîfelere (Melik-i adûd) ya’nî (Sultân) ismi-
ni veriyor. Her iki hilâfetdeki halîfe sayısının oniki olacağını bildi-
riyor. Bu oniki halîfeyi oniki imâm sanmak hiç doğru değildir. 
Çünki, hadîs-i şerîfde, (Hilâfet) diyor. (İmâmet) demiyor. Şî’îler de 
söyliyor ki, oniki imâmın çoğu halîfe değildi. Hadîs-i şerîfde, oniki 
halîfenin Kureyş kabîlesinden olduğu bildirildi. Bu ise, hepsinin 
Hâşimî olmadığını göstermekdedir. İmâmiyye fırkası, oniki imâ-
mın, islâmiyyeti yaydığını, memleketler aldıklarını söylemiyorlar. 
(Resûlullah vefât edince, din örtüldü. İmâmlar (Takıyye) yapdı, 
doğru yolu gösteremediler. Hazret-i Alî bile bildiklerini söyliye-
medi) diyorlar. (Hadîs-i şerîf, oniki imâmdan sonra islâmiyyetde 
gevşeklik olacağını haber veriyor. İmâmiyye ise, oniki imâm te-
mâm olunca, Îsâ aleyhisselâm gökden inecek ve dîni kuvvetlendi-
recek) diyorlar. Bizim anladığımıza göre, bu oniki halîfe, dört (Ha-
lîfe-i râşid) ve bunlardan sonra, hazret-i Mu’âviye ve Abdülmelik 
ve dört oğlu ve Ömer bin Abdül’azîz ve Abdülmelikin torunu Ve-
lîddir. Abdüllah bin Zübeyrin bunun dışında kalması lâzımdır. 
Çünki, hazret-i Ömerin bildirdiği hadîs-i şerîf, Abdüllah bin Zü-
beyrin halîfe olarak ortaya çıkması ve Mekke-i mükerremede kan 
dökülerek, Kâ’be-i mu’azzamaya hürmetsizlik yapılmasına sebeb 
olması, bu ümmete gelecek musîbetlerden biri olacağını göster-
mekdedir. Yezîd ve Emevîlerin diğer halîfeleri, islâmiyyete hizmet 
etmedikleri için, oniki halîfeden sayılmazlar. 

Süâl: Hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” çok kerâmetleri 
vardı. Bunlar, Onun üstünlüğünü göstermiyor mu? 

Cevâb: Şihâbüddîn-i Sühreverdî “rahime-hullahü teâlâ” bu-
yurdu ki, (Eshâb-ı kirâmda kerâmet az göründü. Hazret-i Alînin 
kerâmetleri kadar hattâ dahâ çok, Şeyhaynde de görüldü). [Bu 

– 211 –



kerâmetlerin çoğu, Yûsüf-i Nebhânînin (Câmi’u kerâmât-il-Evli-
yâ) kitâbında yazılıdır.] 

Süâl: (Ben ilm şehriyim. Alî “radıyallahü teâlâ anh” bunun ka-
pısıdır) hadîs-i şerîfine ne denilir? 

Cevâb: Bu hadîs-i şerîf, elbet bir üstünlük gösteriyor. Fekat, bu-
nun gibi (İlmin dörde birini bu Humeyrâdan alınız!) ve (Benden 
sonra, Ebû Bekre ve Ömere tâbi’ olunuz!) ve (İbni Ümm-i Abdin 
râzı olduğu kimseden ben de râzıyım!) ve dahâ nice hadîs-i şerîfler 
de vardır. (Hümeyrâ), Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” 
hazret-i Âişeye “radıyallahü teâlâ anhâ” verdiği ismdir. Hazret-i 
Alînin din bilgilerindeki üstünlüğü ve Neseb ilminde, Eshâb-ı kirâ-
mın çoğundan ileride olduğu meşhûrdur. Fekat bunlar, Şeyhayn-
den dahâ üstün olduğunu göstermez. 

Hazret-i Alînin soyundan imâm-ı Muhammed Bâkır ile imâm-ı 
Ca’fer Sâdıkın “radıyallahü teâlâ anhüm” ilmde, vera’da ve ibâdet-
lerdeki kemâlleri şübhesizdir. Küleynî, imâm-ı Ca’fer Sâdıkın te-
savvufculara düşman olduğunu yazıyor. [Ebû Ca’fer Muhammed 
Râzî Küleynî, 329 [m. 940] da Bağdâdda vefât etdi. (Kâfî) kitâbın-
da onaltı bin hadîs vardır.] 

Zeydiyye fırkası da turuk-ı aliyyeye düşmandır. Evliyânın bü-
yüklerinden Abdüllah-i Ensârî “rahime-hullahü teâlâ” buyuruyor 
ki, (Binikiyüz Velî gördüm. İçlerinden yalnız Sa’dûn ve İbrâhîm, 
seyyidlerden idi). Bunların ikisi de meşhûr değildir. Sonraki asrlar-
da gelen Evliyâ arasında seyyidler varsa da, bunlar seyyid olmıyan 
mürşidlerden feyz almışlardır. 

Kur’ân-ı kerîm ve hadîs-i şerîfler açık olarak islâmiyyete uyma-
ğı emr etmekdedir. Tesavvuf yolunda hâsıl olan şeyler hiç bildiril-
memişdir. Bunun için tâm üstünlük, tesavvuf ile değil, islâmiyyete 
hizmet etmekdeki ziyâdelikle ölçülür. 

Süâl: Peygamberlere “aleyhimüssalevâtü vetteslîmât” tâbi’ o-
lanlarda, Fenâ, Bekâ, ma’rifetler, Vahdet-i vücûd bilgileri gibi kıy-
metli şeyler hâsıl oluyor. Kerâmetler veriliyor. İslâmın beş şartını 
ise, her müslimân yapıyor. İmâm-ı Gazâlî ve Celâleddîn-i Rûmî 
“rahime-hümullahü teâlâ” gibi büyük âlimler, Tevhîd-i vücûdînin 
çok kıymetli olduğunu bildiriyor. O hâlde tesavvuf yollarının kay-
nağı olan hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ anh” dahâ üstün olma-
sı lâzım gelmez mi? 

Cevâb: (İslâmın beş şartı, insanı Allahü teâlâya yaklaşdırmaz. 
Bunlar, insanların dünyâda iyi huylu olmalarını, iyi geçinmelerini 
sağlar) diyen kimse (Zındık)dır. İslâmiyyeti yıkmak istemekdedir. 
İslâmiyyet, Allahü teâlânın rızâsına kavuşdurur. İslâmiyyete uy-

– 212 –



mıyanları Allahü teâlâ sevmez. Bunlara azâb yapacakdır. Fekat, 
tesavvuf yolu, dahâ kolay kavuşdurur derse, bu kimseye sözünü is-
bât etmesini söyleriz. Tesavvuf yolunun temeli, islâmiyyetdir. İslâ-
miyyete uymıyan kimse Velî olamaz. İslâmiyyete uymakda ve uy-
durmakda Şeyhaynın en ileride olduklarını yukarıda uzun bildir-
mişdik. Zikr ve Murâkabe ile kalbi temizlemeğe çalışmak, İslâmiy-
yete uymak demekdir. İslâmiyyetin delîli, (Kitâb), (Sünnet), (İc-
mâ’ı selef) ve (Kıyâs-ı fukahâ)dır. (Kur’ân-ı kerîm)de beş ilm var-
dır. 

1 — Mahlûkları inceliyerek, Allahü teâlânın var olduğunu ve 
bir olduğunu anlamağı göstermekdedir. [Fen bilgileri bu kısmda-
dır.] 

2 — Târîhi inceliyerek, îmân edenlerin, islâmiyyete uyanların 
mes’ûd olduklarını, îmânsızların ise dünyâda azâb içinde yaşadık-
larını anlatmakdadır. 

3 — Âhıretdeki ni’metleri ve azâbları bildirerek, îmânlı olmağa 
teşvîk etmekdedir. 

4 — Dünyâda ve âhıretde se’âdete kavuşmak için, nasıl yaşa-
mak lâzım olduğunu öğretmekdedir. 

5 — Müşriklerle, münâfıklarla, yehûdîlerle, hıristiyanlarla ve 
yetmişiki fırkadaki sapık müslimânlarla nasıl geçinileceği bildiril-
mekdedir. 

Tekrâr edilmişlerden başka, onbin kadar hadîs-i şerîf vardır. 
Tekrâr edilenleri de sayarsak, milyonu aşmakdadır. Bütün bu (Ha-
dîs-i şerîfler), oniki ilmi bildirmekdedirler: 

1 — Kitâb-ullaha ve sünnete yapışmak. 
2 — İslâmın beş şartı, zikrler ve ihsân, ya’nî kalb bilgileri. Te-

savvuf, bu ihsânı elde etmekdir. 
3 — Mu’âmelâtdır. Nafaka için ticâret, san’at ve zirâ’at bilgile-

ri ve sosyal haklar bunun içindedir. 
4 — İyi ahlâk bildirilmekde ve övülmekdedir. 
5 — Köle âzâd etmek. 
6 — Fadâil olan ameller ve Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ 

aleyhim ecma’în” üstünlükleri. 
7 — Peygamberlerin ve mühim kimselerin târîhi. 
8 — Kıyâmete kadar olacak mühim olaylar. 
9 — Kıyâmet hâlleri. Haşr, neşr, Cennet ve Cehennem. 
10 — Resûlullahın hayâtı “sallallahü aleyhi ve sellem”. 
11 — Kur’ân-ı kerîmi okumak ve tefsîr etmek. 

– 213 –



12 — Melekler, şeytânlar, tabâbet gibi çeşidli ilmler. 
(Kıyâs), ahkâm-ı islâmiyyede, ya’nî emr ve yasaklarda olur. Bü-

tün bu saydığımız ilmlerde, Tevhîd-i vücûdî bilgileri yokdur. 
(İslâmiyyet), Eshâb-ı kirâmın ve Tâbi’în-i izâmın [ya’nî, Es-

hâb-ı kirâmı görenlerin] îmân etdikleri ve yapdıkları şeylerdir. 
Bunlar zemânında bulunmayıp, sonradan ortaya çıkan din bilgile-
ri, müslimânlık değildir. (Benim ve Eshâbımın yolunda olunuz!) 
hadîs-i şerîfi, bunu göstermekdedir. Vahdet-i vücûd bilgilerinin 
birinci kısmda olmadığı meydândadır. Bu bilgiler, Seyyid-üt-tâife 
Cüneyd-i Bağdâdî zemânında da yokdu. (Mu’tezile), (İmâmiyye), 
(Zeydiyye), ve (İsmâîliyye) gibi sapık fırkalar da böyledir. Bunlar 
da, Selef-i sâlihînden sonra ortaya çıkdı. 

Resûlullahdan “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” başlıyarak, 
Eshâb-ı kirâma ve Tâbi’îne ve kalbden kalbe akarak tâ zemânımı-
za kadar gelen feyzler ise islâmiyyetde vardır. Buna (İhsân) ismi 
verilmişdir. [Sonradan (Tesavvuf) denildi.] 

İslâmiyyetden olan şeyler, ihlâs ile, temiz niyyet ile yapılırsa, 
kıymetli olurlar. Nefsin arzûlarına kavuşmak ve şöhret için olurlar-
sa, Allahü teâlâdan uzaklaşdırırlar. Cehenneme sürüklerler. 

Süâl: Tesavvuf büyüklerinin sözleri, tesavvuf bilgilerinin dahâ 
üstün olduklarını göstermiyor mu? 

Cevâb: Bir kimseyi Allahü teâlâya [ya’nî Allahü teâlânın rızâ-
sına, sevmesine] yaklaşdıracak işler islâmiyyetde bildirilmişdir. 
Bunlar arasından insanın hâline ve zemânına göre seçilir. Tesavvuf 
büyükleri, talebesini terbiye ederken [ya’nî yetişdirirken], onun 
çeşidli hâllerine göre, ona çeşidli vazîfeler vermişlerdir. Fâideli iş-
lerden birini ötekine tercîh etmesi, ötekinin fâidesiz olduğunu gös-
termez. Her fâideli işde iyi niyyete ehemmiyyet verirler. İmâm-ı 
Gazâlî “rahmetullahi aleyh”, her işde ihlâsa ehemmiyyet vermek-
dedir. Âyet-i kerîmeler ve hadîs-i şerîfler, islâma hizmet etmeği 
emr ediyor. Cihâdın ve ilm öğretmenin fazîletine inanmıyan, (Zın-
dık)dır. 

Süâl: Şeyh Muhyiddîn-i Arabî “rahime-hullahü teâlâ” buyuru-
yor ki, (hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh”, Resûlullahın “sallalla-
hü teâlâ aleyhi ve sellem” yaratıldığı toprakdan kalandan yaratıl-
dı. Resûlullah ile âhıret kardeşi yapılması da bundandır). Bundan 
dahâ üstün birşey olur mu? 

Cevâb: Şeyhaynın dahâ üstün olduğu, islâm bilgilerinden anla-
şılmakdadır. Burada (Edille-i şer’ıyye) olan Kitâb, Sünnet, İcmâ’ 
ve Kıyâs bilgilerine bakmak lâzımdır. Tesavvuf büyüklerinin kalb-
leri ile keşfleri, şer’î şeylere delîl olamaz. İslâmiyyetin hiçbir hük-

– 214 –



mü, bu keşflere dayanmaz. Şeyh Muhyiddîn-i Arabî “rahime-hul-
lahü teâlâ”, Allahü teâlâya yaklaşdıran şeyleri sayıyor. Bunlardan 
en yüksek olan Sıddîkiyyet derecesinin hazret-i Ebû Bekre, Mu-
haddisiyyet derecesinin hazret-i Ömere, Uhuvvet derecesinin de 
hazret-i Alîye mahsûs olduğunu bildiriyor. Havâriyyet derecesinin 
Zübeyre, Emânet derecesinin de Ebû Ubeydeye verildiğini yazı-
yor. Böyle dahâ nice dereceler bildiriyor. Bunlar, fadl-ı küllîyi gös-
termez. (Fütûhât) kitâbının birçok yerinde, Eshâb-ı kirâmın, vilâ-
yet derecelerinden başka, Peygamberlere benzetdiği derecelerini 
de bildiriyor. Resûlullahdan “sallallahü aleyhi ve sellem” sonra bu 
derecelerin devâm etdiğini, ancak peygamber olmadıklarını uzun 
yazıyor. Bizim anladığımız üstünlük de, işte bu Peygamberlere “a-
leyhimüsselâm” benziyen üstünlükdür. Şeyhaynın “radıyallahü an-
hümâ” üstünlüğü buradan gelmekdedir. Bu üstünlüğe (Fadl-ı kül-
lî) denir. (Fütûhât) kitâbının birçok yerinde, bu üstünlük anlatıl-
makdadır. Altmışdokuzuncu bâbının sonunda diyor ki, (Allahüm-
me salli alâ) okurken, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, İb-
râhîm aleyhisselâma benzetiliyor. Hâlbuki, Ondan dahâ üstündür. 
Bunun inceliğini, sahîfelerle açıklarken Sıddîklık derecesinin üs-
tünlüğünü uzun anlatıyor. 

Allahü teâlâ, husûsî feyzlerini, seçdiği, çok sevdiği kullarına 
çeşidli sebeblerle, vâsıtalarla göndermekdedir. Önce o kullarını 
bu feyzlere müste’id, elverişli yaratmakdadır. Hazret-i Alînin be-
denindeki toprak maddelerini de, Resûlullahın “sallallahü teâlâ 
aleyhi ve sellem” toprak maddeleri gibi, nübüvvet feyzlerini alma-
ğa müste’id yaratmışdır. Fekat, bu üstünlük, fadl-ı küllî değildir. 
Fadl-ı cüz’îdir. Vilâyet derecesinin üstünlüğünü göstermekdedir. 
Peygamberliğe benzemek değildir. 

Süâl: Tesavvuf büyükleri, hazret-i Alînin “radıyallahü teâlâ 
anh” üstünlüğünü gösteren rü’yâ gördüklerini bildiriyorlar. Hadîs-i 
şerîfde (Mü’minin rü’yâsı, peygamberliğin kırkaltı kısmından biri-
dir) buyuruldu. Bu da, hazret-i Alînin dahâ üstün olduğunu göster-
mez mi? 

Cevâb: Dînin hiçbir hükmü rü’yâ ile bildirilmiş değildir. Pey-
gamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Allahü teâlâya hamd
olsun ki, beni, Ebû Bekr ile ve Ömer ile kuvvetlendirdi) buyurdu. 
Bir hadîs-i şerîfde, (Ebû Bekr ve Ömer, benim kulağım ve gözüm 
gibidirler) buyuruldu. Fadl-ı küllî böyle olur. Peygamberlerin “a-
leyhimüssalevâtü vetteslîmât” halîfesinin, onun gibi olması lâzım-
dır. Bu fakîre göre, Şeyhayn “radıyallahü anhümâ”, güneş etrâfın-
daki ışık saçan tabaka gibidir. Hazret-i Alî “radıyallahü anh”, bu 
ışıkları alıp aks etdiren kamer [ay] gibidir. Şeyhayn “radıyallahü 

– 215 –



anhümâ” (Nübüvvet yolu)nun ışıklarını, hazret-i Alî de “radıyalla-
hü anh”, (Vilâyet yolu)nun ışıklarını saçmakdadırlar. Bunun için-
dir ki, Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Eğer halîl 
[dost] edinseydim, Ebû Bekri halîl edinirdim) ve (Benden sonra
Peygamber gelseydi, Ömer elbet peygamber olurdu) ve (Alî ben-
dendir. Ben de ondanım) buyurdu. Bu fakîr [Şâh Veliyyullah-ı 
Dehlevî hazretleri, murâkabede], Resûlullahın “sallallahü teâlâ a-
leyhi ve sellem” rûhâniyyetine sordum: Hazret-i Alînin “radıyalla-
hü teâlâ anh” nesebi dahâ şerefli ve hükmleri dahâ kuvvetli ve te-
savvuf yolunun önderi olduğu hâlde, Şeyhaynın “radıyallahü teâlâ 
anhümâ” dahâ üstün olmasının sebebi nedir? Rûhuma şöyle cevâb 
ihsân buyurdu ki, (Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” 
bir zâhir [görünen], bir de bâtın [görünmiyen] yüzü vardır. Zâhir 
yüzü ile, insanlar arasında adâlet yapar, kardeşliği sağlar ve doğru 
yolu gösterir. Bu vazîfeyi yapmasında Şeyhayn “radıyallahü teâlâ 
anhümâ”, Onun elleri, ayakları gibidirler. Bâtın vechinden kalble-
re feyz vermekdedir. Şeyhayn, bunda da ortakdırlar!) “radıyallahü 
teâlâ anhüm ecma’în”. 

Menba-ı feyzu meânî meclis-i Abdülhakîm,
menzil-i kurb-ı ilâhî, sohbet-i Abdülhakîm.
Melce-i bî-çâre-gândır, derde dermandır Hakîm.
ma’den-i irfân, nûr-ı Sübhân, sırr-ı Kur’ândır Hakîm!

Urvetülvüska Muhammed Ma’sûm Fârûkînin (Mektûbât) kitâ-
bı fârisî olup, üç cilddir. Birinci cildde 239, ikincide 158, üçüncü 
cildde 255 mektûb vardır. Bu 652 mektûbdan altı adedi terceme 
edilerek aşağıda yazılmışdır. 

BİRİNCİ CİLD, 49. cu MEKTÛB 
Hak sübhânehu ve teâlâ, din ve dünyâ murâdlarınıza kavuşdur-

sun! Dünyâ lezzetlerinin, fânî [geçici] ni’metlerin zararlarından 
kurtulmak için ilâc, bunları islâmiyyete uygun kullanmakdır. Ya’nî, 
Allahü teâlânın emrlerine ve yasaklarına uymakdır. İslâmiyyete 
uygun kullanılmazsa, bu lezzetler zararlı olur. Allahü teâlânın ga-
dabına, azâbına sebeb olurlar. Hakîkî, tâm kurtulmak için, bu lez-
zetleri, mümkin olduğu kadar, terk etmelidir. Terk edemiyenlerin, 
ilâcını kullanmaları lâzımdır. Böylece, zararlarından kurtulurlar. 
Bu lezzetleri terk edemeyip, ilâcını da yapmayanlara, böylece felâ-
ketlere, derdlere sürüklenip, se’âdetden mahrûm kalanlara yazıklar 
olsun! [İslâmiyyet, dünyâ lezzetlerini, zevklerini men’ etmiyor. 
Bunların hayvanlar gibi, azgın, zararlı kullanılmasını men’ ediyor.] 

– 216 –



Nefslerinin arzûlarına tâbi’ olup, dünyâ lezzetlerini islâmiyyete uy-
gun kullanmıyanlar, böylece, fâideli ve dâimî olan Cennet lezzetle-
rinden kaçanlar çok zevâllıdır. Allahü teâlânın herşeyi gördüğünü 
bilmiyorlar mı? Zararlardan kurtulmak için, dünyâ lezzetlerini islâ-
miyyete uygun kullanmak lâzım olduğunu işitmemişler mi? Sorgu, 
süâl günü elbet gelecek, herkesin, dünyâda yapdıkları, önlerine se-
rilecekdir. [Dünyâ zevkleri, lezzetleri peşinde koşanların, öldükden 
sonra dirilmek olduğuna, islâmiyyete uyanların, Cennet zevklerine 
kavuşacaklarına, islâmiyyete uymıyanların, Cehennem ateşinde ya-
nacaklarına inanmadıkları anlaşılıyor. Hâlbuki, bunların ilerici, bü-
yük adam dedikleri Avrupalılar, Amerikalılar, Cennete, Cehenne-
me inanıyor. Kiliseleri dolup taşıyor. Avrupalıların ahlâksızlıkları-
na, nâmûssuzluklarına ilericilik diyerek sarılan, onlar gibi âhirete 
inanan vatandaşlara gerici, yobaz diyerek saldıranların içyüzleri 
meydândadır. Aklları olmıyan, nefslerinin, zevklerinin esîri olan bu 
zevallılara aldanmamalıdır.] Dünyâda Rabbinin rızâsını kazanmış, 
Onun harâm etdiği şeylerden sakınmış olanlara, o gün müjdeler ol-
sun! Dünyânın yaldızlı hayâtına aldanmayanlara, Rabbin azâbın-
dan korkarak, nefslerine hâkim olanlara, evinde ve emrinde olanla-
ra nemâz kılmalarını emr edenlere [ve kadınlarına, kızlarına, soka-
ğa çıkarken örtünmelerini öğretenlere] müjdeler olsun, müjdeler 
olsun! Allahü teâlânın gösterdiği se’âdet yolunda olanlara ve Mu-
hammed aleyhisselâma tâbi’ olanlara selâmlar olsun! 

İKİNCİ CİLD, 38. ci MEKTÛB 
İnsân ile Allahü teâlâ arasında en büyük perde, insânın nefsi-

dir. (Nefsini bırak da, bana gel! Aradığın güneşi örten bulut, sen-
sin! Kendini bil!) buyuruldu. Nefsin aradan kalkması, vicdânî [Kal-
be âid] ve zevkî bir işdir. Söz ve yazı ile bildirilemez. Kitâb oku-
makla anlaşılmaz. Ezelde ihsân edilmiş olması ve Allahü teâlânın 
cezb etmesi [çekmesi] lâzımdır. Sebebler âlemi olan bu dünyâda, 
muhabbet şartı ile, bir Velînin sohbeti kâfîdir. Muhabbet çok oldu-
ğu kadar, Onun kalbinden yayılıp, kendine gelen feyzlerden, 
ma’rifetlerden çoğunu alıp, kemâlâta kavuşur. (Kişi sevdiği ile be-
râberdir) hadîs-i şerîfi, bunu haber vermekdedir. 

İKİNCİ CİLD, 39. cu MEKTÛB 
Ehl-ullahın [Evliyânın] vücûdları, hayâtda iken de, vefâtların-

dan sonra da rahmetdir. Diri iken verdikleri feyzleri ve bereketle-
ri, öldüklerinden sonra da devâm eder. Feyzleri ve bereketleri, 
yollarından ayrılmıyanlara akmağa devâm eder. Dinde ortaya çı-
karılan bid’atin, sünnetlerin nûrlarını yok etmesine benzer. Hayrlı 

– 217 –



işler yapmağa çalışınız! Tâat ve ibâdet yapmakda yarış ediniz! 
Merhûmun evlâdına hizmet etmeği se’âdet [kazanc] biliniz! Onla-
rı islâmiyyete uygun olarak sevindiriniz! 

İKİNCİ CİLD, 45. ci MEKTÛB 
Sevgili oğlum! Dünyânın görünüşü tatlıdır, lezzetlidir. Hâlbuki, 

hakîkatde zehrdir. Kıymetsizdir. Onun tuzağına düşen, hiç kurtu-
lamaz. Bu zehr ile ölen, leş olur. Buna gönül vermek delilikdir. 
Yaldızlanmış necâset, şeker kaplanmış zehr gibidir. Aklı olan, böy-
le sahte, yalancı güzelliğe aldanmaz. Bozuk, zararlı zevklere gönül 
bağlamaz. Bu kısa hayâtında, sâhibinin rızâsını kazanmağa çalışır. 
Âhıretde işe yarayacak şeyleri kazanır. Kulluk vazîfelerini yapar. 
Allahü teâlânın emrlerine sarılır. Harâm, yasak etdiği şeylerden 
sakınır. Böyle yapmayıp, zararlı şeyler peşinde koşanlara yazıklar 
olsun! 

Hakîkî dostu üzmekden korkuyorum,
Bu korkudan, gece gündüz yanıyorum!

[Dünyâ, Allahü teâlânın sevmediği, harâm etdiği, zararlı şeyler 
demekdir. Harâmlardan sakınan, dünyâya aldanmamış olur. Alla-
hü teâlâ, dünyâda hiçbir zevki, hiçbir lezzeti yasak etmedi. Bunla-
rı, azgın, taşkın, zararlı olarak kullanmağı harâm etdi. Gösterdiği, 
fâideli, edebli şeklde kullanılmasını emr etdi.] 

İKİNCİ CİLD, 61. ci MEKTÛB 
Bu dünyâya getirilmemizden maksad, Allahü teâlânın ma’rife-

tini elde etmekdir. Ma’rifet iki nev’dir. Birincisi, fen yolu ile, ya’nî 
nazar ve istidlâl [düşünmek] ile hâsıl olur. Bunu, islâm âlimleri bil-
dirdi. İkincisi, keşf ve şühûd ile, [kalbde] hâsıl olur. Bu, tesavvuf 
erbâbından [Evliyâdan] gelir. Birincisi, ilm olup, akl ve fikr ile hâ-
sıl olur. İkincisi, hâl olup kendindedir. Birincisi, Ârifi yok etmez. 
İkincisi, yok eder. Çünki, bu ma’rifet, ma’rûfda yok olmakdır. 

Kurb, bilinen hareket değildir,
Kurb-ı Hak, varlıkdan kurtulmakdır! [Kurb-ı Hak,
Allahı sevmekdir.]

Birincisi, ilm-i husûlîdir. Etrâflı anlamakdır. İkincisi, idrâk-i ba-
sît olup, etrâfı yokdur. Çünki, burada hâzır olan Hakdır. İnsân, fâ-
nî [yok] olmuşdur. Birincide nefs, inkâr etmekdedir. Çünki nefs ve 
kötü sıfatları mevcûddur. Onun inâdı ve arzûları yok olmamışdır. 
Taşkınlıkdan ve azgınlıkdan kurtulamamışdır. Îmân varsa, görü-
nüşdedir. Ameller, ibâdetler şekldedir. Nefs, küfründe devâm et-
mekde, Mevlâsına [Sâhibine] düşmanlıkdadır. Hadîs-i kudsîde, 

– 218 –



(Nefsini, düşmanın bil! Çünki o, bana düşmandır) buyuruldu. Bu 
ma’rifete (Îmân-ı mecâzî) denildi. Bu îmân yok olabilir. İkinci 
ma’rifetde, insan yok olduğu için, nefs îmâna gelmişdir. Bu ma’ri-
fet [îmân] yok olmaz. Buna (Îmân-ı hakîkî) denir. Ameller de, ha-
kîkî olur. Hadîs-i şerîfde, (Yâ Rabbî! Senden, sonu küfr olmıyan 
îmân istiyorum) buyuruldu. Nisâ sûresinin 136. cı (Ey îmân eden-
ler! Allaha ve Resûlüne îmân ediniz!) âyetinde, bu îmâna işâret 
edilmekdedir. İmâm-ı Ahmed ibni Hanbel, ilmde ve ictihâdda en 
yüksek derecede olduğu hâlde, Bişr-i Hâfînin kapısına giderek, bu 
ma’rifete tâlib oldu. Sebebi soruldukda, o Hak teâlâya benden da-
hâ çok ârifdir dedi. Ebû Hanîfe Nu’mân-ı Kûfî “rahmetullahi 
aleyh”, ömrünün son iki senesinde, ictihâdı bırakarak, uzlet eyledi. 
Vefâtından sonra, rü’yâda, (Son iki sene olmasaydı, Nu’mân helâk 
olurdu) dedi. Uzletinin sebebi, bu ma’rifeti temâmlamak idi. Bu 
ma’rifetin netîcesi olan, îmânın kemâline kavuşmak idi. Yoksa, 
ilmde ve amelde, derecesi çok yüksek idi. Hiçbir amel, ictihâd de-
recesine ulaşamaz. Hiçbir ibâdet, ders vermek makâmına varamaz. 
Amellerin kemâli, îmânın kemâline bağlıdır. İbâdetlerin nûrâniy-
yeti, ihlâsın mikdârına bağlıdır. Îmânın kemâli ve ihlâsın mikdârı 
da, ma’rifete bağlıdır. Bu ma’rifet ve îmân-ı hakîkî fenâya ve ölme-
den evvel nefsin ölmesine bağlı olduğu için, fenâsı çok olanın, îmâ-
nı kâmil olur. Bunun için, Sıddîk-ı ekberin îmânı, bu ümmetin 
îmânları toplamından fazla oldu. Hadîs-i şerîfde, (Ebû Bekrin îmâ-
nı, ümmetimin îmânı ile dartılsa, Ebû Bekrin îmânı fazla gelir) bu-
yuruldu. Çünki, fenâda, benzeri yok idi. Hadîs-i şerîfde, (Yürüyen 
ölü görmek isterseniz, Ebû Kuhâfenin oğlunu görünüz!) buyurul-
du. Ebû Bekrin fenâya misâl gösterilmesi, fenâdaki kemâline delîl-
dir. Çünki, Eshâb-ı kirâmın hepsinde fenâ hâsıl olmuşdur. Bu 
ma’rifet kimde hâsıl olursa, müjdeler olsun! Nerde bulunursa, or-
aya koşmalıdır. Ne yazık ki, aranılması lâzım olan terk ediliyor. 
Tahrîbi emr olunan, ta’mîr ediliyor. Kıyâmet günü, hangi yüz ve 
hangi özr ile hesâb verilecek? 

İKİNCİ CİLD, 62. ci MEKTÛB 
İnsânın şerefi, îmân ile ve ma’rifet iledir. Mal ile ve mevkı’ ile 

değildir. Îmânın kuvvetlenmesine çalışınız! Ma’rifet derecelerinde 
yükselmeğe gayret ediniz! Hadîs-i şerîfde, (Âhiret için çalışanı, Al-
lahü teâlâ, her arzûsuna kavuşdurur. Yalnız dünyâ işleri ardında 
koşanları helâk eder) buyuruldu. Geçim sıkıntısı olanın, bir işde 
çalışması câizdir. Kazanırsa, iyi olur. Kazanamazsa, bu işin üzerine 
düşmemelidir. Uğraşmasının sonu gelmez. Zararı artar. 

– 219 –



İSLÂMDA İLK FİTNE

ÖNSÖZ 

Allahü teâlâ, dünyâda bütün insanlara acıyor. Fâideli şeyleri 
herkese gönderiyor. Âhıretde, Cehenneme gitmesi gereken 
mü’minlerden dilediğine ihsân ederek afv edecek, Cennete kavuş-
duracakdır. Her canlıyı yaratan, her vârı, her ân varlıkda durdu-
ran, hepsini korku ve dehşetden koruyan yalnız Odur. Böyle bir 
Allahın şerefli ismine sığınarak, bu kitâbı yazmağa başlıyoruz. 

Allahü teâlâya hamd olsun! Onun çok sevdiği Peygamberi Mu-
hammed aleyhisselâma salât ve selâm olsun! O yüce Peygamberin 
“sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” temiz Ehl-i beytine ve âdil, sâ-
dık Eshâbının herbirine “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” hayrlı 
düâlar olsun! 

(Tezkire-i Kurtubî) muhtasarında yazılı hadîs-i şerîfde, (Eshâ-
bım arasında fitne çıkacakdır. Bu fitneye karışanları, benimle soh-
betlerinin hâtırı için, Allahü teâlâ afv edecekdir. Sonra gelenler, bu 
fitneyi dillerine dolayarak, körükliyecekler, bu yüzden Cehenne-
me gideceklerdir) buyuruldu. Hindistânda, hicrî 1034 [m. 1624] yı-
lında vefât eden, büyük islâm âlimi İmâm-ı Rabbânî Ahmed Fârû-
kî Serhendî “rahmetullahi aleyh”, Ehl-i sünnet i’tikâdını ve müsli-
mânlığın doğru yolunu ve tesavvufun islâm dîninden ayrı birşey ol-
madığını bildirmek için, her memlekete mektûblar yollamışdır. 
Beşyüzden fazla olan bu mektûbları, üç cild olarak toplanmış ve 
basılmışdır. İkinci cildin otuzaltıncı mektûbunda, Eshâb-ı kirâm 
arasındaki fitneyi uzun yazmakdadır. 

Üçüncü halîfe hazret-i Osmân “radıyallahü anh” zemânında, 
Abdüllah bin Sebe’ adındaki Yemenli bir yehûdî, islâmda ilk ola-
rak bölücülük fitnesini çıkardı. Buna aldananlar, Eshâb-ı kirâm 
arasına karışdılar. Târîh boyunca, masonlar ve yehûdîler tarafın-
dan desteklendiler. Zemân zemân azarak, islâmiyyeti içerden yık-
mağa çalışmışlar ve çok müslimân kanı dökülmesine sebeb olmuş-
lardır. Hâlbuki islâmiyyet, birleşmeği, kardeş gibi sevişmeği emr 
etmekdedir. 

– 220 –



Eshâb-ı kirâma “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” düşman o-
lanlar, zemânla oniki fırkaya ayrıldı. Hepsi de, müslimânları aldat-
mak, parçalamak için, plânlı olarak çalışıyorlar. Eshâb-ı kirâmın 
“radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” birbirlerine düşman oldukları-
nı söyliyor, o din büyüklerine, hazret-i Alîye “radıyallahü teâlâ 
anh” uymadılar diyerek, çok kötü iftirâlar atıyorlar. Aydın din 
adamı, ilerici yazar gibi ismlere bürünen bu fitne ve fesâdcılar, ya-
lanlarını meydâna çıkararak ve çirkin iftirâlarını çürüterek, müsli-
mânları uyandırmağa çalışmakda olan Ehl-i sünnetin temiz hoca-
larına gerici, câhil diyorlar. Bu mubârek hocaları lekelemeğe, göz-
den düşürmeğe yelteniyorlar. Eshâb-ı kirâm “radıyallahü teâlâ an-
hüm ecma’în”, bunların söğmeleri ile kıymetden düşmedikleri gi-
bi, bu hocaların kıymetleri de, bunların saldırmaları ile artmakda, 
şânları, şerefleri yükselmekdedir. 

Din kardeşlerimizin, kardeşi kardeşden ayırmağa çalışan bu yı-
kıcıların yaldızlı iftirâlarına aldanmamaları için, otuzaltıncı mektû-
bu fârisîden türkçeye terceme ederek (İslâmda İlk Fitne) adını 
verdik. İnsâf ile okuyan kıymetli gençlerin sâf rûhlarının ve temiz 
vicdânlarının, Ehl-i sünnetin haklı olduğunu göreceklerinden emîn 
bulunuyoruz. 

Allahü teâlâ, müslimânları parçalanmakdan korusun! Hepimi-
zi, râzı olduğu, beğendiği, Ehl-i sünnetin doğru yolunda birleşdir-
sin! İslâm düşmânlarının yalanlarına aldanarak, tuzaklarına düş-
mekden korusun! Âmîn. 

Evliyânın efdali, Sıddîk-ı ekber, ba’dehu Fârûk, 
ve Zinnûreynden sonra, Alîdir ol Velîyullah. 

Kalan Eshâbı hem ki, cümlesinin zikri hayrolsun,
cemî’i Âl-ü Eshâb-ı kirâmı severim fillah. 

Aşere-i mübeşşere ve Fâtıma, Hasen ve Hüseyn, 
bu ümmetden bunlara Cennet ile neşhedü billah. 

Ve gayri kimseye aynîle Cennetlik denilmez ki, 
o gaybe hükm olur, gaybi ne bilsin kimse gayrillah. 

Ve Eshâb-ı kirâmın cümlesinden sonra ümmetden, 
cemî’i Tâbi’în olmuşdur, efdalü Evliyâillah. 

– 221 –



İSLÂMDA İLK FİTNE
İmâm-ı Rabbânî Müceddîd-i elf-i sânî şeyh Ahmed-i Fârûkî 

Serhendînin “rahime-hullahü teâlâ” Mektûbâtından, ikinci cildin 
otuzaltıncı mektûbu, Eshâb-ı kirâmın büyüklüğünü ve Ehl-i sün-
net mezhebi ile diğer bozuk mezheblerin Eshâb-ı kirâm hakkında-
ki sözlerini bildirmekdedir. İslâmiyyetde ilk kopan fitnenin şî’îlik 
olduğunu ve Ehl-i sünnet mezhebinin şî’îler gibi taşkınlık yapma-
dığını, Hâricîler gibi de, câhillik ve kısa görüşlülük yolunu tutma-
dığını göstermekdedir ve Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” 
efendimizin Ehl-i beytini medh eylemekdedir. 

Bu mektûbumu yazmağa Besmele okuyarak başlıyorum. Alla-
hü teâlâya hamd olsun! Onun sevgili Peygamberine salât ve selâm 
olsun! O yüce Peygamberin Ehl-i beytine ve Eshâbının hepsine ve 
bütün mü’minlere bizden iyi düâlar olsun! 

Doğru yolda gidenleri sevmek, onlarla tanışmak ve görüşmek 
ve onlar gibi olmağa özenmek ve o büyüklerin sözlerini işitmek ve 
kitâblarını okumak, Allahü teâlânın ni’metlerinin en büyüklerin-
dendir ve Onun ihsânlarının en kıymetlilerindendir. Muhbir-i sâ-
dık, ya’nî hep doğru söyleyici olan Muhammed aleyhisselâm, (El-
mer’ü me’a men ehabbe) buyurdu. Ya’nî, kişi, dünyâda ve âhıret-
de sevdiği ile berâber olur. Bunun için din büyüklerini seven kim-
se, onlar ile berâber olur. Onların Allahü teâlâya ma’nevî olan ya-
kınlığında, onlar gibi olur. Hareketleri, sözleri iyi olan, yükselme-
ğe elverişli olduğu anlaşılan kıymetli oğlum hâce Şerefeddîn Hü-
seynin bildirdiğine göre, o büyük ni’met, o çok güzel ahlâk, sizde 
mevcûddur. Çeşidli işleriniz ve dağınık düşünceleriniz olduğu hâl-
de, o büyükleri unutmuyorsunuz. Dünyâ işleri etrâfınızı sarmış 
iken, bu çok kıymetli ni’meti elden kaçırmıyorsunuz. Bunun için, 
Allahü teâlâya çok hamd ve şükrler olsun! Çünki, sizin se’âdetiniz, 
sizin ni’metlere kavuşmanız, birçok kimsenin se’âdete kavuşması-
na yol açar. Onların kurtulmasına, huzûra kavuşmasına sebeb olur. 
Yine o bildirdi ki, bu fakîrin yazılarını okuyormuşsunuz. Sözlerime 
kıymet veriyormuşsunuz. Kendilerine birkaç kelime yazarsanız 
çok fâideli olur dedi. Onun bu arzûsunu yerine getirmek için, size 
birkaç kelime yazmağa kalkdım. 

Hindistânda, bu günlerde herkesin ağzında (halîfelik) kimin 
hakkı idi? Eshâb-ı kirâm şöyle idi, böyle idi, gibi sözler dolaşıyor. 
İslâm bilgilerinin ince bir kolu olan bu konuda çok kimseler, ken-

– 222 –



di kısa aklları, bozuk görüşleri ile, ulu orta konuşuyor ve yazıyor-
lar. Kendilerini haklı göstermek için, âyet-i kerîmelere ve hadîs-i 
şerîflere yanlış ma’nâlar vermekden çekinmiyorlar. İslâm âlimleri-
nin, doğru ve haklı olan sözlerini örtbas etmeğe çalışıyorlar. Bu-
nun için, bu konuda birkaç satır yazmağı ve Ehl-i sünnet âlimleri-
nin doğru ve haklı sözlerini müslimânlara duyurmağı ve bozuk 
(bid’at) fırkalarının yanlış yazılarını vesîkalarla çürütmeği, böyle-
ce, hakîkati ortaya koymağı uygun gördüm. 

Ey temiz rûhlu ve yüksek yaradılışlı kardeşim! Ehl-i sünnet 
mezhebinin âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ”, söz birliği ile, 
(Şeyhaynı üstün tutmak ve iki dâmâdı sevmek lâzımdır) demekde-
dir. Ya’nî, hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömer, Eshâb-ı kirâmın 
hepsinden dahâ yüksekdirler ve hazret-i Osmân ile hazret-i Alîyi 
sevmek lâzımdır, dediler. Ehl-i sünnet ve cemâ’at denilen doğru 
yoldaki her müslimânın, bu ikisini üstün tutması ve o ikisini sevme-
si lâzımdır. 

Hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömerin üstün olduğunu Eshâb-ı 
kirâmın hepsi söz birliği ile bildirmişdir. Bu söz birliğini de, Tâ-
bi’în-i izâmın hepsi bize söz birliği ile haber vermişdir. Böyle söz 
birliği olduğunu, bize din imâmlarımızın büyükleri, meselâ imâm-ı 
Şâfi’î bildirmekdedir. İ’tikâdda mezhebimizin iki imâmından biri 
olan Ebül Hasen-i Eş’arî hazretleri buyuruyor ki: (Ebû Bekr ile
Ömerin, bütün ümmetin en yükseği oldukları kat’îdir). Hazret-i 
Alînin “radıyallahü anh”, halîfe iken ve memleketin idâresi ve 
kuvveti elinde iken, eshâbından büyük bir cemâ’ate karşı (Ebû
Bekr ile Ömer, bu ümmetin en üstünüdürler) buyurduğunu, 
imâm-ı Zehebî yazmakdadır ve bu üstünlüğün tevâtür yolu ile biz-
lere geldiğini bildirmekdedir. Hazret-i Alî “radıyallahü anh” bu-
yurdu ki: (Peygamberimizden “sallallahü aleyhi ve sellem” sonra,
insanların en üstünü Ebû Bekrdir. Ondan sonra Ömerdir. Ondan 
sonra da, bir başkasıdır.) Dinliyenler arasında bulunan oğlu Mu-
hammed bin Hanefiyye (Ömerden sonra üstün olan sensin!) de-
yince, hazret-i İmâmın (Ben ancak müslimânlardan birisiyim) de-
diğini, imâm-ı Buhârî haber vermekdedir. Ebû Bekr ile Ömerin 
en üstün olduklarını haber veren güvenilir, sağlam kimseler o ka-
dar çokdur ki, tevâtür hâlini almış, inanmak zarûrî olmuşdur. Bu-
na inanmıyan, yâ câhildir veyâ koyu müte’assıb ve inâdcıdır. Şî’î 
âlimlerinin büyüklerinden olan Abdürrezzak bin Alî Lâhîcî (1051 
[m. 1642] de öldü), bu hakîkatin pek açık olduğunu görerek, inkâr 
edememiş, bu iki imâmın en üstün olduklarını bildirmiş ve (İ-
mâm-ı Alî, Ebû Bekrle Ömerin, kendisinden dahâ yüksek olduğu-
nu söylediği için, ben de onun gibi söylerim. İkisinin de dahâ yük-
sek olduklarına inanırım. Eğer hazret-i Alî, onların dahâ yüksek 

– 223 –



olduğunu söylemeseydi, ben de söylemezdim. Hazret-i Alîyi sevdi-
ğim için, onun gibi söylerim. Onu çok sevdiğim hâlde, onun gibi 
söylemez isem, günâh işlemiş olurum) demişdir. 

Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” iki dâmâdının, ya’nî 
hazret-i Osmân ile hazret-i Alînin halîfe oldukları zemânda fitne-
ler çıkdığı için ve müslimânların işlerinde karışıklık çoğaldığı için, 
insanların kalbinde kırıklık, soğukluk hâsıl olmuşdu. Aralarına 
düşmanlık ve geçimsizlik girmişdi. Bunun için, Ehl-i sünnet ve ce-
mâ’at âlimleri, Hateneyni ya’nî iki dâmâdı sevmek lâzım geldiğini 
bildirmişlerdir. Böylece, bir câhilin çıkıp da, Resûlullahın Eshâb-ı 
kirâmına dil uzatmasını önlemişlerdir. Resûlullahın halîfelerin-
den, vekîllerinden birine düşmanlık edilmesine fırsat bırakmamış-
lardır. 

Görülüyor ki, hazret-i Alîyi “radıyallahü anh” sevmek, Ehl-i 
sünnet olmak için şartdır. Hazret-i Alîyi sevmiyen, Ehl-i sünnet 
değildir. Buna (Hâricî) denir. Hazret-i Alîyi sevmekde taşkınlık e-
den, sevmekde aşırı yol tutan, onu sevmek için, Resûlullahın “sal-
lallahü teâlâ aleyhi ve sellem” Eshâbına sövmek lâzımdır diyen, 
bunun için Eshâb-ı kirâma “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în” 
dil uzatarak, Eshâb-ı kirâmın ve Tâbi’în-i izâmın ve Selef-i sâlihî-
nin yollarından sapan kimseye (Sapık) denir. Görülüyor ki, haz-
ret-i Alîyi sevmekde, bunlar aşırı gitmekde, taşkınlık yapmakda-
dır. Hâricîler ise, hazret-i Alîye düşman olmakda, o, Allahın ars-
lanının kıymetini anlamamakdadır. (Ehl-i sünnet) ise, her iki tara-
fa sapmamış, orta yoldan gitmişdir. Hak da, aşırı sağa ve sola sa-
panda değil, elbette doğru yolda gidendedir. Sağa, sola taşmak, el-
bette çirkin ve tehlükelidir. Ahmed ibni Hanbel “rahime-hullahü 
teâlâ” haber veriyor ki, hazret-i Alî buyurdu ki, Resûlullah “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” efendimiz bana dedi ki: (Yâ Alî! Sen Îsâ 
aleyhisselâma benziyeceksin. Yehûdîler ona düşman oldular. An-
nesi hazret-i Meryeme iftirâ etdiler. Hıristiyânlar ise, onu aşırı se-
verek, olmıyacak dereceye yükseltdiler. Ya’nî, Allahın oğlu dedi-
ler). Hazret-i Alî, bundan sonra buyurdu ki: Benim yüzümden iki 
çeşid kimseler helâk olacaklardır. Birisi, beni sevmekde taşkınlık 
yapanlar ve bende olmıyan şeyleri bana söyliyerek, aşırı övenlerdir. 
İkincisi, bana düşman olanlar ve düşmanlık ederek iftirâ yapanlar-
dır. Görülüyorki, Hâricîler, yehûdîlere benzetilmekdedir. Sevmek-
de taşkınlık yapanlar da, hıristiyanlar gibi olmakdadır. Bunların iki-
si de, doğru yoldan ayrılmışdır. Ehl-i sünnet için, hazret-i Alîyi sev-
mezler demek, onu şî’îler sever sanmak büyük, çok çirkin bir câhil-
likdir. Şunu iyi anlamalıdır ki, sapık demek, hazret-i Alîyi sevmek 
demek değildir. Resûlullahın üç halîfesine düşman olmak demek-
dir. Eshâb-ı kirâmı kötülemek, onlara dil uzatmak kötüdür. 

– 224 –



İmâm-ı Şâfi’î “rahmetullahi aleyh” buyuruyor ki: Nazm: 

Muhammed aleyhisselâmın Âlini sevmek şî’îlik ise, 
Ey ins ve cin biliniz ki, ben şî’îyim. 

Ya’nî şî’îler, şî’îliğin, Muhammed aleyhisselâmın Âlini, ya’nî 
Ehl-i beytini sevmek olduğunu söyliyorlar. Eğer şî’îlik, onları sev-
mek ise, şî’îler başımızın tâcı olur. Fekat, Ehl-i beytden başkasına 
düşmanlık etmek doğru değildir. 

(Hazret-i Alî ile Fâtımaya ve çocuklarına “radıyallahü teâlâ an-
hüm ecma’în” (Âl-i Resûl) veyâ (Ehl-i Beyt) denir). 

Resûlullahın Ehl-i beytini doğru ve uygun olarak sevenler, el-
bette Ehl-i sünnetdir. Ehl-i beytin yolunda olan, elbette bunlardır. 
Ehl-i beyti seviyoruz ve onların yolunda gidiyoruz diyen, eğer di-
ğer Eshâba düşmanlık etmese ve Eshâb-ı kirâmın hepsine saygı ve 
sevgi gösterse ve Eshâb-ı kirâm arasındaki muhârebelerin iyi se-
beblerden meydâna geldiğine inansa (Ehl-i sünnet) olur. Sapık 
yolda olmakdan kurtulur. Çünki, Ehl-i beyti sevmemek, (Hâricî) 
olmakdır. Hem Ehl-i beyti sevmek, hem de Eshâb-ı kirâma saygı 
göstermek, hepsini sevmek, Ehl-i sünnet olmakdır. Görülüyor ki, 
mezhebsizlik, Resûlullahın Eshâb-ı kirâmına düşmanlık etmekden 
doğmakdadır. Çünki, Ehl-i beyt de, Eshâb-ı kirâmdandır. Sünnîlik 
ise, Eshâb-ı kirâmın hepsini sevmekdir. Aklı olan, insâflı olan bir 
kimse, Eshâb-ı kirâma düşmanlık etmeği, onları sevmekden dahâ 
üstün tutmaz. Resûlullahı “sallallahü aleyhi ve sellem” sevdiği için, 
Onun Eshâbının hepsini sever. 

Ba’zıları, Ehl-i sünnetin Ehl-i beyte düşman olduklarını söyli-
yor. Bu çok yanlış ve pek çirkin sözlerine ne kadar şaşılsa yeridir. 
Çünki, Ehl-i beyti sevmek, Ehl-i sünnetin îmânla gitmesine alâ-
metdir. Ehl-i sünnet âlimleri, son nefesde îmânla gitmek için, Ehl-i 
beyti çok sevmek lâzımdır demişlerdir. Bu fakîrin (ya’nî imâm-ı 
Rabbânînin) babası çok âlim idi. Zâhir ve bâtın ilmlerinde pek 
derin idi. Herkese, durmadan, Ehl-i beytin sevgisini aşılardı. On-
ları sevmek, son nefesde îmânla gitmeğe yardım eder, buyururdu. 
Babamın ölüm hastalığında yanında idim. Son dakikaları gelmiş-
di. Dünyâ ile ilişiği az kalmışdı. Ehl-i beyti çok seviniz dediği ze-
mânları hâtırlatdım. Şimdi, bu sevginiz ne kadardır diye sordum. 
Kendinden geçmek üzere iken (Ehl-i beytin sevgisi deryâsına dal-
mış bulunuyorum) buyurdu. Böyle cevâb verdiği için, Allahü teâ-
lâya hamd-ü senâ etmişdim. Ehl-i beyti sevmek, Ehl-i sünnetin 
sermâyesidir. Bunu anlıyamıyorlar. Ehl-i sünnetin doğru ve yerin-
de olan sevgisini bırakarak, taşkın, aşırı bir yola sapıyorlar. Aşırı 
ve taşkın olmıyan sevginin kıymeti olmaz sanarak, Ehl-i sünnete 

– 225 – Eshâb-ı Kirâm - F:15 



hâricî damgasını vuruyorlar. Aşırı gitmek ile aşağı kalmak arasın-
da doğru ve uygun bir yol bulunduğunu, hak ve doğru yolun, böy-
le olduğunu anlıyamıyorlar. Aşırı yüksek ile pek alçak iki bozuk 
yol arasındaki hak ve doğru olan orta yolu bulmak şerefi, Ehl-i 
sünnet âlimlerine nasîb olmuşdur. Ehl-i sünnet âlimlerinin bu doğ-
ru yolu bulmak için, durmadan, usanmadan yapdıkları çalışmalara, 
Allahü teâlâ bol bol mükâfat versin. Şî’îler de biliyor ki, hâricîler-
le, ya’nî hazret-i Alînin ve evlâdlarının düşmanları ile, Ehl-i sünnet 
döğüşdü. Ehl-i beytin düşmanlarının cezâlarını verenler, Ehl-i sün-
net idi. O vakt şî’îler yok idi. Olsa da, yok denecek kadar az idi. 
Yoksa bunlar, Ehl-i sünnete, Ehl-i beyti sevdikleri için şî’î mi di-
yorlar? Bunun için, hâricîleri dağıtanları, kaçıranları şî’î mi sanı-
yorlar? Çok şaşılır ki; Ehl-i sünnete ba’zan hâricî diyorlar. Muhab-
betlerinin aşırı, taşkın olmadığını görünce hâricî sanıyorlar. Ehl-i 
beyte olan, o büyüklere uygun, yakışan sevgiyi gördükleri zemân 
da, Ehl-i sünneti şî’î sanıyorlar. Bunun içindir ki, çok câhil olduk-
larından, Ehl-i sünnet âlimlerinden Ehl-i beytin muhabbetini işi-
tince, bunları kendilerinden sanıyorlar. Muhabbetde taşkınlık ya-
pılmamasını söyliyen ve üç halîfeyi de sevdirmeğe çalışan Ehl-i 
sünnet âlimlerine de, hâricî diyorlar. Bunların, Ehl-i sünnet âlimle-
rine olan haksız ve yersiz sözlerine yazıklar olsun. Hazret-i Alîye 
“radıyallahü anh” olan muhabbetin aşırı ve taşkın olmasından do-
layı, hazret-i Alîyi sevmek için, üç halîfeye ve Eshâb-ı kirâmdan 
çoğuna düşman olmak lâzımdır, diyorlar. İnsâf etsinler, böyle mu-
habbet olur mu? 

Resûlullahın halîfelerine düşman olmak ve Onun Eshâb-ı kirâ-
mını sövmek ve kötülemek şart tutulan bir çılgınlığa, muhabbet is-
mi verilebilir mi? Ehl-i sünneti beğenmemelerinin, çok çirkin söz-
lerle kötülemelerinin biricik sebebi, Ehl-i sünnetin, Ehl-i beyt sev-
gisine Eshâb-ı kirâmın hepsinin sevgisini de katmasıdır. Eshâb-ı 
kirâm arasındaki ayrılıkları, muhârebeleri bildiği hâlde, onların 
hiç birini kötülememesidir. Ehl-i sünnet, Resûlullahın “sallallahü 
aleyhi ve sellem” sohbetinin kıymetini ve şerefini anlıyarak, Es-
hâb-ı kirâmın kötü düşünüşden, inâddan, birbirini çekememek-
den kurtulduklarını, tertemiz olduklarını bildirmekde, herbirinin 
üstün, kıymetli olduğunu söylemekdedir. Bununla berâber, bu 
muhârebelerde, haklı olana haklı, yanlış olana hatâlı demişdir. Fe-
kat, bu hatâların, nefsin isteklerinden, kötü arzûlarından hâsıl ol-
madığını, re’y ve ictihâd ayrılığı olduğunu beyân eylemişlerdir. 
Ehl-i sünnet de, Eshâb-ı kirâmın çoğuna düşmanlık etse idi ve bu 
din büyüklerini kötüleseydi, hoşlarına giderdi. O zemân, Ehl-i 
sünnete dil uzatmazlardı. Bunun gibi hâricîlerin de, Ehl-i sünneti 
sevmeleri için, Ehl-i sünnetin de, Ehl-i beyte düşman olması lâ-

– 226 –



zımdır. Yâ Rabbî! Sen bize doğru yolu gösterdikden sonra, kalble-
rimizi kaydırma! Sonsuz rahmet hazînelerinden bizlere de ihsân 
et! İyilikleri veren ancak sensin. 

Ehl-i sünnet âlimlerinin büyükleri buyuruyor ki, Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizin Eshâb-ı kirâmı, birbirleri 
ile muhârebe ederken üç fırkaya ayrılmışlardı: 

1 — Birinci fırkada bulunan Eshâb-ı kirâm “radıyallahü teâlâ 
anhüm ecma’în”, olayları inceliyerek, hazret-i Alî yanında bulu-
nanların haklı olduğunu ictihâd eylediler. 

2 — İkinci fırkadakiler, karşı tarafdakilerin haklı olduğunu, ic-
tihâd ile anladılar. 

3 — Üçüncü fırkada olanlar, durakladılar. Bir tarafın haklı ol-
duğunu gösteren ictihâda varamadılar. 

Birinci fırkada olan Eshâb-ı kirâmın, kendi ictihâdlarına uya-
rak, hazret-i Alîye yardım etmeleri vâcib oldu. İkinci fırkada bu-
lunan Eshâb-ı kirâmın da, kendi ictihâdlarına uyarak, karşı tarafa 
yardım etmeleri lâzım oldu. Üçüncü fırkada olanların, bu işe ka-
rışmaması lâzım oldu. Bir tarafa yardım etmeleri hatâ olurdu. Her 
üç fırkada bulunanlar da, kendi ictihâdlarına göre hareket etdiler. 
Herbiri, kendilerine lâzım ve vâcib olanı yapdılar. O hâlde, böyle 
yapdıkları için ne diyebiliriz? Hangisine dil uzatabiliriz? İmâm-ı 
Şâfi’î “rahmetullahi aleyh” buyuruyor ki, (Allahü teâlâ, bu kanla-
ra ellerimizi bulaşdırmakdan bizleri korudu. Biz de dillerimizi ka-
rışdırmakdan korumalıyız). Ömer bin Abdül’azîzin de böyle söy-
lediği haber verilmişdir. Bu sözden anlaşılıyor ki, bu üç fırkada 
bulunan Eshâb-ı kirâmın hiçbirine haklı idi, yanıldı gibi söyleme-
miz doğru değildir. Hepsi için de, yalnız iyi olduklarını söyleme-
miz lâzımdır. Hadîs-i şerîfde de böyle buyuruldu. (Eshâbım anıl-
dığı zemân, dilinizi koruyunuz) hadîs-i şerîfi gösteriyor ki, Eshâ-
bım anıldığı zemân, birbirleri ile olan muhârebeleri söylenildiği 
zemân kendinizi koruyunuz. Bir kısmını beğenip, ötekilerini kötü-
lemekden sakınınız! Bu emre uymak lâzımdır. Bununla berâber, 
Ehl-i sünnet âlimlerinin çoğunun anladığına göre, hazret-i Alî ile 
birlikde olanlar, haklı idi. Karşı tarafda bulunanlar hatâya düşmüş-
dü. Fekat bu hatâları, ictihâd hatâsı olduğu için bir şey denemez. O 
büyüklere dil uzatmamıza sebeb olamaz. Hatâ edenler de, haklı o-
lanlar gibi, kötülenemez ve aşağılanamaz. O muhârebeler yapılır-
ken, hazret-i Alînin “radıyallahü anh” (Kardeşlerimiz bize uyma-
dı. Onlar kâfir değildirler. Fâsık da olmadılar. Çünki, anladıkları-
na göre ictihâd eylediler. Kâfir ve fâsık olmazlar) buyurduğu ha-
ber verilmekdedir. Görülüyor ki, Ehl-i sünnet de ve şî’îler de, haz-
ret-i Alî ile harb edenlerin hatâ etdiklerini, hazret-i Alînin haklı 

– 227 –



olduğunu söylemekdedir. Lâkin, Ehl-i sünnet âlimleri, bu hatânın, 
görüş, anlayış hatâsı olduğunu, bundan başka birşey söylenemiye-
ceğini bildiriyor. O büyüklere dil uzatmakdan, onları kötülemek-
den kaçınmak lâzımdır diyorlar ve insanların en hayrlısının sohbe-
tinin şerefini, hakkını gözetmeliyiz buyuruyorlar. Çünki Peygam-
berimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” buyuruyor ki: (Eshâbımın 
hakkını gözetmekde, Allahü teâlâdan korkunuz! Benden sonra, 
onlara dil uzatmayınız!). Bu emrin ehemmiyyetini göstermek için 
iki kerre tekrâr buyuruyor. Bir hadîs-i şerîfde de, (Eshâbımın hep-
si gökdeki yıldızlar gibidir. Hangi birisine uyarsanız, hidâyete, 
se’âdete kavuşursunuz!) buyuruldu. Eshâb-ı kirâmın herbirini bü-
yük bilmek, hepsine saygı göstermek lâzım geldiğini gösteren, 
başka çok hadîs-i şerîfler de vardır. Bunun için, hepsini kıymetli, 
üstün tutmamız lâzımdır. Onların ufak tefek hatâlarının da, iyi 
niyyetlerle yapıldığını düşünmeliyiz. Ehl-i sünnet mezhebi böyle-
dir. 

Ba’zıları, burada taşkınlık gösteriyor. Hazret-i Alî ile harb 
edenlere kâfir diyorlar ve söylenemiyecek çirkin kelimeleri ve iğ-
renç, bayağı sözleri ağızlarına alıyorlar. Dillerini kirletiyorlar. Böy-
le davranışları ile, eğer hazret-i Alînin haklı olduğunu ve onunla 
harb edenlerin yanıldıklarını anlatmak istiyorlarsa, bunu bildir-
mek için, Ehl-i sünnet gibi söylemeleri yetişir. Adâlete, insâfa ya-
kışan yol da öylece anlatmakdır. Bu din büyüklerini kötülemek ve 
onlara sövmek, din ve mezheb olmaz. Bunlar, bu kötü yolu kendi-
lerine din ve mezheb ediniyor. Peygamberimizin “sallallahü aleyhi 
ve sellem” Eshâbına düşmanlık etmeği, sövmeği, din ve îmân sanı-
yorlar. Bu nasıl dindir ve nasıl mezhebdir ki, îmânlarının temeli, 
Resûlullahın Eshâbına “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” sövmek 
olmakdadır. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Müslimânlar yetmişüç fırkaya ayrılacaklar-
dır. Bunlardan yetmişikisi, bozuk inanışlarından dolayı, Cehenne-
me gidecekdir. Yalnız birisi kurtulacakdır) buyuruldu. Bu yetmi-
şiki bid’at fırkasından herbiri, çeşidli bid’atler meydâna çıkararak, 
Ehl-i sünnetden ayrıldılar. Bu yetmişiki fırkanın en aşağısı, en bo-
zuğu, Eshâb-ı kirâma düşmanlık yapanlar oldu. Yetmişüçüncü 
kurtuluş fırkası olan Ehl-i sünnetden en çok uzaklaşan, en fazla 
sapıtan, bunlar oldu. Din büyüklerine sövmeyi, bunlara la’net et-
meği, îmânlarının, mezheblerinin temeli sanan kimselerin haklı 
olmakla, doğrulukla ne bağlılığı olabilir. Bunlar, zemânla oniki 
fırkaya ayrıldı. Hepsi birbirini beğenmiyor ise de, hepsi de Eshâb-ı 
kirâma kâfir demekden çekinmemekdedir. Hulefâ-i râşidîne söv-
mek ibâdet olur, diyorlar. Bununla berâber, kendilerine râfızî de-
dirtmekden kaçınıyorlar. Râfızîler bizden başkalarıdır, diyorlar. 

– 228 –



Çünki râfızîlerin kıyâmetde azâb göreceklerini bildiren hadîs-i şe-
rîfler olduğunu kendileri de bilmekdedir. Râfızî isminden kaçın-
dıkları gibi, keşki bu kelimenin ma’nâsından da sakınsalardı ve Re-
sûlullahın Eshâb-ı kirâmına düşmanlık etmeselerdi çok iyi olurdu. 
Hindistândaki hindûlar da kendilerine hindû diyor. Kâfir demiyor-
lar. Kendilerini kâfir bilmiyorlar. Dârülharbde bulunanların kâfir 
olduğunu söyliyorlar. Çok yanılıyorlar. Her iki memleketde bulu-
nanları da kâfirdir. Gitdikleri yol küfr yoludur. 

Bunlar, acabâ Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Ehl-i
beytini de kendileri gibi mi sanıyorlar? Onları da, Ebû Bekr ile Ö-
mere “radıyallahü anhümâ” düşman mı biliyorlar? Böyle sanma-
ları, Ehl-i beytin büyüklerini münâfık, ikiyüzlü bilmek olur. Haz-
ret-i Alînin “radıyallahü anh” diğer üç halîfe ile tam otuz sene idâ-
re yollu görüşdüğünü, onlara olan düşmanlığını sakladığını ve 
hakları olmadığı hâlde, onları üstün tutduğunu, onlara saygı gös-
terdiğini söyliyorlar. Bu sözlerine ne kadar şaşılsa yeridir. Bunlar, 
Ehl-i beyti, Resûlullahı sevdikleri için seviyor iseler, Resûlullahın 
düşmanlarını da düşman bilmeleri lâzım gelirdi ve Resûlullahın 
düşmanlarına, Ehl-i beytin düşmanlarından dahâ çok söğmeleri 
ve la’net etmeleri îcâb ederdi. Hâlbuki bunların, Resûlullahın en 
büyük düşmanı olan ve Onu çok inciten ve sayısız sıkıntılar yapan 
Ebû Cehle sövdükleri ve la’net etdikleri, onun kötülüğünü anlat-
dıkları, hiç görülmemiş ve işitilmemişdir. Resûlullahın en çok sev-
diği hazret-i Ebû Bekri, kendi bozuk görüşleri ile Ehl-i beytin düş-
manı sanıyorlar. Bu yüzden ona söğüyor ve kötülemek için ağızla-
rına geleni söyliyorlar. Şânına yakışmıyacak şeyleri iftirâ ediyor-
lar. Bu nasıl dindir ve mezhebdir? Allah göstermesin! Hazret-i
Ebû Bekrin ve hazret-i Ömerin ve bütün Eshâb-ı kirâmın “rıdvâ-
nullahi aleyhim ecma’în”, Resûlullahın Ehl-i beytine “radıyallahü 
anhüm” düşman olacakları, hiç düşünülebilirmi? Bu insâfsızlar, 
saygısızlar, keşki, Ehl-i beytin düşmanlarına söğselerdi. Sahâbe-i 
kirâmın büyüklerinin ismlerini söylemeselerdi, din büyüklerini 
kötü sandıracak hâle düşmeselerdi, çok iyi olurdu. Böyle yapsa-
lardı, Ehl-i sünnet ile aralarında ayrılık kalmazdı. Çünki, Ehl-i 
sünnet de, Ehl-i beytin düşmanlarını düşman bilmekde ve onları 
kötülemekde ve söğmekdedir. Ehl-i sünnetin çok ince, çok güzel 
bir sözü de şudur ki, çeşid çeşid küfrlere dalmış olan belli bir kim-
senin bile Cehenneme gideceğini söylememelidir. Tevbe edebilir, 
tekrâr müslimân olabilir derler. Böyle kimselere de, ismini söyli-
yerek la’net etmeğe izn vermezler. Adını söyliyerek, belli bir kâfi-
re la’net etmemelidir. Kâfirlere la’net olsun demelidir, derler. 
Ölürken îmânsız gitdiği kesin olarak bilinen kimselere la’net olu-
nabilir derler. Bunlardan ba’zıları, sıkılmadan, çekinmeden haz-

– 229 –



ret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömere la’net ediyorlar ve Sahâbe-i ki-
râmın büyüklerine dil uzatıyor, onlara söğüyorlar. Allahü teâlâ, bu 
zevâllıların doğru yola gelmelerini, bu yanlış, bozuk yoldan kurtul-
malarını nasîb eylesin! Âmîn. 

Bu konuda, Ehl-i sünnet ile bunlar arasında iki büyük ayrılık 
vardır: 

1 — Ehl-i sünnet âlimlerine göre, dört halîfenin de hilâfetleri 
hakdır, doğrudur. Çünki, gaybdan haber veren hadîs-i şerîflerden 
birisinde, (Benden sonra hilâfet otuz senedir) buyuruldu. Ya’nî 
tam, kâmil hilâfet otuz senedir. Bu otuz sene hazret-i Alînin hilâ-
feti ile temâm oldu. Bu hadîs-i şerîf, dört halîfenin de haklı olarak 
halîfe olduklarını göstermekdedir ve halîfelik sıraları da haklıdır. 
Ehl-i sünnet olmıyanlardan bir kısmı, üç halîfenin haksız olarak 
halîfe olduklarını söyliyorlar. Hilâfeti, güç kullanarak, zorla aldık-
larını zannediyorlar. Yalnız, hazret-i Alî haklı olarak halîfe olmuş-
du, diyorlar. Hazret-i Alînin diğer üç halîfe zemânında ses çıkar-
maması, onlara itâ’at etmesi, ortalığı idâre etmek, fitne çıkarma-
mak içindi diyorlar. Peygamber efendimizin Eshâb-ı kirâmının, 
birbirleriyle yalandan ahbâblık etdiklerini, ikiyüzlü olduklarını sa-
nıyorlar. Geçinmek için birbirlerine dost göründüklerine inanı-
yorlar. Çünki, bunların söylediğine göre, hazret-i Alînin halîfe ol-
masını istiyenler, üç halîfenin adamları ile istemiyerek arkadaşlık 
etmiş ve olduğu gibi görünmemişlerdir. Onlar da, hazret-i Alîyi 
sevmedikleri hâlde, güleryüz göstermişler, düşmanlıklarını gizle-
miş, dost olarak görünmüşlerdir. Bunların söylediğine göre, Es-
hâb-ı kirâmın hepsi ikiyüzlü ve yalancı olmakdadır. İçlerinde ola-
nın aksini göstermişlerdir. Bunlara göre, Muhammed aleyhisselâ-
mın Ümmetinin en kötüleri, Eshâb-ı kirâm olmakdadır. Sohbetle-
rin, toplantıların en kötüsü de, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve 
sellem” sohbeti olmakdadır. Çünki, bu kötü huylar, onlara, Onun 
sohbetinden, Onun nasîhatlarından gelmiş oluyor. Dünyânın en 
kötü zemânı Eshâb-ı kirâmın zemânı olmakdadır. Çünki: ikiyüz-
lülük, düşmanlık, birbirini çekememek, kin tutmak ile yaşamış 
oluyorlar. Hâlbuki, Kur’ân-ı kerîmde, Feth sûresinin son âyetinde 
meâlen, (Onlar birbirlerine karşı çok merhametlidirler) buyurul-
du. Böyle kötü inanışlardan Allahü teâlâya sığınırız. Bu ümmetin 
önde gelenleri, en üstünleri böyle kötü huylu olurlarsa, sonra ge-
lenlerde hiç iyilik bulunabilir mi? Acabâ, Resûlullahın “sallallahü 
teâlâ aleyhi ve sellem” sohbetinin üstünlüğünü ve ümmetin iyiliği-
ni bildiren âyet-i kerîmeleri ve hadîs-i şerîfleri işitmemişler mi? 
Yoksa bunlara inanmıyorlar mı? Kur’ân-ı kerîmi ve hadîs-i şerîfle-
ri bizlere Eshâb-ı kirâm ulaşdırdı. Eshâb-ı kirâm kötülenirse, onla-
rın bizlere bildirdiği din de kötülenmiş olur. Allahü teâlâ, böyle 

– 230 –



bozuk sözlerden, çirkin inanışlardan bizleri korusun! Böyle söz-
lerle, islâmiyyeti yıkmağa uğraşdıkları anlaşılıyor. Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” Ehl-i beytini sevmek maskesi altında, 
islâmiyyeti bozmağa çalışıyorlar. Resûlullahın islâmiyyetini yok 
etmek gâyesinde oldukları anlaşılmakdadır. Allahü teâlâ, yurdu-
muzdaki müslimânları aldanmakdan korusun! Keşki, hazret-i Alî-
yi “radıyallahü anh” sevenlere saygı gösterselerdi. Onları münâ-
fık, ikiyüzlü bilmeselerdi. Hazret-i Alîyi sevenler ile ona karşı 
olanların birbirleriyle yalandan arkadaşlık etdikleri, otuz sene bir-
birlerini aldatdıkları söylenirse, bunların hangisinde iyilik kalır? 
Bunların hangisinin sözüne güvenilebilir? Hazret-i Ebû Hüreyre-
ye “radıyallahü anh” söğüyorlar, onu kötülüyorlar. Onu kötüle-
mekle, islâmiyyetin emrlerinin, yasaklarının yarısını kötülemiş, 
çürütmüş olduklarını anlıyamıyorlar. Çünki, müctehid olan derin 
âlimler buyuruyorlar ki, islâmiyyetin emrleri ve yasakları üçbin 
hadîs-i şerîfden çıkarılmışdır. Ya’nî ahkâm-ı islâmiyyeden üçbini, 
hadîs-i şerîflerden anlaşılmışdır. Bu hadîs-i şerîflerden binbeşyüz 
dânesini hazret-i Ebû Hüreyre haber vermişdir. Bunun için, onu 
kötülemek, ahkâm-ı islâmiyyenin yarısını çürütmek, kıymetden 
düşürmek olur. İmâm-ı Buhârî buyuruyor ki, İslâm âlimlerinden 
sekizyüzden fazla kimse, hazret-i Ebû Hüreyreden hadîs-i şerîf 
alıp bildirmişdir. Bunlardan çoğu Eshâb-ı kirâmdan ve Tâbi’în-i
izâmdan idi. Meselâ Abdüllah ibni Abbâs ve Abdüllah ibni Ömer 
ve Câbir bin Abdüllah ve Enes bin Mâlik hazretleri, hazret-i Ebû 
Hüreyreden hadîs-i şerîf nakl etmişlerdir “radıyallahü anhüm”. 
Hazret-i Ebû Hüreyreyi kötüliyen bir hadîs-i şerîf söyliyorlar ve 
bunu hazret-i Alî haber verdi diyorlar. Bu sözleri uydurmadır. Bu 
sözün iftirâ olduğunu derin âlimler meydâna çıkarmışdır. Resûlul-
lah “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizin Ebû Hüreyrenin il-
minin, zekâsının artması için düâ buyurduğunu bildiren hadîs-i şe-
rîf âlimler arasında meşhûrdur ve Buhârî-yi şerîfde (kitâbül ilm) 
kısmında yazılıdır. Şöyle ki: Ebû Hüreyre “radıyallahü anh” buyu-
ruyor ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizin ya-
nında oturuyorduk. Buyurdu ki, (İçinizden hanginiz elbisesini çı-
karıp yere yayar? Ba’zı şeyler söyliyeceğim. Sonra elbisesini top-
layıp, katlasın, sözlerimi hiç unutmaz). Paltomu çıkarıp yaydım. 
Resûlullah efendimiz dilediğini söyledi. Paltomu giydim. Göğsü-
mü kapadım. Bundan sonra, işitdiğim hiç bir şeyi unutmadım. 
Hazret-i Ebû Hüreyre gibi bir din büyüğünü, hazret-i Alîye düş-
man sanarak o mubârek zâtı söğüp kötülemek ne kadar insâfsız-
lıkdır. Bu taşkınlıklar, hep aşırı sevmekden ileri gelmekdedir. Ne-
rede ise îmânları gidecek. Eğer onların zannetdiği gibi hazret-i 
Alînin üç halîfeye istemiyerek itâ’at etdiğini, iki yüzlü olarak ge-

– 231 –



çindiğini düşünsek bile, onun iki halîfeyi öven sözleri her tarafa 
yayılmış bulunmakdadır. Bu sözlerine ne diyecekler? Meselâ, haz-
ret-i Alînin “radıyallahü anh” halîfe iken ve memleket idâresi 
elinde iken, üç halîfenin haklı ve doğru olarak halîfe olduklarını 
bildirdiğini bütün kitâblar yazmakdadır. Buna ne cevâb verecek-
ler? Çünki ikiyüzlülük, nihâyet kendi hakkı bildiği hilâfeti isteme-
mek ve üç halîfenin haksız olarak halîfe olduklarını söylememek-
dir. Üç halîfenin hilâfetlerinin doğru olduğunu söylemek ve haz-
ret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömerin müslimânların en üstünü ol-
duklarını bildirmek, hiç de ikiyüzlülük olmayıp, bir hakîkati orta-
ya koymakdır. Bundan başka, üç halîfenin ve dahâ birçok Sahâbî-
nin üstünlüklerini bildiren ve dünyânın her tarafına yayılmış olan 
sahîh ve sağlam hadîs-i şerîfler vardır. Eshâb-ı kirâmdan birçoğu-
nun Cennete gideceği, hadîs-i şerîflerde ismleri ile müjdelenmiş-
dir. Bu hadîs-i şerîflere ne diyecekler? Çünki, Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” ikiyüzlülük yapacağını söylemek hiç câiz 
değildir. Her Peygamberin, her hakîkati olduğu gibi bildirmesi lâ-
zımdır. Eshâb-ı kirâmı öven âyet-i kerîmelere acabâ ne diyecek-
ler? Âyet-i kerîmelerde ikiyüzlülük hiç düşünülemez. Allahü te-
âlâ, insâf versin! Aklı olan herkes bilir ki, ikiyüzlülük çok kötü bir 
huydur. Hâinlikdir. Allahın arslanı olan hazret-i Alîde bu kötülü-
ğün bulunacağını söylemek, çok yersizdir. İnsanlık îcâbı bir iki 
sâ’at veyâ bir iki gün böyle olacağı düşünülse bile, Allahın arsla-
nının tâm otuz sene, hep bu kötü huyla yaşadığını söylemek, çok 
çirkin bir iftirâdır. Küçük günâha devâm etmenin büyük günâh ol-
duğu bildirilmişdir. Hâinlerin, münâfıkların alâmeti olan bu kötü 
sıfata senelerce devâm edenin hâli acabâ neye varır. Bu sözlerinin 
kötülüğünü keşki anlasalardı da, hazret-i Alîyi kötü duruma dü-
şürmemek için, iki halîfenin üstünlüğünü inkârdan vaz geçseler 
idi, ne iyi olurdu. Münâfıkların alâmeti olan ikiyüzlülüğün kötülü-
ğünü anlasalardı, hazret-i Alîyi böylece lekelemek belâsından 
kurtulurlardı. İki belâdan hafîfini kabûl ederek, ikincisinden kur-
tulmuş olurlardı. Şunu da söyliyelim ki, iki halîfenin dahâ üstün 
olduğuna inanmaları, hiç de belâ değildir. Ya’nî hazret-i Alîyi kü-
çültmez. Hazret-i Alînin halîfeliğe hakkı olduğunu ortadan kaldır-
maz. Onun, halîfeliğe hakkı ve vilâyet derecesinin yüksekliği ve 
hidâyet, irşâd mertebesinin kuvveti, yine olduğu gibi kalır. Hâlbu-
ki, birinci olarak halîfe olmak hakkı idi, bu hakkını elinden alan-
lara istemiyerek dost göründü demek, o büyük imâmı küçültmek, 
kötülemek olur. Çünki, ikiyüzlülük, münâfıkların alâmetidir ve 
yalancıların, aldatıcıların huyudur. 

2 — Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ” buyuru-
yor ki, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâb-ı kirâmı 

– 232 –



arasındaki döğüşmeler, çekişmeler, iyi düşüncelerle, fâideli sebeb-
lerle meydâna gelmişdir. Onların hiçbiri nefslerine uymamış, inâd 
ile birşey yapmamışlardır. Çünki, Eshâb-ı kirâmın nefsleri, Resû-
lullahın sohbetinde tertemiz olmuşdu. Kalblerinde birbirleri için 
düşmanlık ve kin ve inâd kalmamışdı. Herbiri islâm âlimlerinin 
hepsinden dahâ yüksek birer müctehid olmuşdu. Her müctehidin 
kendi ictihâdına göre iş yapması vâcibdir. Ba’zı işlerde müctehid-
lerin ictihâdları, ya’nî hak olarak, doğru olarak gördükleri, birbir-
lerine elbette uymaz. İctihâdları uymayınca, işleri de elbette birbi-
rine uymaz, çatışır. Çünki, herbirinin kendi ictihâdına göre hareket 
etmesi doğru olur. İşte bundan dolayı, Eshâb-ı kirâmın işlerinin 
birbiriyle çatışması, hak için, doğruyu meydâna çıkarmak için ça-
lışmalarından hâsıl olmuşdur. Bu çalışmaları, birbirlerine uymala-
rı demekdir. Ayrılıkları, çatışmaları, nefs-i emmârenin arzûlarını 
yerine getirmek için değildir. Ba’zı kimseler, hazret-i Alî ile harb 
edenlere kâfir diyor. Onlara çirkin şeyler söyliyor, kötülüyorlar. 
Hâlbuki, Eshâb-ı kirâm, ictihâd edilmesi lâzım olan işlerin birka-
çında Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimizden de ay-
rıldılar ve Resûlullahın bulduğuna, bildirdiğine uygun söylemedi-
ler. Bunların hakkı, doğruyu, Resûlullahın bildirdiğinden başka 
bulmalarını ne Allahü teâlâ ve ne de Onun Resûlü kötülemedi. 
Kendilerine acı birşey bile söylenmedi. Vahy inmekde iken, hiçbi-
ri bu yüzden suçlu görülmedi. Böyle olunca, hazret-i Alînin ictihâ-
dına uymıyan ictihâd sâhiblerine, nasıl olur da kâfir denilebilir? İc-
tihâdları hazret-i Alînin ictihâdına uymıyanlar, niçin kötülenebi-
lir? Hazret-i Alî ile harb edenler, onların dillerine doladıkları bir-
kaç kişi değildi. İslâm büyüklerinden binlerle kimse idi. 

[Kısas-ı Enbiyâda, hazret-i Alî “radıyallahü teâlâ anh” ile harb 
edenlerin sayısının, Cemel, ya’nî deve vak’asında otuzbin olduğu 
yazılıdır. Sıffîn vak’asında, hazret-i Alî ile harb edenlerin yüzyirmi-
bin kişi olduğu bildirildi. Her ikisinde ölenlerin toplamı kırkbeşbin 
idi. Yukarıda bildirdiğimiz gibi, Abdüllah bin Sebe’ ismindeki ye-
hûdî ve arkadaşları, müslimân görünerek, Eshâb-ı kirâm arasına 
fitne sokdular ve binlerce müslimânın şehîd olmasına sebeb oldu-
lar. Yehûdîlerin birçok Peygamberi dahî şehîd etdikleri Kur’ân-ı 
kerîmde bildirilmekdedir.] 

Eshâb-ı kirâmın büyüklerine, hattâ Cennet ile müjdelenmiş 
olanlarına, kâfir demek ve onlara çirkin şeyler söylemek kolay bir iş 
değildir. Ağızlarından çıkanın kötülüğünü keşki anlasalardı. İslâm 
dîninin yarısına yakın bilgilerini bunlar bildirmişdir. Bunlar kötüle-
nirse, dînin yarısına güven kalmaz. Bunlar nasıl kötü olabilir ki, is-
lâm âlimlerinden hiçbiri bunlardan birinin bildirdiği haberi red et-
memişdir. Hazret-i Alî de, bunlardan işitdiğini haber vermekdedir. 

– 233 –



Kur’ân-ı kerîmden sonra yeryüzündeki en doğru kitâbın (Sahîh-i 
Buhârî) kitâbı olduğunu şî’îler de biliyor ve söylüyor. Bu fakîr [ya’nî 
imâm-ı Rabbânî], şî’î âlimlerinin büyüklerinden olan Ahmed Tebtî-
den işitdim ki, (Kur’ân-ı kerîmden sonra yeryüzündeki kitâbların en 
doğrusu, Buhârî kitâbıdır) diyordu. Bu kitâbda, hazret-i Alî ile bir-
likde olanların bildirdiği haberler bulunduğu gibi, karşı tarafdakile-
rin bildirdiği haberler de vardır. Haber verenin, iki tarafdan birinde 
bulunması, haberin kıymetini azaltmamış ve artdırmamışdır. Haz-
ret-i Alînin bildirdiği haberi yazdığı gibi, hazret-i Mu’âviyenin bil-
dirdiği haberi de kitâbına yazmışdır. Eğer hazret-i Mu’âviyede ve 
onun bildirdiği hadîs-i şerîfde bir şübhesi olsa idi, onun bildirdiği ha-
beri kitâbına elbette sokmazdı. Bunun gibi, bütün hadîs âlimleri de, 
iki tarafdan gelen hadîsler arasında hiç fark görmemiş, hazret-i Alî 
ile harb etmeği kusûr ve leke saymamışdır. 

İctihâdlar birbirine uymadığı zemân, hep hazret-i Alînin ictihâdı-
nın doğru olması, ona uymıyanların yanlış olması lâzım gelmez. Evet 
bu muhârebelerde hazret-i Alînin ictihâdı doğru idi. Tâbi’înin âlim-
lerinin ve mezheb imâmlarımızın, birbirine uymıyan ictihâdlar ara-
sında hazret-i Alînin ictihâdına uymıyan ictihâdları seçdikleri ve haz-
ret-i Alînin ictihâdını kabûl etmedikleri çok olmuşdur. Eğer hazret-i 
Alînin ictihâdının her zemân doğru olması lâzım gelseydi, ona uymı-
yan ictihâd kabûl edilmezdi. Kâdî Şüreyh, Tâbi’înin büyüklerinden 
idi ve müctehid idi. Hazret-i Alînin ictihâdı ile hükm etmedi ve oğlu 
imâm-ı Hasenin şâhidliğini kabûl etmedi. Oğlun babaya şâhid olma-
sını kabûl etmem dedi. Bütün müctehidler de, kâdî Şüreyhin sözüne 
uymakda ve oğlun babaya şâhid olmasını kabûl etmemekdedir. Da-
hâ nice yerlerde, hazret-i Alînin ictihâdına uymıyan ictihâdlara göre 
hareket edilmekdedir. Din kitâblarını okuyan insâflı kimseler, sözü-
müzün haklı olduğunu anlarlar. Bunun için, misâl vermekle sözü 
uzatmıyalım. Görülüyor ki, hazret-i Alînin ictihâdına uymıyan icti-
hâdda bulunmak ve onun ictihâdına uymamak suç değildir. Ona uy-
mıyanların kötü olması, kötülenmesi lâzım gelmez. 

Hazret-i Âişe “radıyallahü anhâ”, Resûlullahın sevgilisi idi. Re-
sûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” vefât edinceye kadar Onu 
çok sever ve üstün tutardı. Resûlullah, ölünceye kadar, onun oda-
sında yaşadı ve onun kucağında can verdi ve onun güzel kokulu 
odasında defn edildi. Böyle şerefli olmakdan başka, çok âlim ve 
müctehid idi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, dînin yarısı-
nın bildirilmesini ona bırakmışlardı. Eshâb-ı kirâm, yapacakları bir 
şeyde şaşırdıkları, sıkışdıkları zemân, ona koşarlar, istediklerini 
öğrenirler, müşkillerini çözerlerdi. Hazret-i Emîre uymadı diye, 
böyle şerefli Sıddîkaya, böyle müctehideye dil uzatmak, çok çirkin 
iftirâlarda bulunmak, bir müslimânın yapacağı şey değildir. Resû-

– 234 –



lullaha îmân eden kimseden çok uzakdır. Hazret-i Alî Resûlulla-
hın dâmâdı ise, hazret-i Âişe de, zevce-i mütahherasıdır ve sevgili-
sidir ve kıymetli hayât arkadaşıdır. Bundan birkaç sene evvel bu 
fakîr [ya’nî imâm-ı Rabbânî], her hafta fakîrlere yemek verince, 
sevâbını, (Ehl-i abâ)nın rûhlarına niyyet ederdim. Ya’nî Resûlul-
lah efendimiz ile birlikde, hazret-i Alî, hazret-i Fâtıma, hazret-i 
Hasen ve hazret-i Hüseynin rûhlarına da gönderirdim. Bir gece 
rü’yâda, Resûlullah efendimize selâm verdim. Bana iltifât buyur-
madı. Başka tarafa bakdı ve (Ben yemeği Âişenin evinde yirdim. 
Bana yiyecek gönderenler, onun evine gönderirlerdi) buyurdu. 
Uyandım. Bana iltifât buyurmamalarına sebeb, yemek sevâbını, 
hazret-i Âişeye de göndermediğim için olduğunu anladım. Ondan 
sonraki yemeklerin sevâbını, hazret-i Âişeye de, hattâ ezvâc-ı mü-
tahherâtın hepsine “radıyallahü teâlâ anhünne” de gönderdim. 
Çünki, bunların hepsi de, Ehl-i beytdir. Böylece, Ehl-i beytin hep-
sinden yardım ve şefâ’at beklemekle şereflendim. 

Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” Âişe “radıyallahü te-
âlâ anhâ” yolu ile incitilmesi, Alî “radıyallahü teâlâ anh” yolu ile 
incitilmesinden dahâ ziyâdedir. Aklı ve insâfı olanlar, böyle oldu-
ğunu kolayca anlar. 

Yukarıdan beri söylediklerimiz, hazret-i Alîyi sevmek ve ona kıy-
met vermek, Resûlullahın sevgisinden ve kıymetinden olduğuna gö-
redir. Resûlullaha yakın olduğu ve sevgilisi olduğu için sevildiğine 
göredir. Eğer bir kimse, hazret-i Alîyi doğrudan doğruya sever ve 
Resûlullahın sevgisini araya katmadan yalnız onu kıymetlendirirse, 
buna bir diyeceğimiz yokdur. Ona birşey denemez. Çünki o dîni yık-
mak için uğraşmakdadır ve islâmiyyeti yok etmek için çalışmakdadır. 
Resûlullahı bırakarak, başka bir yol tutmuşdur. Muhammed aleyhis-
selâm yerine, hazret-i Alîye yüz çevirmişdir. Bu ise, küfrdür, zındık-
lıkdır. Hazret-i Alî böyle kimseleri sevmez. Bunların sözlerinden ya-
zılarından incinir. Eshâb-ı kirâmı sevmek ve ezvâc-ı tâhirâtı ve dâ-
mâdlarını sevmek, hep Resûlullahı sevmekden hâsıl olmakdadır 
“aleyhi ve alâ âlihî ve eshâbihissalevât”. Onları büyük bilmek ve say-
gı göstermek, hep Resûlullah içindir “aleyhissalâtü vesselâm”. (On-
ları seven, beni sevdiği için sever) hadîs-i şerîfi, böyle olduğunu gös-
termekdedir. Bunun gibi, onlardan birine düşmanlık etmek, Resûlul-
laha düşman olmak demekdir. (Onlara düşmanlık eden, bana düş-
man olduğu için eder) hadîs-i şerîfi de, bunu göstermekdedir. De-
mek ki, (Eshâbımı sevmek, beni sevmek demekdir. Onlara düşman-
lık etmek, bana düşmanlık etmek olur) buyurmakdadır. 

Hazret-i Talha ve hazret-i Zübeyr “radıyallahü teâlâ anhümâ”, 
Eshâb-ı kirâmın büyüklerindendir. İkisi de, Cennet ile müjdelen-

– 235 –



miş olan on kişidendir. Bunlara dil uzatmak, kötülemek çok yersiz-
dir. Onlara yapılan la’net ve kötülük, söyliyene döner. Hazret-i
Ömer “radıyallahü anh” vefât edeceği zemân, kendisinden sonra, 
içlerinden birinin halîfe seçilmesini bildirdiği altı kimseden biri 
Talha, biri de Zübeyrdir. Halîfe Ömer “radıyallahü anh”, bu altı-
sından hangisinin dahâ üstün olduğunu anlıyamadı. Bu ikisi, hilâ-
feti istemediklerini bildirdiler. Bu Talha, öyle bir Talhadır ki, Re-
sûlullaha “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” karşı edebi gözetmedi-
ği için, babasını öldürmüşdür. Allahü teâlâ, Kur’ân-ı kerîmde, 
onun, Resûlullaha olan bu saygısını senâ buyurmuşdur. Zübeyre 
gelince, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, onu öldürenin 
Cehenneme gideceğini haber vermişdir. Ona la’net eden, onu kö-
tüliyen kimsenin alçaklığı, onu öldürenden az değildir. 

Din büyüklerine dil uzatmakdan, islâmın büyüklerini kötüle-
mekden sakınınız! Aman sakınınız! Çok sakınınız! Onlar bütün 
ömrlerini, islâmiyyeti yaymakda ve yaratılmışların en üstünü olan 
Muhammed aleyhisselâma yardım etmekde tüketdiler ve bütün mal-
larını, dîni kuvvetlendirmek için gece gündüz, açıkça ve gizlice fedâ 
etdiler. Resûlullahın sevgisi için, akrabâlarını, ahbablarını, çocukla-
rını, zevcelerini, memleketlerini, evlerini, akarsularını, tarlalarını, 
ağaçlarını terk etdiler. Resûlullahı “sallallahü aleyhi ve sellem”, 
bunların hepsine ve kendi canlarına tercih etdiler. Bunların sevgisi-
ni ve canlarının sevgisini bırakıp, Resûlullahın sevgisini seçdiler. Re-
sûlullahla konuşmak, Onunla berâber bulunmak şerefine kavuşdu-
lar. Onun sohbeti bereketi ile, Peygamberlik üstünlüklerine erişdi-
ler. Allahü teâlânın gönderdiği vahyi gördüler ve melekle berâber 
bulunmakla şereflendiler. Fizik ve kimyâ kanûnlarının üstünde olan 
hârikalara ve mu’cizelere şâhid oldular. Başkalarının işitdiği şeyler, 
onlara açıkça gösterildi. Sonra gelenlerden hiçbirine nasîb olmıyan
yakınlıklar, üstünlükler onlara ihsân edildi. Öyle yükseldiler, öyle 
sevildiler ki, başkalarının dağ kadar altın dağıtmakla kazandıkları 
derecelerin, bunların bir avuç arpa vermekle kavuşdukları derecele-
rin yarısı kadar olmadığı bildirildi. Allahü teâlâ, onları, Kur’ân-ı ke-
rîmde medh ve senâ eyledi. Onlardan râzı olduğunu ve onların da, 
Allahdan râzı olduklarını bildirdi. Feth sûresinin son âyetinde, şeref-
leri yükseltildi. Bu âyet-i kerîmede, Allahü teâlâ bunlara gayz, kin 
bağlıyanların kâfir olduklarını beyân buyurdu. Onlara gayz, kin bağ-
lamakdan, küfrden kaçar gibi kaçmalıdır. 

Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” bu kadar kuvvetli 
bağlanmış olan ve Onun sevgisini ve teveccühünü kazanmakla şe-
reflenmiş bulunan mubârek kimseleri, ictihâd yeri olan birkaç iş-
de birbirlerine uymadıklarını ve birbirleriyle çatışdıklarını ve ken-
di ictihâdlarına göre iş tutduklarını öne sürerek, bunlara dil uzat-

– 236 –



mak, beğenmemek, hiç doğru değildir. Böyle işlerde birlik olmak 
değil, ayrılmak belki dahâ doğrudur ve başkasının görüşüne uyma-
mak lâzım gelmekdedir. İmâm-ı Ebû Yûsüfün “rahime-hullahü te-
âlâ”, ictihâd derecesine yükseldikden sonra imâm-ı a’zam Ebû Ha-
nîfeye “rahmetullahi teâlâ aleyh” uyması hatâ olur. Kendi ictihâdı-
na uyması doğru olur. İmâm-ı Şâfi’î “rahmetullahi aleyh”, Eshâb-ı 
kirâmdan hiç birinin “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” görüşünü, 
buluşunu, kendi görüşünden üstün tutmadı. İster Ebû Bekr-i Sıd-
dîk olsun, ister hazret-i Alî olsun, kendine uymıyan ictihâdları al-
madı. Kendi ictihâdı onlara uymasa bile, kendi görüşü ile hareket
etmeği doğru bildi. Ümmetden herhangi bir müctehidin, Eshâb-ı 
kirâmın ictihâdından ayrılması câiz oluyor ve hak olarak görülüyor 
da, Eshâb-ı kirâmın birbirinin ictihâdlarına uymamaları niçin suç 
sayılıyor ve bu yüzden o büyüklere dil uzatılıyor? 

Eshâb-ı kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”, Resûlulla-
hın “sallallahü aleyhi ve sellem” ictihâdına uymıyan ictihâdlar da 
yaparlardı. Resûlullahın ictihâdına uymıyan hareketlerde bulunur-
lardı. Vahy gelmekde iken, onların bu ayrılıklarına birşey denilme-
di. Hiçbiri bu yüzden kötülenmedi. Resûlullahın “sallallahü aleyhi 
ve sellem” ictihâdına uymıyan ictihâdda bulunmaları yasak edil-
medi. Allahü teâlâ, Eshâb-ı kirâmın ictihâdlarında ayrılık olmasını 
istemeseydi, ayrılmalarını beğenmeseydi, ayrılmalarını elbette ya-
sak ederdi. Ayrılanların azâb göreceği bildirilirdi. Resûlullah “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” ile konuşurken, yüksek sesle konuşmanın 
yasak edildiğini ve yüksek sesle konuşanlara azâb yapılacağının 
bildirildiğini hepimiz biliyoruz. Hücurât sûresinin ikinci âyetinde 
meâlen, (Ey mü’minler! Seslerinizi, Resûlullahın sesinden dahâ 
yükseltmeyiniz. Onunla konuşurken, birbirinizle konuşur gibi bağ-
rışmayınız!) buyuruldu. Beğenmediği bir hareketi, hemen yasak 
eylemişdir. Bedr gazâsında esîrlerin ne yapılacağını konuşurken,
Eshâb-ı kirâmın ictihâdları arasında ayrılık oldu. Hazret-i Ömer ile 
hazret-i Sa’d bin Mu’âz, esîrleri öldürelim dediler. Başkaları, para 
karşılığı koyuverilmesini istediler. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve 
sellem” de, böyle ictihâd buyurmuşdu. Bu ictihâda uyarak, esîrleri 
koyuvermeğe başladılar ise de, sonra âyet-i kerîme gelerek, haz-
ret-i Ömerin ictihâdının doğru olduğu bildirildi. İctihâdların birbi-
rine uymadığı, böyle dahâ nice işler olmuşdur. 

[Bunlardan birini, Ahmed Cevdet Pâşa “rahime-hullahü te-
âlâ”, (Kısas-ı Enbiyâ) kitâbında şöyle anlatıyor: Hicretin altıncı 
senesinde, bindörtyüz kişi ile Kâ’be-i mu’azzamayı ziyâret için 
Medîneden Mekkeye gidilirken, kâfirler müslimânları Mekkeye 
sokmak istemediler. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” (Hu-
deybiye) denilen yerde durdu. (Yâ Ömer! Mekkeye git! Harb için 

– 237 –



gelmediğimizi, Kâ’beyi ziyâret edip, geri döneceğimizi onlara söy-
le!) buyurdu. Hazret-i Ömer, bu emrin ictihâd yolu ile verildiğini 
anlayıp kendi ictihâdını bildirdi ve (Yâ Resûlallah! Kureyş kâfirle-
ri, benim kendilerine çok düşman olduğumu bilirler. Aralarına gi-
rersem beni parçalarlar. Bu iş için Osmânın gitmesi uygundur. Os-
mânın orada akrabâsı çokdur. Onu korurlar) dedi. Resûlullah “sal-
lallahü aleyhi ve sellem”, Ömerin bu cevâbına incinmek şöyle dur-
sun, kabûl buyurdu. Mekkeye hazret-i Osmânı gönderdi. Resûlul-
lah “sallallahü aleyhi ve sellem”, bunun gibi Eshâbının nice icti-
hâdlarını kabûl buyurmuş ve (Allahü teâlâ, doğru sözü, Ömerin di-
line yerleşdirmişdir) demişdir.] 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, son hastalığında, on-
lar için birşeyler yazmak diledi ve kâğıd istedi. Eshâb-ı kirâm 
“aleyhimürrıdvân”, kâğıd getirmekde birbirine uymadılar. Kâğıd 
getirelim diyenler olduğu gibi getirmiyelim diyenler de oldu. Haz-
ret-i Ömer-ül-Fârûk “radıyallahü anh”, getirmiyelim diyenlerden 
idi. (Bize Allahın kitâbı Kur’ân-ı kerîm yetişir) demişdi. Bu yüz-
den de hazret-i Ömere saldırıyorlar. Ağızlarına geleni söylemek-
den çekinmiyorlar. Doğrusu birşey söylemeğe hakları yokdur.
Çünki, hazret-i Ömer, o ânda Vahyin kesilmiş olduğunu ve Alla-
hü teâlânın emrlerinin temâmlandığını, islâmiyyete kaynak ola-
rak, yalnız ictihâd yolunun açık kaldığını anlamışdı. Resûlullah 
“sallallahü aleyhi ve sellem” efendimiz, o vakt ictihâd ile anladık-
larını yazacakdı. Haşr sûresinin ikinci âyetinde meâlen (Ey akl sâ-
hibleri! Bildirilenlerden ibret alınız!) buyuruldu. Burada, ictihâd 
derecesindeki âlimlere, ictihâd etmeleri emr ediliyor. Eshâb-ı ki-
râmın hepsi müctehid idi. Orada yazılacak ictihâd bilgileri için, on-
lar da ictihâd ederdi. Hazret-i Ömer “radıyallahü anh”, Peygam-
berimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” hastalığın ağrıları artdığı 
bir zemânda, bu iş için de sıkılmasını uygun bulmadı. Resûlullahı 
çok sevdiği için, Eshâbın ictihâdı ile işlerin çözülmesi yetişir. Re-
sûlullahı yormıyalım düşüncesiyle, (Allahın kitâbı bize yetişir) de-
di. Müctehidler, aranılan bilgileri, Kur’ân-ı kerîmden ictihâd yolu 
ile çıkardıklarından, o yazılacakları, ictihâdla çıkarmamız için, bi-
ze Kur’ân-ı kerîm yetişir buyurdu. Yalnız (Allahın kitâbı yetişir) 
demesinden anlaşılıyor ki, o ânda yazılacak şeylerin, Kur’ân-ı ke-
rîmde bildirilenlerden çıkarılacağını, hadîs-i şerîflerden çıkarıla-
cak şeyler olmadığını sezmişdi. Görülüyor ki, hazret-i Ömer “radı-
yallahü anh”, Resûlullahı “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” çok 
sevdiği ve çok acıdığı için, hastalığın en sıkıntılı, acılı zemânında, 
yazı ile yorulmasını, üzülmesini uygun görmiyerek, kâğıd getiril-
mesini istemedi. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” o ânda 
yazmak istemesi de, Eshâbına bir ihsânda, bir yardımda bulunmak 

– 238 –



içindi. Bildirilmesi elbette lâzım olan şeylerden değildi. Eshâbını 
ictihâd etmek sıkıntısından kurtarmak istemişdi. (Kâğıd getiriniz) 
emri, bir ihsân olmayıp da, elbette lüzûmlu olsaydı, tekrâr isterdi. 
Dilediklerini elbette yazdırırdı. Eshâbının sözlerindeki ayrılığı 
görmekle, bu emrinden vaz geçmezdi. 

Süâl: Hazret-i Ömer, orada (Acabâ sayıklıyor mu? Araşdırınız) 
demişdi. Bu ne demekdir? 

Cevâb: Hazret-i Ömer “radıyallahü anh”, o zemân, Resûlulla-
hın, hastalık acıları arasında, bu sözü istemiyerek söylediğini anla-
mış olabilir. Nitekim (Yazacağım) buyurması, böyle olduğunu gös-
termekdedir. Çünki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, üm-
mî idi. Hiçbirşey yazdığı görülmemişdi. (Benden sonra yoldan çık-
mıyasınız) buyurması da, hazret-i Ömeri öyle düşündürmüş olabi-
lir. Çünki, Allahü teâlâ, din bilgilerinin artık kemâle geldiğini ve 
ni’metinin temâm olduğunu ve Allahü teâlânın bu hâli beğendiği-
ni bildirmişdi. Bu hâlde, yoldan çıkmak nasıl olur ve kısa bir ze-
mânda yazılacak bir şeyle, bu nasıl önlenebilir? Yirmiüç senede 
yazılmış olanlar yetişmiyor ve yoldan çıkmağı önliyemiyor da, kısa 
bir zemânda ve hastalığın acılarının çoğaldığı bir ânda yazılacak 
birşey bunu nasıl önliyebilirdi? Hazret-i Ömer “radıyallahü anh” 
bunları bir ânda kavrıyarak, gözönünde tutarak (Kâğıd getiriniz!) 
emrinin insanlık sebebi ile, istemeden mubârek ağzından çıkdığını 
bildi. Bunların iyice anlaşılmasını, tekrâr sorulmasını istedi. Bu ko-
nuşmalarda sesler çoğalınca, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” (Kalkınız. Gürültü etmeyiniz! Peygamberin yanında gürültü 
etmek iyi değildir) buyurdu. Başka bir şey söylemedi. Kâğıd ve ka-
lem ismini anmadı. 

Eshâb-ı kirâmın, ictihâd olunacak işlerde, Resûlullahdan “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” ayrılmaları, Allah korusun, nefslerine 
uymakla, ehemmiyyet vermemekle olsaydı, mürted olurlardı. 
Müslimânlıkdan çıkarlardı. Çünki, Resûlullaha “sallallahü teâlâ 
aleyhi ve sellem” karşı saygısızlık ve geçimsizlikde bulunmak 
küfrdür. Bu ayrılıkları, Haşr sûresinin ikinci âyetindeki emre uy-
makdan doğuyordu. Çünki, ilmde ictihâd derecesine yükselen 
yüksek bir âlimin ictihâd olunması lâzım gelen işlerde, kendi icti-
hâdını bırakıp başkasının ictihâdına uyması doğru değildir. Böyle 
yapmasını islâmiyyet yasak etmişdir. Evet, Kur’ân-ı kerîmde ve 
hadîs-i şerîflerde açıkca bildirilen işlerde ictihâd olunmaz. Herke-
sin bu açık emrlere uyması lâzımdır. Bunlara inanması ve ayrılma-
ması vâcibdir. 

Eshâb-ı kirâmın hiçbiri gösterişi sevmez, görünüşe bakmazdı. 
Hepsinin düşüncesi, kalblerini temizlemek idi. Hakîkate ve 

– 239 –



ma’nâya bakarak edebi gözetirlerdi. Gösterişe ve söze bağlanmaz-
lardı. Onların birinci düşünceleri ve arzûları Resûlullahın emrleri-
ni yapmak, Onu incitecek en ufak şeyden sakınmak idi. Analarını, 
babalarını, çocuklarını, âilelerini Resûlullaha fedâ etmişlerdi. Ona 
karşı olan inançları ve ihlâsları, sevgileri, saygıları o kadar çokdu 
ki, mubârek tükrüğünün, mubârek tırnaklarının ve tıraş olunca 
mubârek saçlarının yere düşdüğü görülmemişdir. Bunları kapışır-
lar, en kıymetli kazanç olarak saklarlar ve bereketlenirlerdi. Ya-
lancılık, birbirini aldatmak gibi kötülüklerin çok olduğu bu zemân-
da ortaya çıkarılan, o temiz insanların bir sözünde, Resûlullaha 
karşı saygısızlık anlaşılacak olursa, bu söze başka ma’nâ vermek, 
sözlerinin bütününden anlaşılan iyi ma’nâyı düşünmek lâzımdır. 
Kelimelerinin her ma’nâsını düşünmemelidir. 

Süâl: İctihâd ile elde edilen din bilgilerinde yanılmak olabilir 
deyince, Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” bildirdiği 
şeylerin hepsinin doğru olacağı söylenebilir mi? 

Cevâb: Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” zemânında icti-
hâd ile meydâna çıkan bilgiler, birbirine uymadığı zemân, hangisi-
nin doğru olduğu, Allahü teâlâ tarafından bildirilirdi. Çünki, Pey-
gamberlerin yanlış bir iş yapması câiz değildir. Bir iş için, birbirine 
uymıyan ictihâdlar meydâna çıkdığı zemân, bunlardan hangisinin 
doğru olduğu, Allahü teâlâ tarafından bildirilirdi. Doğrusu yanlış-
larından ayrılırdı. Bunun içindir ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem” zemânında, bir iş için çeşidli ictihâdlar yapıldığında, me-
lekle vahy gelir, hangisinin doğru olduğu bildirilirdi. Bu doğru 
olanlara göre hareket edilirdi. Bu işleri de, hak ve doğru olurdu. 
Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” bildirdiği, yapdığı şeyle-
rin hepsi, elbette doğru olurdu. Yanlışlık ihtimâli yokdur. Çünki, 
ictihâdla meydâna çıkan bilgilerin de açıkça bildirilenler gibi, doğ-
ru oldukları, melekle haber verilmişdir. Ba’zı işlerin açık bildiril-
meyip âlimlerin ictihâdına bırakılması, âlimleri ikrâm için idi ve ic-
tihâd sevâbına kavuşmaları için idi. İctihâd ile meydâna çıkan din 
bilgileri, müctehidlerin derecesini yükseltmişdir. Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” vefâtından sonra yapılan ictihâdlar, ya’nî, 
ictihâdla anlaşılan bilgiler kesin değildir. Bu bilgilere, elbette doğ-
rudur denilemez. Onun için, bu bilgilere göre iş yapılır ise de, doğ-
ru olduklarına inanmak lâzım değildir. İnanmayanlar kâfir olmaz. 
Fekat bir iş için, bütün müctehidlerin ictihâdı birbirine benzerse, 
ya’nî, icmâ’, sözbirliği olursa, böyle olan ictihâdla meydâna çıkan 
bilgiye inanmak da lâzım olur. 

Mektûbumuzun sonunu güzel bir ekle bağlıyalım. Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” Ehl-i beytinin “radıyallahü teâlâ an-

– 240 –



hüm ecma’în” üstünlüklerini bildirelim: 
Yûsüf bin Abdülberrin bildirdiği hadîs-i şerîfde, (Alîyi seven, 

beni sevmiş olur. Alîye düşmanlık eden, bana düşmanlık etmiş 
olur. Alîyi inciten, beni incitmiş olur. Beni inciten, Allahü teâlâyı 
incitmiş olur) buyuruldu. 

[Ba’zıları, bu hadîs-i şerîfe dayanarak, hazret-i Alî ile harb e-
denlere kâfir diyorlar. Hâlbuki, harb edenler birbirine düşman de-
ğil idi. Bedenleri inciniyor ise de, kalbleri birbirine kızgın değil idi. 
Muhârebe yapılırken, hazret-i Alî “radıyallahü anh”, karşıdakilere 
(Kardeşlerimiz) buyurmuşdu. Hazret-i Mu’âviye de “radıyallahü 
anh” hazret-i Alî için (Benim efendim) diye yazmışdı. Kısas-ı en-
biyâ kitâbının İstanbulda 1331 baskısı yedinci cüz’, 149. cu sahîfe-
sinde diyor ki: Hazret-i Hasenin hilâfeti teslîm etmesi ve Sa’d bin 
Ebî Vakkâs gibi Eshâbın büyüklerinin kabûl etmesi ile, hazret-i 
Mu’âviyenin hükûmeti meşrû’ olmuşdur. Hazret-i Mu’âviye, Es-
hâb-ı kirâmdan olduğu hâlde, hükûmeti zor kullanarak ele geçir-
mişdi. Lâkin, zemân bunu îcâb ediyordu. İnsanlar halîfenin emrine 
uymuyorlardı. Güç, kuvvet de lâzım geliyordu. Bunun için saltanat 
devri geldi. Bu işe, Mu’âviye “radıyallahü anh” haklı ve lâyık idi. 
Görülüyor ki, bunların dayandığı Kısas-ı Enbiyâ kitâbı da hazret-i 
Mu’âviyenin Eshâb-ı kirâmdan olduğunu yazmakda ve kendisine 
“radıyallahü anh” demekdedir. Yüzellibirinci sahîfesinde diyor ki: 
Ümmetin işlerini yürütmek için artık, kuvvet, zor kullanmak lâzım 
geliyordu. Bunu yapmak için de, hazret-i Mu’âviye uygun görül-
müş idi. İslâmiyyet önceleri halîfenin emri ile yürütülürken, sonra 
saltanat kuvveti lâzım oldu. Maksad ise, islâmiyyetin icrâsı oldu-
ğundan, o zemân mevcûd olan Eshâb-ı kirâmın hepsi, Mu’âviyeye 
bî’at eyledi “rıdvânullahi aleyhim ecma’în”. Yüzelliyedinci sahîfe-
sinde diyor ki: Hazret-i Mu’âviye, Eshâb-ı kirâmdan idi ve Resû-
lullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” iltifâtına nâil olmuşdu. 
Kureyşin büyüklerinden idi. İslâmiyyeti kuvvet zoru ile yürütdü-
ğünden, kendisine (Halîfe-i Resûlullah) denildi]. 

Tirmüzî ve Hâkimin “rahime-hümullahü teâlâ” bildirdiği ha-
dîs-i şerîfde, (Allahü teâlâ, dört kişiyi sevdiğini bana bildirdi. Bu 
dördünü sevmeği bana emr etdi. Bunlar, Alî, Ebû Zer, Mikdâd ve 
Selmândır) buyuruldu. 

Taberânî ve Hâkimin ve Abdüllah ibni Mes’ûdün bildirdiği ha-
dîs-i şerîfde, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, (Alîye bak-
mak ibâdetdir) buyurdu. Buhârî ve Müslimdeki Berâ’ hazretleri-
nin bildirdiği hadîs-i şerîfde, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem”, hazret-i Haseni omuzuna alarak buyurdu ki: (Yâ Rabbî! Ben 
bunu seviyorum. Sen de sev!) 

– 241 – Eshâb-ı Kirâm - F:16 



Buhârînin bildirdiği ve hazret-i Ebû Bekrin haber verdiği ha-
dîs-i şerîfde, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” minbere çık-
mış idi. Hazret-i Hasen “radıyallahü teâlâ anh” kucağında idi. Bir 
bize bakıyor idi, bir de Hasene bakıyordu. (Bu benim oğlum Sey-
yiddir. Allahü teâlâ, belki bununla iki müslimân askerinin arasını 
barışdırır) buyurdu. 

Tirmüzînin bildirdiği hadîs-i şerîfde, Üsâme bin Zeyd diyor ki, 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” Hasen ile Hüseyni dizleri-
ne oturtmuşdu ve (Bu ikisi benim oğullarımdır ve kızımın oğulla-
rıdır. Yâ Rabbî! Ben bu ikisini seviyorum. Sen de sev. Bunları se-
venleri de sev!) buyurdu. 

Tirmüzînin bildirdiği hadîs-i şerîfde, Enes bin Mâlik diyor ki, 
Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” Ehl-i beytden “radıyalla-
hü teâlâ anhüm ecma’în” hangisini dahâ çok seviyorsun denildik-
de (Haseni ve Hüseyni) buyurdu. 

Müsevvir bin Muharremin haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Fâtı-
ma “radıyallahü teâlâ anhâ” benden bir parçadır. Onu inciten be-
ni incitmiş olur) buyuruldu. 

Hâkimin bildirdiği ve Ebû Hüreyrenin haber verdiği hadîs-i şe-
rîfde, (Fâtımayı Alîden dahâ çok seviyorum ve Alî, bana, Fâtıma-
dan dahâ çok kıymetlidir) buyuruldu. 

Âişe “radıyallahü anhâ” buyuruyor ki, Eshâb-ı kirâm hediyye-
lerini benim evimde iken getirirlerdi. Böylece Resûlullahın sevgi-
sini kazanmağa çalışırlardı. Yine buyuruyor ki, Resûlullahın mu-
bârek zevceleri iki kısma ayrılmışdı. Birinci kısmda, ben ve Hafsa 
ve Safiyye ve Sevde vardı. İkinci kısmda, Ümm-i Seleme ile öteki 
zevceler vardı. İkinci kısmdakiler, Ümm-i Selemeyi Resûlullaha 
gönderdiler ve eshâbına (Bana hediyye vermek istiyen, hangi 
evimde isem, oraya getirsin) buyurmasını söyle dediler. Ümm-i Se-
leme böyle söyleyince, (Beni incitmeyiniz! Bana melek vahyi yal-
nız Âişenin evinde iken getirmekdedir) buyurdu. Ümm-i Seleme 
de: Yâ Resûlallah! Seni incitmekden Allaha sığınırım. Tevbeler ol-
sun, dedi. O zevceler, ayrıca, hazret-i Fâtımayı da gönderip, böyle 
söylediğinde, (Ey kızcağızım, benim sevdiğimi sen sevmez misin?) 
buyurdu. Fâtıma “radıyallahü teâlâ anhâ”, evet dedi. (Öyle ise onu 
sev!) buyurdu. 

Âişe “radıyallahü anhâ” buyuruyor ki, Hadîceye “radıyallahü 
teâlâ anhâ” imrendiğim gibi, Resûlullahın hiçbir zevcesine gayret 
getirmiş değilim. Hâlbuki onu görmemişdim. Resûlullah “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” onun ismini çok söyliyordu. Çok def’a koyun 
kesdiği zemân etinden, Hadîcenin yakınlarına hediyye gönderirdi. 
Hadîcenin ismini söylediği zemân, (Dünyâda sanki Hadîceden 

– 242 –



başka kadın yok mu?) derdim. (O şöyle idi, böyle idi. Benim on-
dan çocuklarım oldu) buyururdu. 

Abdüllah ibni Abbâsın bildirdiği hadîs-i şerîfde, (Abbâs ben-
dendir. Ben de Abbâsdanım) buyuruldu. 

Deylemînin bildirdiği ve Ebû Sa’îdin haber verdiği hadîs-i şerîf-
de, (Benim evlâdıma, soyuma dil uzatarak, beni incitenlere, Alla-
hü teâlâ çok azâb yapacakdır) buyuruldu. 

Hâkimin bildirdiği ve Ebû Hüreyrenin “radıyallahü teâlâ anh” 
haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Sizin en iyiniz, benden sonra ehlime, 
ya’nî Ehl-i beytime iyilik edeninizdir) buyuruldu. 

İbni Asâkirin bildirdiği ve hazret-i Alînin haber verdiği hadîs-i 
şerîfde, (Ehl-i beytime dokunan kimseye, kıyâmet günü bunun 
azâbı yetişir) buyuruldu. 

İbni Adî ve Deylemînin bildirdikleri ve hazret-i Alînin “radı-
yallahü teâlâ anh” haber verdiği hadîs-i şerîfde, (Sırât köprüsün-
den en kolay geçecek olanınız, Ehl-i beytimi ve Eshâbımı çok se-
veninizdir) buyuruldu. 

[İmâm-ı Rabbânînin “rahmetullahi teâlâ aleyh” mektûbunun 
tercemesi burada temâm oldu.] 

Büyük âlim Seyyid Abdülhakîm Arvâsî “rahmetullahi aleyh”, 
(Eshâb-ı kirâm) risâlesinde diyor ki, Resûlullahın “sallallahü aley-
hi ve sellem” Ehl-i beyti üç kısmdır: Neseb, soy ile akrabâ olanlar-
dır. Halaları böyledir. İkincisi temiz zevceleridir. Üçüncüsü, zev-
celerinin başlarını taramak, yemeklerini pişirmek, odaları süpür-
mek, çamaşır yıkamak ve ev işlerini yapmak için dâima evlerinde 
bulunan hizmetçi kadınlardır. Hâricdeki işleri yapan, mescidde 
ezân okuyan Bilâl, Selmân, Suheyb de, hâne-i se’âdetden yir ve 
içerlerdi. Hazret-i Fâtıma ile kıyâmete kadar, çocukları, Ehl-i 
beytdirler. Bunları, âsî olsalar da, sevmek lâzımdır. Bunları sev-
mek, kalb ile, beden ile ve mal ile yardım, hürmet ve ri’âyet etmek 
îmân ile ölmeğe sebeb olur. Sûriyenin Hamâ şehrinde, seyyidler 
için mahkeme vardı. Mısrdaki Abbâsî halîfeleri zemânında, haz-
ret-i Hasenin “radıyallahü teâlâ anh” evlâdlarına (Şerîf) ismi veri-
lerek beyâz sarık sarmaları, hazret-i Hüseynin “radıyallahü teâlâ 
anh” evlâdına (Seyyid) ismi verilerek, yeşil sarık sarmaları tensîb 
edildi. Bu mubârek sülâleden doğan mubârek çocuklar, iki şâhidi 
ile, hâkim huzûrunda tescîl edilirdi. Sultân Abdülmecîd hân “rah-
metullahi teâlâ aleyh” zemânında, mason Reşîd pâşa bu mahke-
meleri kaldırdı. Soysuz ve mezhebsiz olanlara da seyyid denildi. 
Uydurma acem seyyidleri her tarafa yayıldı. (Fetâvel-hadîsiy-
ye)de diyor ki, (Sadr-ı evvelde, Ehl-i beytden olanların hepsine 
şerîf denilirdi. Meselâ, şerîf-i Abbâsî, şerîf-i Zeynelî denirdi. Fâtı-

– 243 –



mî sultânları, şî’î idi. Yalnız Hasen ve Hüseyn evlâdına şerîf dedi-
ler. Mısrdaki Türkmen sultânlarından Eşref Şa’bân bin Hüseyn 
773 [m. 1371] senesinde, seyyidlerin şerîflerden ayrılmaları için, ye-
şil sarık sarmalarını emr eyledi. Bu âdetler her yere yayıldı ise de, 
şer’î bir değeri yokdur). (Mir’ât-i kâinât)da ve (Mevâhib-i ledün-
niyye)nin türkçe tercemesinde ve Zerkânî şerhinde, yedinci mak-
sadın üçüncü faslında, bu husûsda tafsîlât vardır. 

EK: Ehl-i sünnet olmıyanlar, bugün yurdumuzdaki müslimân-
ları aldatmağa çalışıyorlar. Hazret-i Alî ile harb edenleri ve bilhâs-
sa hazret-i Mu’âviyeyi kötülemek için, islâm âlimlerinin kitâbların-
dan vesîka, delîl bulamıyorlar. Abbâsî târîhcilerinin, göze girmek, 
mal ve mevkı’a kavuşmak için uydurdukları acıklı hikâyelere ken-
dileri de katarak, müslimân yavrularını aldatmağa kalkışıyorlar. 
Türkçe (Kısas-ı Enbiyâ) kitâbındaki yazıları da değişdirerek, ken-
dilerine yalancı şâhid yapıyorlar. Memleketimizdeki müslimânları 
ayırmak ve kardeşi kardeşe düşman etmek istiyen hâinlerin nasıl 
iftirâ etdiklerini, yalan söylediklerini anlatmak için, Kısas-ı Enbi-
yâdan birkaç satırı kıymetli okuyucularımıza bildirmeği uygun gö-
rüyoruz: 

(Kısas-ı Enbiyâ), yedinci cüz’, 107.ci sahîfede diyor ki, (Haz-
ret-i Hasen “radıyallahü anh” çok evlenir ve çok boşar idi. Aldığı 
kızlar, ona âşık olurdu. Zevcesi Ca’de, kendisini boşıyacağından 
üzülerek hazret-i Haseni zehrledi). Görülüyor ki, hazret-i Haseni, 
zevcesi Ca’de kıskançlık yüzünden zehrlemişdir. Mezhebsizlerin 
dediği gibi, Mu’âviyenin “radıyallahü teâlâ anh” bu işde hiçbir su-
çu ve bilgisi yokdur. 

Yüzdoksanüçüncü sahîfede diyor ki: (Hicretin altmışıncı sene-
sinde, hazret-i Mu’âviye hastalandı. Oğlu Yezîdi çağırdı. Ona uzun 
nasîhat etdi. Bu arada, Kûfe halkı, hazret-i Hüseyni senin üzerine 
yürütebilirler. Ona gâlib olursan, onu afv et! İhsân eyle! O bize çok 
yakındır. Üzerimizde büyük hakkı vardır ve Resûlullahın torunu-
dur dedi). Mu’âviyenin “radıyallahü teâlâ anh” Ehl-i beyte olan 
sevgisi ve saygısı bu sözlerinden, pek iyi anlaşılmakdadır. 

Hazret-i Mu’âviyenin hastalığı ağırlaşınca (Resûlullah “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” bana bir gömlek giydirmişdi. Bereketlenmek 
için, onu bugüne kadar sakladım. Birgün kesdiği tırnakları ve mu-
bârek saçının kıllarını bir şişe içine koyup saklamışdım. Ölünce, o 
gömleği bana giydiriniz! O tırnakları ve mubârek saçının kıllarını 
gözlerime ve ağzıma koyunuz. Belki onların hurmetine Cenâb-ı 
Hak, beni afv eder) dedi. 

Yüzdoksandördüncü sahîfesinde diyor ki, hazret-i Mu’âviye, 
uzun boylu, beyâz, heybetli, çok sabrlı ve çok yumuşak huylu idi. 

– 244 –



Yumuşaklığı atalar sözü olmuşdur. Birgün huzûruna bir adam gel-
di ve ağır ve kaba hareket etdi. Hazret-i Mu’âviye birşey söyleme-
di. Buna da mı sabr edeceksin denildikde, (Saltanatımıza saldırmı-
yanların sözüne ilişmeyiz) dedi. 

Yüzdoksanbeşinci sahîfesinde diyor ki: Hazret-i Alî “radıyalla-
hü anh” buyurdu ki, (Mu’âviyenin idâresini kötülemeyiniz! Zîrâ 
Onu gayb ederseniz başların kopduğunu ve düşdüğünü görürsü-
nüz). 

(Mir’ât-i Kâinât) kitâbında diyor ki: (Mu’âviye “radıyallahü 
anh”, Mekkenin feth edildiği gün babası Ebû Süfyân ile birlikde 
Resûlullahın önünde îmâna geldi. Îmânları kuvvetli idi. Resûlulla-
hın kâtiblerinden idi. Resûlullah birkaç kerre, bunun için, (Yâ 
Rabbî! Bunu doğru yolda bulundur ve başkalarının da, doğru yola 
gelmelerine bunu sebeb kıl!) buyurdu. Bir kerre de, (Yâ Rabbî! 
Mu’âviyeye ilm ve hesâb öğret! Onu azâbdan koru! Yâ Rabbî! O-
nu memleketlere hâkim kıl!) diye düâ buyurdu. Bir kerre de, (Ey 
Mu’âviye, memleketlere hâkim olduğun zemân, iyilik et!) buyur-
du. Bu düâyı işitdiğim zemândan beri halîfe olacağım günü bekli-
yordum demişdir. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, birgün 
bir hayvana binip, arkasına hazret-i Mu’âviyeyi almışdı. Giderken 
(Yâ Mu’âviye! Bana hangi uzvun dahâ yakın?) buyurdu. Karnım 
dedikde, (Yâ Rabbî! Sen bunu ilmle ve yumuşak huyla doldur!) 
buyurdu. Hazret-i Mu’âviyenin afvı ve yumuşaklığı o kadar çok idi 
ki, iki büyük cildlik kitâb halinde yazılmışdır. Arabistânda dört dâ-
hî yetişmişdir. Birincisi Mu’âviyedir. Hazret-i Ömer, Mu’âviyeye 
bakdıkca, (Arab hâkimlerinden, Acem pâdişâhları gibi şânlı ve 
kuvvetli olan budur) buyururdu. O kadar çok ihsân sâhibi idi ki, 
hazret-i Hasen, çok borçluyum dedikde, seksenbin altın vermiş-
dir.) [Hazret-i Mu’âviyenin Ehl-i beyte olan sevgisi ve yardımı, bu-
radan anlaşılmakdadır.] 

Kudüs şehrinin birinci fâtihi hazret-i Ömer, ikinci fâtihi hazret-i 
Mu’âviye idi. Hazret-i Mu’âviye islâm memleketlerini, Afrikada, 
Tunusa, Asyada Buhârâya ve Yemenden İstanbula kadar genişle-
tip, bu geniş memleketlere hâkim oldu. Heybetli, nûrlu, yakışıklı, 
güzel huylu, sevimli, işlerinde isâbetli, şânlı, şerefli bir devlet baş-
kanı idi. Temiz ve yeni, şık giyinir, seçme atlara biner, saltanat sü-
rerdi. Fekat Eshâb-ı kirâmdan olduğu için, Resûlullahın “sallalla-
hü teâlâ aleyhi ve sellem” sohbeti bereketi ile, islâmiyyetden ayrıl-
makdan muhâfaza olunmuş idi. 

Abdülhak-ı Dehlevî hazretlerinin fârisî (Medâric-ün nübüvve) 
kitâbında 417. ci sahîfede ve (Mevâhib-i ledünniyye) tercemesi bi-
rinci cild 181. ci sahîfede diyor ki: Ebû Süfyân bin Harb Tâif gazâ-

– 245 –



sında çok kahramanlık etdi. Bir gözü kör oldu. Resûlullah “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” buyurdu ki, (Yâ Ebâ Süfyân! Hangisini is-
tersin? Eğer dilersen, düâ edeyim, gözün yerine gelsin. Eğer diler-
sen Allahü teâlâ, Cennetde sana bir göz versin) buyurdu. Ebû Süf-
yân: Yâ Resûlallah! Cennetde göz verilmesini isterim dedi ve avu-
cunda duran gözünü yere atdı. Ebû Süfyân hazretleri Yermük ga-
zâsında da, çok kahramanlık etdi. İkinci gözü de çıkdı. Orada şe-
hîd oldu. 

(Kısas-ı Enbiyâ) 314. cü sahîfesinde diyor ki, Mekkenin fethin-
den sonra, Ebû Süfyân ile oğlu Mu’âviye, Resûlullah ile birlikde 
Medîneye hicret etdiler. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, 
Ebû Süfyânı Necrân vilâyetine vâlî ta’yîn buyurdu. Hazret-i 
Mu’âviyeyi de vahy kâtibi yapdı. 

Kısas-ı Enbiyâda 476. cı sahîfesinde diyor ki, Yermük gazâsın-
da müslimânlardan üçbin kişi şehîd oldu. İçlerinde Eshâb-ı kirâm-
dan çok zevât var idi. Ebû Süfyânın dahî bir gözüne ok gelerek kör 
oldu “radıyallahü anhüm ecma’în”. 

Abdülhak-ı Dehlevî hazretlerinin (Medâric-ün-nübüvve) kitâ-
bı, ikinci cild, altıyüzseksendördüncü sahîfesinde diyor ki: Şâm vâ-
lîsi Yezîd bin Ebî Süfyân vefât edeceği zemân, yerine kardeşi
Mu’âviyeyi vâlî yapdı. Halîfe hazret-i Ömer, hazret-i Mu’âviyenin
vâlîliğini tasdîk eyledi. Hazret-i Ömer vefât edinciye kadar dört se-
ne ve hazret-i Osmân, hazret-i Alî ve hazret-i Hasen zemânlarında 
onaltı sene Şâmda vâlî olarak kaldı. Hicretin kırkbirinci senesinde, 
hazret-i Hasenin halîfeliği bırakması üzerine, meşrû’ halîfe oldu. 
Şâmda yirmi sene de halîfelik yapıp, yetmişsekiz yaşında iken (lâk-
ve) denilen hastalığa yakalanarak vefât etdi. Hazret-i Osmânı şe-
hîd eden kâtillerin yakalanarak cezâlarının hemen verilmesini iste-
yenlerden idi. Hazret-i Alî ise, hilâfet işlerinin karışmaması için, bu 
cezânın gecikdirilmesini istedi. Bunun üzerine hazret-i Mu’âviyeyi 
vâlîlikden azl eyledi. İmâm-ı Süyûtînin, imâm-ı Ahmedin Müsned 
kitâbından alarak bildirdiği hadîs-i şerîfde, Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem, (Yâ Rabbî! Mu’âviyeye yazı yazmağı ve hesâb öğ-
ret ve onu azâbdan koru!) buyurdu. 

Kısâs-ı Enbiyânın ve kıymetli din kitâblarının (radıyallahü 
anh) diyerek hayr düâ etdikleri ve medh-ü senâ eyledikleri ve son 
nefeslerine kadar islâmiyyete hizmet için çalışdıklarını bildirdikle-
ri, Ebû Süfyâna ve oğlu Mu’âviyeye “radıyallahü teâlâ anhümâ” 
dil uzatanların ve Resûlullahın bu iki sahâbîsini kötüliyenlerin ne 
kadar yanlış yolda oldukları yukarıdaki yazılardan anlaşılmakda-
dır. 

– 246 –



ESHÂB-I KİRÂMIN ÜSTÜNLÜKLERİ

Nişâncızâde denmekle anılan Muhammed bin Ahmed efendi-
nin “rahime-hullahü teâlâ” birçok kitâblardan toplıyarak hâzırla-
dığı (Mir’ât-ı kâinât) adındaki türkçe târîh kitâbı, Eshâb-ı kirâmın 
büyüklüğünü, kıymetlerini kısa ve açık anlatmakdadır. Biz de, bu 
kitâbdan, olduğu gibi aşağıya alıyoruz. Nişâncızâde, hicretin 962 
yılında tevellüd, 1031 [m. 1622] yılında vefât etmişdir. Kitâbını on-
dördüncü Osmânlı pâdişâhı olan birinci sultân Ahmed hân zemâ-
nında temâmlamışdır. 

Sahâbî kime denir: Âlimlerin çoğuna göre, kadın veyâ erkek, 
çocuk veyâ büyük bir müslimân, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve 
sellem” efendimizi çok az da olsa, bir kerre görürse, kör olan, bir 
kerre konuşursa ve îmân ile vefât ederse, buna sahâbî denir. Kâfir 
iken görüp de, Resûlullahın vefâtından sonra îmâna gelen veyâ 
müslimân iken görüp, sonra mürted olan, sahâbî değildir. Sahâbî 
oldukdan sonra mürted olup, Resûlullahın vefâtından sonra, tek-
râr îmâna gelen, sahâbî olur. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” Cin sınıfına da Peygamber olduğu için, Cin de, sahâbî olur. 
Birkaç sahâbîye (Eshâb-ı kirâm) veyâ (Sahâbe) denir. 

Eshâb-ı kirâmın üstünlüğü: (Mevâhib-i ledünniyye) kitâbında 
deniliyor ki, Peygamberlerden ve meleklerin üstünlerinden sonra, 
bütün yaratılmışların en üstünü, Eshâb-ı kirâmdır “aleyhimürrıd-
vân”. Eshâb-ı kirâmın her biri, bu ümmetin hepsinden dahâ üs-
tündürler. Muhammed aleyhisselâmın Peygamber olduğuna ina-
nan herkese, ya’nî her müslimâna, hangi ırkdan, hangi memleket-
den olursa olsun, Muhammed aleyhisselâmın ümmeti denir. Biz 
müslimânlar, Muhammed aleyhisselâmın ümmetiyiz. Her neka-
dar, bir hadîs-i şerîfde, (Ümmetim yağmur gibi hayrlıdır. Önce ge-
lenler mi, sonra gelenler mi dahâ hayrlıdır bilinemez) buyuruldu 
ise de, sevâbın çok olması, dahâ üstün olmağı göstermez. Çünki, 
Resûlullahı “sallallahü aleyhi ve sellem” görmek gibi üstünlük 
olamaz. Eshâb-ı kirâm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în”, Şâmı 
feth etdikleri zemân, hıristiyanlar bunları görünce, güzel hâllerine 
şaşdılar ve bunlar Îsâ aleyhisselâmın eshâbı olan Havârîlerden da-
hâ üstündürler dediler ve bunu söylerken yemîn etdiler. Düşma-
nın da şâhid olduğu bir üstünlüğe kim ne diyebilir? 

Âl-i İmrân sûresinin yüzonuncu âyet-i kerîmesinde meâlen, 
(Siz ümmetlerin hayrlısısınız) ve Tevbe sûresinin yüzüncü âyet-i 

– 247 –



kerîmesinde meâlen (Önce müslimân olanlardan, Muhâcirlerin ve 
Ensârın önce gelenlerinden ve bunların yolunda gidenlerden Alla-
hü teâlâ râzıdır ve bunlar da, Allahü teâlâdan râzıdırlar. Allahü te-
âlâ bunlar için, Cennetler hâzırladı. Bu Cennetlerin altından nehr-
ler akmakdadır. Bunlar Cennetlerde sonsuz olarak kalacaklardır) 
buyuruldu. Bir hadîs-i şerîfde, (Eshâbımı söğmeyiniz! Eshâbım-
dan sonra gelenlerden bir kimse, dağ kadar altın sadaka verse, Es-
hâbımdan birinin bir avuç arpa vererek kazandığı sevâba veyâ ya-
rısına kavuşamaz) buyuruldu. Münâvînin ve Beyhekînin bildirdik-
leri hadîs-i şerîfde, (Eshâbım gökdeki yıldızlar gibidir. Herhangi 
birisine uyarsanız, hidâyete kavuşursunuz!) buyuruldu. Bir hadîs-i 
şerîfde, (Eshâbıma düşmanlık etmekden sakınınız! Allahdan kor-
kunuz. Onları seven, beni sevdiği için sever. Onlara düşmanlık 
eden, bana düşmanlık etmiş olur. Onları inciten, beni incitmiş 
olur. Beni inciten de, elbette Allahü teâlâyı incitir) buyuruldu. Bir 
hadîs-i şerîfde, (İnsanların en iyisi, benim zemânımda bulunan 
müslimânlardır. Onlardan sonra en iyisi, onları görenlerdir. Onlar-
dan sonra da en iyisi, onları görenleri görenlerdir. Onlardan sonra 
gelenlerde iyi olmıyanlar da vardır) buyuruldu. Başka bir hadîs-i 
şerîfde, (Ümmetimin en iyisi, benim bulunduğum zemânda olan-
lardır. Onlardan sonra en iyisi, onlardan sonra gelenlerdir. Onlar-
dan sonra da en iyisi, dahâ sonra gelenlerdir) buyuruldu. Münâvî-
nin ve Tirmüzînin bildirdikleri hadîs-i şerîfde, (Beni gören ve beni 
görenleri gören bir müslimânı Cehennem ateşi yakmaz) buyurul-
du. Bu âyet-i kerîmeler ve hadîs-i şerîfler, Eshâb-ı kirâmın “radı-
yallahü teâlâ anhüm ecma’în” üstünlüğünü açıkça göstermekde-
dirler. 

Eshâb-ı kirâmın hepsini “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” üs-
tün bilmemiz, sevmemiz lâzımdır. Akâid kitâblarında, söz birliği 
ile deniliyor ki: (Eshâb-ı kirâmın herbirini büyük ve üstün bilmek, 
hepsine iyi gözle bakmak, herbirinin âdil ve sâlih olduğuna inan-
mak lâzımdır. Hiçbirine dil uzatmamak, la’net etmemek, düşman-
lık etmemek ve bir kısmını sevmek için başka Sahâbîlere düşman 
olmakdan sakınmak lâzımdır. Bir kısmına düşmanlık ederek, söğe-
rek, kötüliyerek, başka kısmın sevilmiş olacağını sanmakdan ka-
çınmalıdır. Böyle olduğu kesin vesîkalarla, kuvvetli senetlerle isbât 
edilmişdir). 

Sahâbeden birini, ondan dahâ yüksek bir sahâbîden, dünyâda-
ki işlerinden dolayı dahâ çok sevmek, fekat ötekinin dahâ üstün 
olduğuna inanmak günâh değildir. Meselâ bir kimse, hazret-i Alî-
nin “radıyallahü teâlâ anh” evlâdından olsa, ya’nî seyyid olsa, bu-
nun için hazret-i Alîyi hazret-i Ebû Bekrden dahâ çok sevse, fekat 

– 248 –



âhıret için, hazret-i Ebû Bekri hazret-i Alîden üstün tutsa, günâh 
olmaz. Çünki, dünyâ muhabbeti, insanın elinde değildir. 

Ehl-i sünnetin temel kitâblarından biri olan (Şerh-i Akâid) ki-
tâbında, Sa’deddîn-i Teftâzânî buyuruyor ki, (Eshâb-ı kirâm ara-
sındaki ayrılıkların, muhârebelerin iyi sebeblerle, güzel niyyetler-
le yapıldığına inanmamız lâzımdır. Eshâb-ı kirâmdan birini söğ-
mek, kötülemek câiz değildir. Hazret-i Âişe gibi nass ile üstünlü-
ğü bilinen bir sahâbîyi kötülemek küfrdür. Nass ile bildirilmemiş 
bir sahâbîyi kötülemek ise, bid’atdır ve büyük günâhdır). (Mevâ-
hib-i ledünniyye) kitâbında yazılı bir hadîs-i şerîfde, (Eshâbım 
anıldığı zemân, dilinizi tutunuz! Onların şânlarına lâyık olmıyan 
birşey söylemeyiniz!) buyuruldu. Bir hadîs-i şerîfde, (Eshâbımdan 
birini söğeni dövünüz) ve Taberânî ile Münâvînin bildirdikleri ha-
dîs-i şerîfde, (Peygamberleri söğen öldürülür ve Eshâbımı söğen 
dövülür) buyuruldu. Celâleddîn-i Süyûtî hazretlerinin (Câmi’ussa-
gîr) kitâbındaki hadîs-i şerîfde, (Eshâbımın kusûrları, yanlış hare-
ketleri olacakdır. Allahü teâlâ, onları bana bağışlıyacak, kusûrları-
nı afv edecekdir) buyuruldu. (Hülâsa-tül-fetâvâ) kitâbında diyor 
ki, (Hazret-i Ebû Bekri ve hazret-i Ömeri söğmek küfrdür. Fekat 
hazret-i Alîyi onlardan üstün sanmak, küfr değildir. Bid’atdir ve 
dalâletdir). İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfe hazretlerine, (Ehl-i sünnet 
ve cemâ’at) mezhebi nedir diye soruldukda, (Hazret-i Ebû Bekr 
ile hazret-i Ömerin en üstün olduklarına inanmak ve Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” iki dâmâdını sevmek ve abdest alır-
ken ayaklardaki iki mest üzerine mesh etmek ve iyi, kötü her müs-
limânın arkasında nemâz kılmakdır) cevâbını verdi. (Âdâb-ül-me-
nâzil) kitâbında, bir sahâbîyi bir kerre söğmek küfr değildir, dalâ-
letdir. Bir veyâ iki veyâ üç kerre söğen, döverek ta’zîr olunur. Üç-
den fazla söğen, katl olunur denilmekdedir. 

Ehl-i sünnet âlimleri, Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ an-
hüm ecma’în” üstünlük sırasını üçe ayırmışdır. 

1 — Muhâcirler: Mekke şehri alınmadan önce, Mekkeden veyâ 
başka yerlerden, vatanlarını, memleketlerini terk ederek, Medîne 
şehrine hicret edenlerdir. Bunlar, Resûlullahın “sallallahü teâlâ 
aleyhi ve sellem” yanına îmân ile gelmiş veyâ gelince îmân etmiş-
lerdir. Amr ibni Âs hazretleri bunlardandır. 

2 — Ensâr: Medîne şehrinde veyâ bu şehre yakın yerlerde ve 
Evs ve Hazrec adındaki iki arab kabîlesinde bulunan müslimânla-
ra (Ensâr) denir “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în”. Çünki Re-
sûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” efendimize her dürlü yar-
dımda ve fedâkârlıkda bulunacaklarına söz vermişler ve sözlerin-

– 249 –



de durmuşlardır. 
3 — Diğer Eshâb-ı kirâm “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în”: 

Mekke şehri alındığı zemân ve dahâ sonra, Mekkede veyâ başka 
yerlerde îmâna gelenlerdir. Bunlara Muhâcir ve Ensâr denmez. 
Yalnız sahâbî denir. İbni Esîr İzzeddîn Alî Cezrînin (Câmi’) kitâ-
bında, Muhâcirler Ensârdan, Muhâcirlerin önce gelenleri, Ensârın 
önce îmâna gelenlerinden ve Ensârın önce gelenleri, Muhâcirlerin 
sonra gelenlerinden dahâ üstün olduğu ve fekat, sonra îmâna ge-
len nice sahâbînin, önce îmâna gelenlerden üstün olduğu yazılıdır. 
Meselâ, hazret-i Ömer ve Bilâl-i Habeşî, kendilerinden önce îmâ-
na gelen nice Sahâbîden dahâ üstündürler. İmâm-ı Süyûtînin (Tâ-
rîh-ul-Hulefâ) kitâbında diyor ki: Ehl-i sünnet âlimleri, söz birliği 
ile bildirmişdir ki, Eshâb-ı kirâmın en üstünleri, Resûlullahın dört 
halîfesidir. Bunlardan sonra en üstünleri, Aşere-i mübeşşereden, 
ya’nî Cennet ile müjdelenmiş olan on kişiden geri kalan altısı ile 
hazret-i Hasen ve hazret-i Hüseyndir. Bunlardan sonra en üstünle-
ri bu oniki kişiden başka, Bedr gazâsında bulunan üçyüzonüç (313) 
Sahâbîdir. Bunlardan sonra üstün olan, Uhud gazâsında bulunan 
yediyüz (700) kahramandır. Bunlardan sonra üstün olan hicretin 
altıncı senesinde, ağaç altında Resûlullaha, (Ölmek var, dönmek 
yok) diye söz veren bindörtyüz (1400) kişidir. Bu sözleşmeğe 
(Bî’at-ı Rıdvân) denir. 

(Bahr-ül-Ulûm) adındaki tefsîrde bildirilen hadîs-i şerîflerde, 
(Ümmetimin en merhametlisi Ebû Bekrdir. Dinde en kuvvetli
olan Ömerdir. Hayâsı en çok olan, Osmândır. Ahkâm-ı islâmiyye-
de her süâli cevâblandıran Alîdir. Halâl ve harâm olanları en iyi 
bilen Mu’âzdır. Kur’ân-ı kerîmi en güzel okuyan Ubeyy bin
Kâ’bdır. Münâfıkları tanıyan, Huzeyfetibni Yemândır. Îsâ aleyhis-
selâmın zühdünü görmek isteyen Ebû Zerin zühdüne baksın! Cen-
net, Selmân-ı Fârisîye âşıkdır. Hâlid bin Velîd, Allahın kılıcıdır. 
Hamza, Allahü teâlânın arslanıdır. Hasen ve Hüseyn Cennet 
gençlerinin en üstünüdür. Ca’fer bin Ebî Tâlib, Cennetde melek-
lerle berâber uçar. Cennet kapısını ilk açacak olan Bilâldir. Benim 
Kevser havuzumdan ilk içecek olan Süheyb-i Rûmîdir. Kıyâmet 
günü melekler ilk önce Ebüdderdâ ile müsâfeha eder. Her Pey-
gamberin bir arkadaşı vardır. Benim arkadaşım Sa’d bin Mu’âzdır. 
Her Peygamberin Eshâbından seçdikleri vardır. Benim seçdikle-
rim, Talha ve Zübeyrdir. Her Peygamberin mahrem işlerini gören 
yardımcısı vardır. Benim yardımcım, Enes bin Mâlikdir. Her üm-
metde hakîm vardır. Benim ümmetimde hikmeti çok söyliyen Ebû 
Hüreyredir. Hassân bin Sâbitin sözleri Allah tarafından te’sîrlidir. 
Ebû Talhanın harb meydânındaki sesi, bir fırka askerden dahâ 

– 250 –



kuvvetlidir) buyurdu. (Bahr-ül-ulûm) kitâbını yazan Alâüddîn 
Alî Semerkandî sekizyüzaltmış (860) senesinde, Anadoluda Lâ-
rende şehrinde vefât etmişdir. 

İmâm-ı Süyûtî hazretleri (Târîh-ul-Hulefâ) kitâbında diyor ki: 
Hadîs-i şerîflerde, (Ümmetimin en merhametlisi Ebû Bekrdir. Al-
lahü teâlânın emrlerini yapmakda en şiddetlisi Ömerdir. Hayâsı en 
çok olanı Osmândır. Ahkâm-ı islâmiyyedeki zorlukları en çok çö-
zen Alîdir. Ümmetimin en emîni Ebû Ubeyde bin Cerrâhdır. Üm-
metimin en zâhidi Ebû Zerdir. İbâdeti en çok olan Ebüdderdâdır. 
Ümmetimin en halîmi ve cömerdi Mu’âviye bin Ebî Süfyândır) bu-
yuruldu. 

Resûlullahın vâlîleri: (Diyâr-ı Bekr)li kâdî Hüseynin dokuzyüz-
kırk (940) senesinde yazdığı (Hamis) kitâbında diyor ki, (Bâzân), 
Acem şâhı Husrev tarafından Yemen vâlîsi yapılmışdı. Îmâna gel-
di. Resûl aleyhisselâm onu vâlî olarak yerinde bırakdı. İlk İslâm 
vâlîsi Bâzândır. Resûl aleyhisselâm, Hâlid bin Sa’îdi, San’a şehri-
ne, Ziyâd bin Esedi Hadremût şehrine, Ebû Mûsel Eş’arîyi Aden 
şehrine, Ebû Süfyân bin Harbi Necrân vilâyetine, Mu’âviyenin bü-
yük kardeşi Yezîdi Teymâ şehrine, Attâb bin Esyedi Mekke şehri-
ne, Amr bin Âsı Ummân şehrine vâlî yapmışdır. Kâdî Hüseyn bin 
Muhammed, hicretin dokuzyüzaltmış (960) yılında Mekkede vefât 
etmişdir. 

Resûlullahın kâtibleri: Hazret-i Ebû Bekr, Ömer, Osmân, Alî, 
Talha, Zübeyr, Sa’d bin Ebî Vakkâs, Muhammed bin Seleme, Er-
kam bin Ebî Erkam, Abdüllah bin Erkam, Mugîre bin Şu’be, 
Ubeyy bin Kâ’b, Zeyd bin Sâbit, Ebû Süfyân bin Harb ve oğlu 
Mu’âviye ve büyük kardeşi Yezîd bin Ebissüfyân, Hâlid bin Velîd, 
Amr ibni Âs, Huzeyfe bin Yemândır. Bunlardan başka da kâtible-
ri vardı. Hepsi kırküç kişidir. İçlerinden en çok kâtiblik yapan, 
Zeyd bin Sâbit ile Mu’âviye bin Ebissüfyân idi “radıyallahü teâlâ 
anhümâ”. 

Yabancı memleketlere gönderdiği elçileri ondört kişidir. Bun-
lardan biri Amr bin Âs hazretleridir. Bunu Ummâna elçi olarak 
göndermişdir. Sonra Ummâna vâlî yapmışdır. 

(İstî’âb) adındaki kitâbda, ikibinyediyüzyetmiş erkek ve üç-
yüzseksenbir aded kadın Sahâbînin hâl tercemesi yazılıdır. (İstî’âb 
fî ma’rifetil Eshâb) kitâbını yazan hâfız Yûsüf bin Abdüllah Kur-
tubî 463 [m. 1071] de vefât etmişdir. (Mevâhib-i ledünniyye) kitâ-
bında diyor ki, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” vefâtına 
kadar îmâna gelenler sayısız ve hesâbsızdır. Mekke fethinde on-
bin, Tebük gazâsında yetmişbin, vedâ’ haccında doksanbin ve Re-

– 251 –



sûlullah vefât etdiği zemân yeryüzünde yüzyirmidörtbinden ziyâde 
Sahâbî mevcûd idi. 

Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” akrabâsından birkaç 
kişiden başka, Eshâb-ı kirâmın hepsi “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în” yaşça, Resûlullahdan küçük idiler. 

(Fevâyıh-ı Miskiyye) kitâbında, imâm-ı Vâkıdîden alarak diyor 
ki, Sahâbe-i kirâmdan en son vefât edenler şunlardır: 

Abdüllah bin Ebî Evfâ “radıyallahü teâlâ anh” hicretin sekse-
naltısında Kûfe şehrinde vefât etdi. 

Abdüllah bin Yesr, seksensekiz yılında Şâmda vefât etdi. 
Sehl bin Sa’d “radıyallahü teâlâ anh” hicretin doksanbirinde 

yüz yaşında Medînede vefât etdi. 
Enes bin Mâlik, doksanüç yılında Basrada vefât etdi. 
Ebuttufeyl Âmir bin Vâsile, hicretin yüzüncü senesinde Mek-

kede vefât etdi. Sahâbe-i kirâmın en son vefât edeni budur. 
Resûl aleyhisselâm, vefâtından sonra kimin halîfe olacağını 

hiçbir zemân, hiçbir kimseye açıkça bildirmedi. Vefâtından sekiz 
gün önce, hazret-i Ebû Bekri kendi yerine imâm ta’yîn buyurarak, 
halîfe olacağına işâret eyledi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” hasta olmadan çok evvel bir kerre mescide çıkmayıp, nemâzı 
kılsınlar diye emr buyurdu. Hazret-i Ebû Bekr bulunmadığı için, 
hazret-i Ömer imâm oldu. Resûl aleyhisselâm, hazret-i Ömerin 
sesini işitince, (Hayır, hayır, Allahü teâlâ ve müslimânlar Ebû 
Bekrden râzıdırlar, Ebû Bekr nemâzı kıldırsın!) buyurdu. Bir ker-
re de, hazret-i Alîye karşı buyurdu ki: (Eshâbım arasında senin en 
üstün olmanı Allahü teâlâdan üç kerre istedim. Allahü teâlâ, Ebû 
Bekrin en üstün olmasından râzı oldu). Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem”, kendisinden sonra hazret-i Ebû Bekrin halîfe 
olacağını, birçok zemân işâret buyurmuşdu. Meselâ, Medîneye 
hicret buyurup, Mescid-i şerîf yapılırken, mubârek eliyle temele 
bir taş koyup, hazret-i Ebû Bekre; taşını benim taşımın yanına 
koy, buyurdu. Sonra hazret-i Ömere; taşını Ebû Bekrin taşının ya-
nına koy buyurdu. Sonra hazret-i Osmâna; taşını Ömerin taşının 
yanına koy buyurdu. Hazret-i Osmân taşını Ömerin taşının yanına 
koyunca, (Benden sonra, bunlar halîfelerimdir) buyurdu. İmâm-ı 
Ahmedin Müsnedinde ve Münâvînin (Künûz-üddekâık) kitâbında 
bildirilen hadîs-i şerîfde, (Benden sonra, şu ikisine tâbi’ olunuz:
Ebû Bekr ve Ömere) buyuruldu. Bir kerre bir kadın gelip bir şey 
istedi. Sonra gel buyurdu. Gelip sizi bulamazsam ne yapayım, de-
yince, (Beni bulamazsan Ebû Bekre git! Benden sonra halîfem 
odur) buyurdu. Vefât edeceklerine yakın, (Bana kâğıd kalem geti-

– 252 –



riniz! Ebû Bekre birşeyler yazacağım) buyurdu ve sonra, (Allahü 
teâlâ ve müslimânlar Ebû Bekrden râzıdırlar) dedi. Allâme İbnül 
Hemmâm (Müsâyere) adındaki kitâbında diyor ki: Allahü teâlâ, 
hazret-i Ebû Bekrin halîfe olacağını Resûlüne “sallallahü teâlâ 
aleyhi ve sellem” bildirmişdi. Fekat, ümmetine söylemesini emr et-
memişdi. 

Hazret-i Ebû Bekr, Resûlullahdan iki sene ve birkaç ay sonra 
dünyâya geldi. Babası, Ebû Kuhâfe Osmândır. Yedinci babası 
olan Mürre, Resûlullahın da yedinci babasıdır. İsmi önceden Ab-
dülkâ’be idi. Resûl aleyhisselâm Abdüllah olarak değişdirdi. Ebû 
Bekr, Bekrin babası demekdir. Bekr isminde oğlu yokdur. Fekat, 
Arabistândaki âdete göre, oğlu olmak için, bir erkek babası diye 
soyadı konulurdu. Bunun için, kendisine Ebû Bekr demiş idi. Ce-
hennemden âzâd olduğu, çeşidli hadîs-i şerîflerde bildirildiği için, 
(Atîk), ya’nî (âzâd olmuş adam) da denir. Resûlullahın mi’râcını 
işitir işitmez, inanarak kâfirleri şaşkına çevirdiği için, Allahü teâlâ 
(Sıddîk) ismini vererek şereflendirdi. Beyâz yüzlü, za’îf, nûrlu bir 
zât idi. Îmâna gelmeden evvel Kureyş kâfirlerinin ileri gelenlerin-
den, büyüklerinden, sayılı olanlarından ve sözü tutulanlarından 
idi. Îmâna gelmeden önce de, çok afîf, ağırbaşlı, doğrulukla meş-
hûr idi. Hiç şerâb içmemiş, şi’r söylememişdi. Mekkenin sayılı 
tüccârlarından olup, pek zengin idi. Çok hayr yapar, iyiliği sever-
di. Îmâna gelmeden evvel, Resûlullah ile gençlik arkadaşı idi. Çok 
sevişirlerdi. Ticâret için gitdiği yerlerde, âhır zemân Peygamberi-
nin geleceğini, kendisinin ona sahâbî olacağını, kâhinlerinden ve 
din âlimlerinden çok işitmişdi. Resûlullah çağırınca, seve seve he-
men îmâna geldi. Annesi Ümmülhayr da, ilk îmâna gelenlerden-
dir. Fekat babası Osmân, ancak Mekkenin fethinde, çok yaşlı 
iken îmâna geldi. Eshâb-ı kirâm arasında, babası, anası ve çocuk-
larının ve torunlarının hepsi îmâna gelen, Ebû Bekrden başka 
kimse yokdu. 

Mekkede iken ve hicret ederken ve Medînede her gazâda ve 
harb olmıyan zemânlarda Resûlullahın yanından ayrılmadı. Bir 
iki def’a izn ile ayrılmışdır. Resûlullahın sâdık dostu ve sır arkada-
şı ve her işinde müsteşârı idi. (Allahü teâlâ, beni dört vezîr ile kuv-
vetlendirdi. İkisi melekdir. İsmleri Cebrâîl ve Mikâildir. İkisi de 
insandır. İsmleri Ebû Bekr ve Ömerdir) hadîs-i şerîfi, şerefinin 
yüksek olduğunu göstermekdedir. Eshâb-ı kirâm, Resûlullahın 
yanında, halka olarak otururlardı. Resûl aleyhisselâm, sağ yanına 
Ebû Bekri, sol yanına Ömeri oturturdu. Ebû Bekrin üstüne ve 
yok iken onun yerine, kimseyi oturtmazdı. Yeri boş kalırdı. Güzel 
huyları, cesâreti, cömerdliği, ilmi, zekâsı ve hele takvâsı Sahâbe-

– 253 –



nin hepsinden fazla idi. Hazret-i Alî, (İçimizde en cesûr Ebû Bekr-
dir) buyurdu. Resûlullah vefât edince, Arabistândaki köylülerin 
çoğu dinden çıkdı, mürted oldular. Hazret-i Ebû Bekr, halîfe olun-
ca, mürtedlerle harb etmeği emr buyurdu. Eshâb-ı kirâm, bütün 
Arabistâna karşı nasıl harb edebiliriz dediler. Kılıncını çekip iler-
ledi. Eshâb-ı kirâm arkasından yürüdüler. Velleyl sûresinin onye-
dinci âyet-i kerîmesi ile senâ buyuruldu. Resûl aleyhisselâmın 
(Ebû Bekrin malı gibi hiçbir kimsenin malı bana fâideli olmadı) 
buyurduğu, imâm-ı Ahmedin Müsnedinde ve Münâvîde yazılıdır. 
Ticâretden bütün kazancını Resûlullah için dağıtdı. 

Halîfe iken, ağır bir süâl çıkınca, cevâbını Kur’ân-ı kerîmde, 
bundan sonra bildiği hadîs-i şerîflerde arardı. Bulamayınca, Sahâ-
beye sorardı. Hadîs-i şerîf ile çözemezler ise, birlikde araşdırırlar, 
söz birliği olursa, öylece yapardı. Söz birliği olmazsa, kendi ictihâd 
ederdi. Hazret-i Ömer “radıyallahü teâlâ anh” halîfe iken, 
Kur’ân-ı kerîmde ve hadîs-i şerîflerde bulamadığını, Ebû Bekrin 
“radıyallahü teâlâ anh” ictihâdında bulursa, ona uyardı. Bulamaz-
sa, kendi ictihâd ederdi. 

Zekâsı şaşılacak kadar çokdu. Birgün Resûl aleyhisselâm, (Al-
lahü teâlâ, bir kuluna, dünyâ ile âhiretden hangisini istersin dedi. 
O kul, Rabbimin yanında olan ni’metleri isterim dedi) buyurunca, 
Resûlullahın vefât edeceğini hemen anlayıp çok ağladı. Eshâb-ı ki-
râm, hazret-i Ebû Bekrin bu çabuk anlayışına şaşıp kaldılar. Resûl 
aleyhisselâm, (Kur’ân-ı kerîmi en çok bilen, imâm olur) buyur-
muşdu. Vefât edeceği zemân, hazret-i Ebû Bekrin imâm olmasını 
emr edince, Eshâb-ı kirâm arasında, Kur’ân-ı kerîmi en çok anlı-
yanın kendisi olduğu haber verilmiş oldu. Hadîs-i şerîfleri ve Re-
sûlullahın edeblerini en çok bilen o idi. Eshâb-ı kirâm, sıkışdıkları 
şeyleri ondan sorar, öğrenirlerdi. Kendisinden bizlere az sayıda 
hadîs-i şerîf ulaşmasının sebebi, Resûlullahdan sonra az yaşadığı 
ve bu kısa zemânı, mürtedlerle ve âsîlerle savaşda geçirdiği içindir. 
Rü’yâ ta’bîrinde, Eshâb-ı kirâmın en üstünü idi. Tâbi’înin büyük-
lerinden olan ve rü’yâ ta’bîri ile meşhûr olan İbni Sîrîn, (Resûlul-
lahdan sonra, rü’yâ ta’bîrinde en üstün olan Ebû Bekrdir) demiş-
dir. Arab kabîlelerinin ve hele Kureyş kabîlesinde olanların soyla-
rını saymakda en bilgili idi. İleriyi görüşü, buluşu, tedbîr alışı da, 
herkesden üstün idi. Resûl aleyhisselâm dünyâ işlerinin hepsini 
ona danışırdı. Bir hadîs-i şerîfde, (Cebrâîl bana dedi ki: Allahü te-
âlâ Ebû Bekr ile danışmayı sana emr ediyor) buyuruldu. Âl-i İm-
rân sûresi yüzellidokuzuncu âyetinde, (İşlerinde onlara danış!) 
emri, hazret-i Ebû Bekr ve hazret-i Ömer ile müşâvere etmek için 
geldi. Eshâb-ı kirâm arasında, Kur’ân-ı kerîmin hepsini ezberliyen 

– 254 –



birkaç kişiden biri, hazret-i Ebû Bekrdir. 
Hazret-i Ebû Bekrin, Peygamberlerden sonra insanların en üs-

tünü olduğunu gösteren âyet-i kerîmeler ve pek çok hadîs-i şerîf 
vardır. Bunlardan birkaçını bildirelim: 

Tevbe sûresinin kırkbirinci âyetinde meâlen, (Mağaradaki iki 
kişinin ikincisi) buyuruldu. Bu âyet-i kerîme, hazret-i Ebû Bekri 
“radıyallahü teâlâ anh” medh etmekdedir. Velleyl sûresinin beşin-
ci âyeti, hazret-i Ebû Bekrin şânını bildirmekde olduğu, söz birliği 
ile haber verilmişdir. Yine bu sûrenin onyedinci âyeti, hazret-i Ebû 
Bekr için nâzil oldu. Bekara sûresinin 274. cü âyeti, Ebû Bekr hak-
kında nâzil olduğu da bildirilmekdedir. Çünki, sadaka vermenin 
çeşidli sevâblarına kavuşmak için, geceleri onbin altunu gizli ola-
rak, onbin altunu da, gözönünde olarak ve gündüzleri de böyle 
onarbin altunu sadaka vermişdir. 

Deylemînin bildirdiği ve Münâvîde yazılı olan hadîs-i şerîfde, 
(Ebû Bekr-i Sıddîk, insanların en iyisi ve en üstünüdür. Yalnız 
Peygamber değildir) buyuruldu. Yine Deylemînin bildirdiği ve 
Münâvîde yazılı hadîs-i şerîfde, (Ebû Bekrin ismi, gök ehli arasın-
da atîkdir. Yeryüzünde de atîkdir) buyuruldu. 

Ebû Nu’aymın “rahime-hullahü teâlâ” bildirdiği ve Münâvîde 
yazılı hadîs-i şerîfde, (Ebû Bekr, Allahü teâlânın ateşden âzâd et-
diği kimsedir) buyuruldu. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Peygamberlerden başka Ebû Bekrden da-
hâ üstün bir kimse üzerine güneş doğmadı) buyuruldu. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Hiçbir kimse, bana sohbeti ile ve malı ile 
Ebû Bekr kadar fâideli olmadı. Eğer Rabbimden başka dost edin-
seydim, Ebû Bekri dost edinirdim) buyuruldu. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Ümmetimden en önce Cennete girecek 
olan, Ebû Bekrdir) buyuruldu. 

Deylemînin “rahime-hullahü teâlâ” bildirdiği ve Münâvîde ya-
zılı bir hadîs-i şerîfde, (Ebû Bekri sevmek ve ona şükr etmek, üm-
metimin hepsi üzerine vâcibdir) buyuruldu. 

Hatîb-i Bağdâdînin “rahime-hullahü teâlâ” bildirdiği ve Münâ-
vîde yazılı hadîs-i şerîfde, (Kıyâmet günü, insanların hepsi hesâb 
olunur. Yalnız Ebû Bekr olunmaz) buyuruldu. 

Bir hadîs-i şerîfde, (İyi huylar üçyüzaltmış dânedir. Allahü te-
âlâ dilerse, bir kuluna bu huylardan birini verir. Bu huyundan do-
layı, onu Cennete sokar) buyuruldukda, hazret-i Ebû Bekr, (Yâ 
Resûlallah! O huylardan birisi bende var mıdır?) dedikde, (Evet, 
sende o huyların hepsi vardır) buyuruldu. 

– 255 –



Birgün, (Ey mutmainne olan nefs!..) âyet-i kerîmesi sonuna ka-
dar okundu. Hazret-i Ebû Bekr “radıyallahü teâlâ anh”, (Yâ Re-
sûlallah! Bu ne güzel şeydir) dedikde, (Sen ölürken, melek, sana 
böyle söyliyecekdir) buyurdu. 

Hazret-i Ebû Bekr, bir kerre Sahâbeden birine incindi. Resûl 
aleyhisselâm bunu işitince, Eshâb-ı kirâmı toplayıp, (Allahü teâlâ, 
beni size Peygamber gönderdi, inanmadınız. Yalnız Ebû Bekr 
inandı. Bana malı ile, canı ile yardım etdi. Benim hâtırım için, bu 
arkadaşımı incitmeyiniz!) buyurdu. O günden sonra hiç kimse, 
hazret-i Ebû Bekri incitecek bir şey söylemedi ve yapmadı “radı-
yallahü teâlâ anh”. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Cebrâîl aleyhisselâma, hazret-i Ömerin üs-
tünlüklerini sordum. Cebrâîl bana, Ömerin üstünlüklerini, Nûh 
aleyhisselâmın peygamberlik zemânı kadar, (ya’nî 950 sene) anlat-
sam bitiremem. Bununla berâber, Ömerin bütün iyilikleri Ebû 
Bekrin iyiliklerinden birisi kadardır dedi) buyurdu. 

En çok kimi seviyorsun, yâ Resûlallah “sallallahü teâlâ aleyhi 
ve sellem” denildikde, (Âişeyi) buyurdu. Erkeklerden kimi dedik-
lerinde, (Âişenin babasını) buyurdu. Ondan sonra kimi denildik-
de, (Ömer bin Hattâbı) buyurdu. 

Birgün, hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömeri “radıyallahü teâlâ 
anhümâ” göstererek, (Bu ikisi Peygamberlerden başka, Cennetde-
ki insanların en üstünüdür) buyurdu. 

Birgün, Resûlullahın sağ yanına Ebû Bekr, sol yanına Ömer 
“radıyallahü teâlâ anhümâ” geldiler. Mubârek elleri ile herbirinin 
elinden tutup, mescid-i şerîfe girdi ve (Kıyâmet günü, üçümüz böy-
le geliriz) buyurdu. 

Birgün hazret-i Ebû Bekrle hazret-i Ömeri görünce, (Bu ikisi 
benim gözüm ve kulağım yerindedir) buyurdu. 

Birgün bu ikisine karşı, (Beni ikiniz ile kuvvetlendiren Allahü 
teâlâya hamd olsun!) buyurdu. 

Bir hadîs-i şerîfde, ikisine karşı, (İkinizin uyuşduğunuz her şey-
de, sizden ayrılmam) buyurdu. 

Deylemînin “rahime-hullahü teâlâ” bildirdiği ve Münâvîde ya-
zılı hadîs-i şerîfde, (Her Peygamberin halîli vardır. Benim halîlim 
Ebû Bekrdir) buyurdu. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Her Peygamberin ümmeti arasından çok 
sevdiği kimseler vardır. Benim seçdiğim, Ebû Bekr ve Ömerdir) 
buyuruldu “radıyallahü teâlâ anhümâ”. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Ümmetimden, lâ ilâhe illallah kelimesini 

– 256 –



istediğim gibi, Ebû Bekr ile Ömeri sevmelerini de istiyorum) bu-
yurdu “radıyallahü teâlâ anhümâ”. 

İbni Adînin “rahime-hullahü teâlâ” bildirdiği ve Münâvîde ya-
zılı olan hadîs-i şerîfde, (Ebû Bekr ile Ömeri sevmek îmândır. 
Bunlara düşmanlık küfrdür) buyurdu. Bu hadîs-i şerîfden dolayı, 
âlimlerin hepsi, hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Ömere söğmek ve 
düşmanlık etmek küfr olduğunda söz birliğine varmışlardır ve Al-
lahü teâlâ, şî’îlere la’net etsin demişlerdir. 

Bir hadîs-i şerîfde, (Ebû Bekrin îmânı, bütün insanların îmân-
ları toplamı ile dartılsa, Ebû Bekrin îmânı dahâ ağır gelir) buyurul-
du “radıyallahü teâlâ anh”. 

Hazret-i Alî buyuruyor ki, (Hangi iyilikde birinciliği kazanmak 
istedimse, Ebû Bekri hepsinde kendimden ilerde buldum). Yine 
buyuruyor ki, (Resûlullahdan sonra insanların en hayrlısı Ebû 
Bekr ile Ömerdir. Bir mü’minin kalbinde, benim sevgim ile Ebû 
Bekre ve Ömere düşmanlık birarada bulunamaz). Hazret-i Alî her 
hutbesinde, (Yâ Rabbî! Hulefâ-i râşidîni ıslâh eylediğin gibi, bizi 
de ıslâh eyle!) derdi. Hulefâ-i râşidîn kimlerdir denildikde, gözleri 
yaşla dolup, (Onlar, benim çok sevdiğim, Ebû Bekr ile Ömerdir) 
buyurdu. 

Hazret-i Ömer “radıyallahü teâlâ anh” dâimâ (Ebû Bekr bizim 
seyyidimizdir) derdi. Yine o, (Keşki, Ebû Bekrin göğsünde bir kı-
lı olsaydım) buyurdu. Yine o, (Cennetde, her ân Ebû Bekri gör-
mek isterim) derdi. Yine hazret-i Ömer, (Hiçbir iyilikde, Ebû Bek-
re yetişemedim) buyurdu. 

Hazret-i Ebû Bekrin “radıyallahü teâlâ anh”, re’feti, merhame-
ti pekçok olduğu için, ona (Evvâh) derlerdi “radıyallahü teâlâ 
anh”. 

Cebrâîl aleyhisselâmın Resûlullah ile konuşduğunu, yalnız haz-
ret-i Ebû Bekr “radıyallahü teâlâ anh” işitirdi. 

Büyük âlim Bedreddîn Mahmûd bin Ahmed Aynî “rahime-
hullahü teâlâ” (Zeynül-mecâlis) kitâbında diyor ki, hazret-i Ebû 
Bekr-i Sıddîk “radıyallahü anh”, (İnsana zarar dilinden gelir) ata 
sözüne göre, Allahü teâlânın râzı olmadığı birşeyi söylememek 
için, oniki sene mubârek ağzına taş koyardı. İslâmiyyete veyâ ede-
be uygun birşey söyliyeceği zemân, taşı çıkarırdı. Yaz günlerinde 
oruç tutar, kış günlerinde tutmazdı. Allahü teâlâdan o kadar çok 
korkardı ki, bir kuş görüp, (Ey kuş ne mutlu sana ki meyveleri yir-
sin. Yapraklar arasında gölgelenirsin. Kıyâmetde hesâba çekil-
mezsin. Keşki, Ebû Bekr de senin gibi olsa idi) demişdi. Bir kerre 
de, (Keşki bir yeşil ot olaydım. Hayvanlar beni yiyeydi. Böylece, 

– 257 – Eshâb-ı Kirâm - F:17 



________________ 

kıyâmet günü yaratılıp hesâba çekilmeseydim) buyurdu. 
Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” vefât edince, Ensâr bi-

raraya toplanıp, bizden bir emîr, Muhâcirlerden de bir emîr olsun 
dediler. Hazret-i Ebû Bekr “radıyallahü teâlâ anh”, bunu işitince,
hazret-i Ömeri “radıyallahü teâlâ anh” yanına alıp, oraya geldi ve 
(Halîfeler Kureyş kabîlesindendir) hadîs-i şerîfini okudu. Hazret-i 
Ömer de (Ey Ensâr! Resûlullahın hazret-i Ebû Bekri imâm yapdı-
ğını unutdunuz mu? Hanginiz Ebû Bekrden dahâ üstün olduğunu 
söyliyebilir?) dedi. Ensârın hepsi birden (Ebû Bekrden dahâ üstün 
olmağı söylemekden Allahü teâlâya sığınırız) dediler. Hepsi Ebû 
Bekri “radıyallahü teâlâ anh” halîfe seçdiler. Hazret-i Alî ile haz-
ret-i Zübeyr “radıyallahü teâlâ anhümâ” orada yokdu. Ertesi gün 
bunlar da mescide gelip, Eshâb-ı kirâmın hepsi “radıyallahü teâlâ 
anhüm ecma’în” hazret-i Ebû Bekri “radıyallahü teâlâ anh” söz-
birliği ile halîfe yapdı. Tefsîr kitâblarında diyor ki: Feth sûresinin, 
(Arâbdan size uymıyanlara söyle...) meâlindeki emri, hazret-i Ebû 
Bekrin hilâfetinin hak ve doğru olduğunu göstermekdedir. Çünki, 
bu âyet-i kerîme geldikden sonra, müslimânları kâfirlere karşı ga-
zâ etmeğe çağırmak, hazret-i Ebû Bekrin “radıyallahü teâlâ anh” 
mürtedler ile gazâya çağırmasından sonra olduğu muhakkakdır. 
Bu âyet-i kerîmede meâlen (Ona itâ’at ederseniz, Allahü teâlâ si-
ze sevâb verir) buyuruluyor. Hazret-i Ebû Bekrin hilâfeti “radıyal-
lahü teâlâ anh” haksız olsa idi, ona itâ’at edenlere sevâb verilir de-
nilmezdi. 

Emîr Cemâleddîn Yûsüf Zâhirînin (Mevridil-letâfe) kitâbında 
diyor ki, Allahü teâlâ, bütün insanlar arasında üç kimseye halîfe 
demişdir: Âdem aleyhisselâma, Dâvüd aleyhisselâma ve hazret-i 
Ebû Bekre “radıyallahü teâlâ anh”. 

Hazret-i Ebû Bekr, hazret-i Ömeri “radıyallahü teâlâ anhümâ” 
hâkim yapdı, hazret-i Osmânı “radıyallahü teâlâ anh” kâtib yapdı. 
Ebû Ubeyde “radıyallahü teâlâ anh” de emniyyet âmiri idi. Resû-
lullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” gümüş yüzüğünü par-
mağına takdı. Halîfe olunca da, ticâretini bırakmadı. Eshâb-ı ki-
râm “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” ticâret yapmasını uygun 
görmeyip, kendisine Beyt-ül-mâldan günde yarım koyun ve sene-
de 2500 akçe gümüş ve yazlık ve kışlık birer kat elbise verildi. 

Mir’ât-i kâinât kitâbından alınan yazı burada temâm oldu. 

Allahümme innî eûzü-bike min azâbil-kabri ve min azâbinnâr 
ve min fitnetil mahyâ velmemâti ve min fitnetil Mesîhiddeccâl. 

– 258 –



HAZRET-İ MU’ÂVİYE 
“radıyallahü anh” 

Hazret-i Mu’âviyenin büyüklüğünü, üstünlüğünü, islâm âlimle-
rinin çoğu kitâblarında bildirmiş ve bu yazılarını âyet-i kerîmeler-
le ve hadîs-i şerîflerle isbât etmişlerdir. Türkçe (İslâmda İlk Fitne) 
ve (Hak Sözün Vesîkaları) kitâblarında bu yazılardan ve vesîkalar-
dan çoğu bildirilmişdir. Aşağıda birkaç satır dahâ yazmak uygun 
görüldü. Bu yazılar, büyük islâm âlimi İbni Hacer-i Mekkî hazret-
lerinin (Tathîrülcenân vellisân) kitâbından terceme edilmişdir. Bu 
kitâb, ikinci def’a olarak 1385 (m. 1965) yılında Mısrda basılmışdır. 
Beşinci sahîfede buyuruyor ki: 

Hazret-i Mu’âviyede “radıyallahü teâlâ anh”, müslimânlık şe-
refi ve Eshâbdan olmak şerefi ve hadîs-i şerîflerde övülmüş olan 
Kureyş kabîlesinden olmak şerefi ve Resûlullaha “sallallahü aley-
hi ve sellem” nikâh ile akrabâ olmak şerefi toplanmışdır. Bu akra-
bâ olmak şerefi, o kadar yüksek bir şerefdir ki, böyle akrabâ olan-
ların Cennetde Resûlullahın yanında bulunacakları bildirilmişdir. 
Saydığımız üstünlüklerden herhangi birisi, bir müslimânda bulu-
nursa, onu sevmek lâzım gelir. Bu şereflerin hepsinin toplanmış ol-
duğu bir zâtın ise ne kadar çok sevileceğini, aklı ve insâfı olan her-
kes kolayca anlar. 

Eshâb-ı kirâm arasındaki ayrılıklar, döğüşmeler, birbirlerini 
sevmedikleri için değildi. Meselâ, Hâlid ibni Velîd ile Sa’d bin Ebî 
Vakkâs “radıyallahü teâlâ anhümâ” birşey üzerinde uyuşamamış-
lardı. Bir kimse, Sa’d ibni Ebî Vakkâsın yanında, Hâlid bin Velîdi 
kötülemeğe başladı. Sa’d ibni Ebî Vakkâs, bunu hemen susdurup, 
(Sus, ona birşey söyleme! Aramızdaki ayrılık, din kardeşliğimizi 
bozmaz) buyurdu. Bunun gibi, hazret-i Alî, sokakda Zübeyr bin 
Avvâm ile karşılaşdı. Hazret-i Osmân için olan birşeyden dolayı, 
birbirleriyle sertçe söyleşdiler. Zübeyrin oğlu Abdüllah, bundan 
dolayı, hazret-i Alîyi sövmeğe başlarken, babası çok kızdı ve oğlu-
nu döğdü. 

Bir hadîs-i şerîfde buyuruldu ki, (Ümmetimin azâbı dünyâda ve-
rilir.) Ya’nî dünyâda ümmetimin arasında olan fitneler, sıkıntılar, 
günâhlarının dökülmesine sebeb olur. Bunun gibi, dahâ nice hadîs-i 
şerîfler bildiriyor ki, Eshâb-ı kirâm arasındaki muhârebeler, yalnız 

– 259 –



dünyâda olan ayrılıkdır. Âhıretde, hepsine sevâb, ya’nî Cennet var-
dır. Eshâb-ı kirâmın her biri “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” her 
işinde, Allahü teâlânın rızâsını, sevgisini kazanmağa çalışır ve Onun 
emrine uymak zan etdikleri işe sarılırlardı. Ehl-i sünnet âlimleri “ra-
hime-hümullahü teâlâ” söz birliği ile bildiriyor ki, bir müslimân, bü-
yük günâh işleyince kâfir olmaz. O hâlde, hazret-i Alî ile muhârebe 
eden Eshâb-ı kirâma “radıyallahü teâlâ anhüm ecma’în” kâfir de-
mek, la’net etmek, onları söğmek, hiç câiz olmaz. 

Müslimânların en kıymetli ve temel iki kitâbından biri olan 
(Müslim) sahîhinde ve başka kitâblarda diyor ki, hazret-i Mu’âvi-
ye “radıyallahü teâlâ anh”, Resûlullahın kâtibi idi. Yanında yazar-
dı. Zeyd bin Sâbit “radıyallahü teâlâ anh” vahy yazardı. Mu’âviye, 
hem vahy, hem de mektûb yazardı. 

Abdüllah ibni Mubârek “rahime-hüllahü teâlâ” buyuruyor ki, 
(Hazret-i Mu’âviye “radıyallahü teâlâ anh”, Resûlullahın “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” yanında giderken, atının burnuna giren toz, 
Ömer bin Abdül’azîzden bin kerre dahâ kıymetlidir). Buradan, 
hazret-i Mu’âviyenin ne kadar yüksek olduğu açıkça anlaşılmakda-
dır. Hazret-i Mu’âviyenin “radıyallahü anh” üstünlüğünü anlatma-
ğa şu hadîs-i şerîf yetişir: Tirmüzî “rahime-hüllahü teâlâ” bildiriyor 
ki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” buyurdu: (Yâ Rabbî! 
Onu hâdî ve mühdî eyle!) Ya’nî, Onu doğru yola ulaşdır ve doğru 
yola ulaşdırıcı eyle!) 

Mu’cizelerine Ahmedin, yokdur adedle hesâb, 
etdiler ammâ sahâbe, ondan üç bini ta’dâd. 

Mu’cize, herkim nebîdir, sıdkına olur delîl, 
şöyle ki, gün olduğunu haber verir âfitâb. 

Mu’cize, bir de görülse, yetişir tasdîk için, 
göstermişdir, hod Muhammed, mu’cizât-ı bî hesâb. 

Sıdkına Kur’ân yeter ki, Hak sözüdür şübhesiz, 
zîrâ üstündür belâgatde, cümleye ol kitâb. 

Şöyle ki, cin ve beşer mislini yapamadılar, 
tâ ki bildiler, kelâmullah imiş bî irtiyâb. 

– 260 –



İYİ İNSAN OLALIM, HEP İYİLİK YAPALIM! 

Allahü teâlâ, iyi insanı sever, Allahü teâlânın sevgisini kazan-
mak için çalışana (Sâlih insan), (İyi insan) denir. Allahü teâlânın 
sevgisini kazanmış olana (Velî), (Evliyâ) denir. Başkalarının da iyi 
insan olması için çalışan Velîye (Mürşid) denir. İyi insan olmak 
için, Allahü teâlâya karşı iyi olmak ve Peygamber efendimize kar-
şı iyi olmak ve bütün insanlara karşı iyi olmak lâzımdır. Bir kimse-
de bu üç iyilikden biri bulunmazsa, buna iyi insan denilemez. Alla-
hü teâlâya karşı iyi olmak, Onun var olduğuna, bir olduğuna, her-
şeyi Onun yaratdığına, yapdığına inanmak demekdir. Her insanın, 
her canlının ve her cansız cismlerin ve kuvvetlerin yapdıkları her-
şeyi, O irâde edip, dileyip halk etmekde, var etmekdedir. Muham-
med aleyhisselâma karşı iyi olmak, Onun Allahü teâlânın Peygam-
beri olduğuna, bütün Peygamberlerin ve bütün insanların en üstü-
nü, en kıymetlisi olduğuna ve her sözünü Allahü teâlâ tarafından 
söylediğine (îmân etmek), inanmak ve Ona tâbi’ olmak, uymakdır. 
Onun sözlerine (Hadîs-i şerîf) denir. Ona inanmak ve uyabilmek 
için, Onun sözlerini, hareketlerini ve işlerini, iyi ve fenâ dedikleri-
ni öğrenmek lâzımdır. Ya’nî (İlm) lâzımdır. 

Müslimânın öğrenmesi lâzım olan bilgilere (İslâm ilmleri) de-
nir. İslâm bilgileri ikiye ayrılır: (Din bilgileri) ve (Fen bilgileri). 
Din bilgileri de ikiye ayrılır: (Beden bilgileri) ve (Kalb ile îmân bil-
gileri). Beden bilgileri, yapılması iyi ve lâzım [Farz] olan ve yapıl-
ması fenâ ve yasak [Harâm] olan şeyleri bildiren ilmlerdir. Din 
ilmlerini Muhammed aleyhisselâm bildirdi. Bunlara (İslâmiyyet) 
denir. Beden bilgilerine (Ahkâm-ı ilâhiyye) veyâ (Ahkâm-ı islâ-
miyye bilgileri) denir. İslâmiyyeti doğru olarak öğrenip anlatan ve 
kitâblarına yazan âlimlere (Ehl-i sünnet âlimleri) denir. Ehl-i sün-
net âlimleri, bu ilmleri, (Kur’ân-ı kerîm)den ve (Hadîs-i şerîf)ler-
den anlamışlar, kendi düşüncelerini karışdırmamışlardır. Kendi 
düşüncelerini de karışdıran âlimlere (Bid’at ehli) veyâ (Dinde re-
formcu), ya’nî sapık denir. Ehl-i sünnet âlimleri, ilmde (İctihâd) 
derecesine yükselmiş olan mürşidlerdir. Zemânlarında mevcûd 
olan fen bilgilerine de âşinâdırlar. 

Bir Mürşid-i kâmilin sohbetinde, ya’nî yanında bulunup, ah-
kâm-ı islâmiyye bilgilerini işiten kimse, hem ahkâm-ı islâmiyyeyi 
öğrenir. Hem de, Onun mubârek kalbinden yayılan nûrlara kavu-

– 261 –



şur. Bu nûrların yayılmasına (Feyz) denir. Güneş, dâimâ, gördüğü-
müz ziyâları neşr etdiği, yaydığı gibi, (ultra-viyole) ve (infera ruj) 
dediğimiz, görülemiyen şuâlar da neşr etmekdedir. Göremediğimiz 
(Laser), (Röntgen), (Katod) ve (Ölüm) şuâları da vardır. Herbiri-
ni hâsıl eden kaynakları vardır. Resûlullahın mubârek kalbinden 
dâimâ hâsıl olan, devâmlı fışkıran, görünmiyen şuâlar da vardır. Bu 
şuâlara [ışınlara] (Nûr) denir. Bu şuâlar, Eshâb-ı kirâmın, ya’nî ya-
nında bulunan müslimânların kalblerine, isti’dâdları, ya’nî alabile-
cekleri kadar geldi. Herkesin isti’dâdı, islâmiyyete uyduğu kadar-
dır. Eshâb-ı kirâmın her biri, Ehl-i sünnet âlimi idi. Her biri, kendi-
sine gelen nûrlardan, feyzlerden, Resûlullaha olan îmânının ve mu-
habbetinin kuvveti kadar alabildi. Ebû Bekr-i Sıddîkın îmânı ve 
sevgisi, hepsinden çok olduğu için, hepsinden çok feyz aldı. Birisi-
ni sevmek, onun sevdiklerini sevmek, onu üzenleri sevmemek, her 
işinde ona tâbi’ olmak, hizmet etmekdir. İnsanın kalbi, fosforesans 
madde gibidir. Aldığı nûrları saçar. Eshâb-ı kirâmın kalblerinin 
saçdığı nûrlar, Tâbi’înden, muhabbet sâhiblerinin kalblerine girdi. 
Böylece, her asrdaki muhabbet sâhibleri kendi mürşidlerinden, 
hem islâmiyyeti öğrendiler. Hem de feyz aldılar. 

Bir kimsenin kalbi, kendi mürşidinin kalbine, Resûlullahdan gel-
miş olan feyzlere kavuşursa, bunun îmânı kuvvetlenir. İslâmiyyete 
uyması, ibâdet yapması kolay ve tatlı olur. Nefsi, günâh, kötü arzûla-
rından vazgeçer. Aklı, ticâret, zırâat ile, halâl kazanmakla, fen, 
san’at, hukûk, cihâd ve astronomi gibi dünyâ işleri, hesâbları ile meş-
gûl olur, herkesin müşküllerini çözer ise de, kalbinde bunların hiçbi-
ri bulunmaz. İbâdetlerini ve her işi ve her iyiliği, yalnız Allahü teâlâ 
emr etdiği için yapar. Başka bir menfe’at düşünmez. Kalbine, rûh 
âleminin bilgileri gelir. Seyyid Abdülhakîm-i Arvâsî “rahmetullahi 
aleyh” böyle idi. Îmân ve fıkh bilgilerinden ve her meslekden, her 
fenden sorulanlara verdiği cevâblar, dinleyenleri hayretde bırakırdı. 
Çalışarak, akl ile öğrenilen din ve fen bilgilerine (İlm) denir. Mürşi-
din kalbine gelen bilgilere (Şühûd) ve (Ahvâl) denir. Allahü teâlânın 
ve sıfatlarının şühûduna (Ma’rifet) denir. Allahü teâlânın ma’rifeti, 
yalnız Onun var olduğunu, âlemin ya’nî her mahlûkun yok oldukla-
rını, aynadaki hayâl gibi, bir görünüş olduklarını anlamakdır. Sıfatla-
rının ma’rifeti, hiçbir şeye benzemediklerini anlamakdır. Bu iki 
ma’rifete, (Ma’rifet-ullah) ve (Fenâ-fillah) denir. Buna kavuşana 
(Ârif) denir. Ârif olan, kimseye kötülük yapamaz. Herkese hep iyi-
lik yapar. Allahü teâlânın sevgili kulu, bir mürşid olur. Hem islâmiy-
yet ilmlerini, hem de feyz yayar. Bunun yaydığı ilmlere mürşid den-
mez. İlmi yayan insana mürşid denir. Ya’nî mürşid, insan-ı kâmil de-
mekdir. Herkese, vatana, millete hayrlı, fâideli, olgun bir müslimân 

– 262 –



_______________ 

_______________ 

demekdir. Mürşidden feyz gelmesi için, islâmiyyeti bilmek ve tatbîk 
etmek [uymak] şartdır. Meselâ, bir kadın islâmiyyete uymak isterse, 
başını, saçını, kollarını, bacaklarını, yabancı erkeklere göstermemesi, 
sokağa çıkarken, yüzünden ve avuçlarından başka yerlerini örtmesi 
lâzımdır. İslâmiyyete uymıyana feyz gelmez. Hem de tevbe etmezse, 
Cehennem ateşinde yanacağı bildirildi. Gelen feyzlerden, kalbin ala-
bilmesi için de, mürşidin kemâlini anlamak ve inanmak ve kendisini 
bunun için sevmek lâzımdır. Böyle sevene, mürşidin kitâblarını okur-
ken de feyz gelir. Sohbetde mürşidi dinlerken veyâ kitâbını okurken, 
feyz almağa kavuşan kimse, mürşide uzakdan (Râbıta) yapınca, ya’nî 
sûretini, yüzünü hayâline getirince [hâtırlayınca] da feyz alır. Eski 
mürşidlerin kabrlerini ziyâret edince, onlardan da feyz alır. 

Allahümme salli alâ Muhammedin ve alâ Âlihi ve Sahbihi ve 
sellim. 

İmâm-ı Rabbânî müceddid-i elf-i sânî Ahmed Fârûkî Serhendî 
hazretlerinin birinci cild sekseninci mektûbu: 

SEKSENİNCİ MEKTÛB 
Bu mektûb, mirzâ Fethullah-i Hakîme yazılmışdır. Yetmişüç 

fırka içinde, kurtulan bir fırkanın, Ehl-i sünnet fırkası olduğunu 
bildirmekdedir: 

Hak teâlâ, Muhammed Mustafânın “alâ sâhibihessalâtü vesse-
lâm” nûrlu caddesinde yürümek nasîb eylesin! Fârisî mısra’ terce-
mesi: 

İş budur. Bundan başkası hiçdir. 
Hadîs-i şerîfde, müslimânların yetmişüç fırkaya ayrılacakları bil-

dirildi. Bu yetmişüç fırkadan herbiri, islâmiyyete uyduğunu iddi’â 
etmekdedir. Cehennemden kurtulacağı bildirilen bir fırkanın kendi 
fırkası olduğunu söylemekdedir. Mü’minûn sûresi, ellidördüncü 
[54] ve Rûm sûresi otuzikinci âyetinde meâlen, (Her fırka, doğru 
yolda olduğunu sanarak, sevinmekdedir) buyuruldu. Hâlbuki, bu 
çeşidli fırkalar arasında kurtulucu olan birinin alâmetini, işâretini, 
Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” şöyle bildirmekdedir: 
(Bu fırkada olanlar, benim ve Eshâbımın gitdiği yolda bulunanlar-
dır). İslâmiyyetin sâhibi kendini söyledikden sonra, Eshâb-ı kirâmı 
da “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în”, söylemesine lüzûm olma-
dığı hâlde, bunları da söylemesi, (Benim yolum, Eshâbımın gitdiği 

– 263 –



yoldur. Kurtuluş yolu, yalnız Eshâbımın gitdiği yoldur) demekdir. 
Nitekim Nisâ sûresi, yetmişdokuzuncu âyetinde meâlen, (Resûlüme 
itâ’at eden, elbette Allahü teâlâya itâ’at etmişdir) buyuruldu. Resû-
le itâ’at, Hak teâlâya itâ’at demekdir. Ona “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” uymamak, Allahü teâlâya isyândır. Allahü teâlâya itâ’atin, Re-
sûlüne itâ’atden başka olduğunu sananlar için nâzil olan, Nisâ sûre-
sinin, (Allahü teâlânın yolu ile, Resûlünün yolunu birbirinden ayır-
mak istiyorlar. Senin söylediklerinin ba’zısına inanırız, ba’zısına 
inanmayız diyorlar. İkisi arasında ayrı bir yol açmak istiyorlar. Bun-
lar, elbette kâfirdir) meâlindeki yüzkırkdokuzuncu âyeti, bunların 
kâfir olduklarını bildiriyor. Eshâb-ı kirâmın “rıdvânullahi teâlâ 
aleyhim ecma’în” yolunda gitmeyip de, Peygambere “aleyhissalâtü 
vesselâm” uyduğunu söyliyen, yanılıyor. Ona “sallallahü aleyhi ve 
sellem” uymuş değil, isyân etmiş oluyor. Böyle yol tutan, kıyâmetde 
kurtulamıyacakdır. Mücâdele sûresinin, (Doğru birşey yapdıklarını 
sanıyorlar. Biliniz ki, onlar yalancıdır, kâfirdir) meâlindeki onseki-
zinci âyeti bu gibilerin hâlini gösteriyor. 

Eshâb-ı kirâmın “aleyhimürrıdvân” yolunda giden, hiç şübhe 
yok ki, Ehl-i sünnet vel cemâ’at fırkasıdır. Allahü teâlâ, bu fırka-
nın yorulmadan, yılmadan çalışan büyüklerine, bol bol mükâfat 
versin! Cehennemden kurtulan fırka, yalnız bunlardır. Çünki, Pey-
gamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâbına “aleyhimür-
rıdvân” dil uzatan, bunlara uymakdan, elbette mahrûmdur. 

[Şî’îler, oniki kısmdır. Her kısmı da kollara ayrılmışdır. Ba’zısı 
abdestsiz, guslsüz gezer. Nemâz kılanları azdır. Hepsinin i’tikâdı, 
inanışı Ehl-i sünnetden ayrıdır. Alevî değildirler. (Alevî), Ehl-i 
beyti seven, onların yolunda giden kimse demekdir. İmâm-ı Alîye 
ve bunun hazret-i Fâtımadan olan çocuklarına (Ehl-i beyt) denir. 
Ehl-i beyti sevmek şerefini Ehl-i sünnet kazanmış, onları sevmeği, 
onların yolunda bulunmağı, son nefesde îmân ile gitmenin alâme-
ti, işâreti demişdir. O hâlde alevî, Ehl-i sünnetdir. Bunun için, ale-
vî olmak isteyen kimsenin, Ehl-i sünnet olması lâzımdır. Bugün, 
zındıklar ve müslimânlıkla ilgileri olmıyan kimseler, mubârek Ale-
vî ismini Ehl-i sünnetden alıp, kendilerine mal etmek istiyorlar. Bu 
güzel ismin gölgesi altında, gençleri aldatmağa, Resûlullahın yo-
lundan ayırmağa uğraşıyorlar. Bu konuda, (Hak Sözün Vesîkaları) 
kitâbımızda geniş bilgi vardır.] 

Mu’tezilî fırkası ise, sonradan meydâna çıkmışdır. Bunun kuru-
cusu olan Vâsıl bin Atâ, Hasen-i Basrînin “rahmetullahi aleyh” ta-
lebesinden idi. Îmân ile küfr arasında, bir üçüncü kısm bulunduğu-
nu söyliyerek, Hasen-i Basrînin yolundan ayrıldığı için, Hasen-i 
Basrî, buna (İ’tezele annâ) buyurdu ki, bizden ayrıldı demekdir. 

– 264 –



Diğer bütün fırkalar da, sonradan meydâna çıkdı. 
Eshâb-ı kirâma dil uzatmak, Allahü teâlânın Peygamberine “sal-

lallahü aleyhi ve sellem” dil uzatmak olur. (Eshâb-ı kirâma saygı 
göstermiyen, Allahü teâlânın Resûlüne îmân etmemişdir) buyurul-
du. Çünki, onların kötülenmesi, sâhiblerinin, efendilerinin “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” kötülenmesi olur. Böyle yanlış i’tikâda düş-
mekden, Allahü teâlâya sığınırız! Kur’ân-ı kerîmden ve hadîs-i şerîf-
lerden çıkan ahkâmı bizlere getiren, Eshâb-ı kirâmdır. Onlara dil 
uzatılınca, onların getirdiği şey de, kıymetden düşer. İslâmiyyeti biz-
lere getiren, Eshâb-ı kirâm arasından belli kimseler değildir. Bunda, 
herbirinin hizmeti, payı vardır. Hepsi adâletde, doğrulukda, öğret-
mekde müsâvîdir. Eshâb-ı kirâmdan “aleyhimürrıdvân” herhangi 
birine dil uzatılınca, dîn-i islâm kötülenmiş, söğülmüş olur. Allahü 
teâlâ, bu çirkin hâle düşmekden hepimizi korusun! 

Eshâb-ı kirâma söğen eğer, (Biz, yine Eshâb-ı kirâma uyuyo-
ruz. Onların hepsine uymak, şart değildir. Hattâ mümkin değildir. 
Çünki, sözleri birbirine uymıyor. Yolları başka başkadır) derse, 
bunlara deriz ki: Eshâb-ı kirâmdan ba’zısına uymuş olmak için, 
hiçbirini inkâr etmemek lâzımdır. Bir kısmını beğenmeyince, baş-
ka kısmına uyulmuş olamaz. Çünki, meselâ Emîr [Alî] “radıyalla-
hü anh”, diğer üç halîfeyi büyük biliyor, hurmet ediyor ve uyulma-
ğa lâyık olduklarını biliyordu. Bunlara, seve seve bî’at etmiş, hilâ-
fetlerini kabûl etmişdi. Diğer üç halîfeyi sevmedikçe, Emîre “radı-
yallahü teâlâ anhüm” uyduğunu söylemek yalan olur, iftirâ olur. 
Hattâ, Emîri beğenmemek, onun sözlerini, hareketlerini, kabûl et-
memek olur. Allahü teâlânın arslanı Alî “radıyallahü anh” için, 
onları idâre ediyordu, yüzlerine gülüyordu demek, câhilce, ah-
makca söz olur. Allahın arslanının, o kadar ilm ve kahramanlığı 
ile, tâm otuz sene, üç halîfeye karşı düşmanlığını saklayıp, dost gö-
ründüğünü ve onlarla yalandan arkadaşlık etdiğini hangi akl kabûl 
eder? En aşağı bir müslimân bile böyle iki yüzlülük yapamaz. 
Emîri “radıyallahü anh” bu kadar küçülten, âciz, hîleci ve münâ-
fık yapan böyle sözlerin çirkinliğini anlamak lâzımdır. Allah gös-
termesin, Emîrin “radıyallahü anh” böyle olduğunu, bir ân kabûl 
etsek bile, Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” bu 
üç halîfeyi “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în” medh etmesine, 
büyültmesine, bütün yaşadığı müddetçe, bunlara kıymet vermesi-
ne ne diyecekler? Peygamber “sallallahü aleyhi ve sellem” efendi-
mize de, iki yüzlü mü diyecekler? Hâşâ! Bu, hiç olamaz. Peygam-
berin “sallallahü aleyhi ve sellem” doğruyu bildirmesi vâcibdir. 
İdâre ediyordu diyen zındık olur, dinsiz olur. Mâide sûresi, yetmi-
şinci âyetinde meâlen, (Ey kıymetli Resûlüm! Rabbinden sana in-
dirileni, herkese ulaşdır! Bunları, doğru bildirmezsen, Peygamber-

– 265 –



lik vazîfeni yapmamış olursun! Allahü teâlâ, seni, düşmanlık et-
mek istiyenlerden korur) buyuruldu. Kâfirler diyordu ki, Muham-
med “sallallahü aleyhi ve sellem”, vahy olunan şeylerden, işine ge-
lenleri söylüyor, işine gelmiyenleri söylemiyor. Bunun üzerine, bu 
âyet-i kerîme gelerek herşeyi doğru söylediği bildirildi. Peygambe-
rimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, âhırete teşrîf edinceye kadar, 
üç halîfeyi hep över, başkalarından üstün tutardı. Demek ki, bun-
ları övmek, üstün tutmak, hatâ olamaz, yanlış yol olamaz. 

Îmân edilecek şeylerde Eshâb-ı kirâmın hepsine uymak lâzım-
dır. Çünki, i’tikâd edilecek şeylerde, birbirlerinden hiç ayrılıkları 
yokdur. Fürû’da, ya’nî yapılacak işlerde ayrılma olabilir. 

Eshâb-ı kirâmdan “rıdvânullahi teâlâ aleyhim ecma’în” birine 
dil uzatan kimse, hepsini lekelemiş olur. Çünki, hepsinin îmânı, 
i’tikâdı birdir. Birine dil uzatan, hiçbirine uymamış olur. Birbirle-
rine uygun olmadıklarını, aralarında birlik bulunmadığını söyle-
miş olur. Onlardan birini kötülemek, onun söylediklerine inanma-
mak olur. Tekrâr söyliyelim ki, islâmiyyeti bizlere bildiren, onların 
hepsidir. Onların herbiri âdildir, doğrudur. Herbirinin islâmiyyet-
de bildirdiği birşey vardır. Herbiri âyet-i kerîmeleri getirerek, 
Kur’ân-ı kerîm toplanmışdır. Bir kısmını beğenmiyen, islâmiyyeti 
bildireni beğenmemiş olur. Görülüyor ki, bu kimse, islâmiyyetin 
hepsini yapmamış olur. Böyle olan da, Cehennemden kurtulabilir 
mi? Bekara sûresi, seksenbeşinci âyetinde meâlen, (Kur’ân-ı kerî-
min bir kısmına inanıyorsunuz da, bir kısmına inanmıyor musu-
nuz? Böyle yapanların cezâsı, dünyâda, rezîl, rüsvâ olmakdır. Âhı-
retde de, en şiddetli azâba atılacaklardır) buyuruldu. 

Kur’ân-ı kerîmi Osmân “radıyallahü anh” topladı. Hattâ, Ebû 
Bekr-i Sıddîk ile Ömer-ül Fârûk “radıyallahü anhümâ” topladı. 
Emîrin “radıyallahü anh” topladığı Kur’ân-ı kerîm, bundan başka-
dır. Görülüyor ki, bu büyükleri kötülemek, Kur’ân-ı kerîmi kötü-
lemeğe kadar gidiyor. Allahü teâlâ, bütün müslimânları, böyle be-
lâya düşmekden korusun! Şî’î mezhebinin müctehidlerinden birine 
sordular ki: Kur’ân-ı kerîmi, Osmân “radıyallahü anh” toplamış-
dır. Onun toplamış olduğu, bu Kur’ân için ne dersiniz? Ona bir ku-
sûr bulmakda, hiç fâide göremem. Çünki, Kur’ân-ı kerîme dil uza-
tılırsa, din yıkılır dedi. 

Aklı olan kimse, Peygamber efendimizin “sallallahü aleyhi ve 
sellem” vefât etdiği gün, Eshâb-ı kirâmın “radıyallahü teâlâ aley-
him ecma’în” hepsinin, yanlış bir kararda birleşeceklerini, elbette 
söyliyemez. Hâlbuki o gün, Eshâb-ı kirâmdan otuzüçbin adedi, hep 
birden, istekle ve seve seve Ebû Bekr-i Sıddîkı “radıyallahü an-
hüm” halîfe yapdı. Otuzüçbin Sahâbînin, yanlış bir işde, söz birliği 

– 266 –



yapması, olacak şey değildir. Nitekim, Peygamberimiz “sallallahü 
aleyhi ve sellem”, (Ümmetim yanlış bir iş üzerinde, söz birliği yap-
maz!) buyurmuşdu. Emîrin “radıyallahü anh” önceden, üzülmesi, o 
konuşmalar için, kendisi çağrılmadığından idi. Kendisi de böyle ol-
duğunu bildirmiş ve (Konuşmağa geç çağrıldığım için üzülmüşdüm. 
Yoksa, iyi biliyorum ki, Ebû Bekr “radıyallahü anh” hepimizden üs-
tündür) buyurmuşdu. Kendisinin geç çağrılmasının sebebi vardı. 
Ya’nî, o zemân, Ehl-i Beytin arasında idi. Onları tesellî ediyordu. 

Peygamberimizin “sallallahü aleyhi ve sellem” Eshâb-ı kirâmı 
“radıyallahü teâlâ aleyhim ecma’în” arasında olan ayrılıklar, nefsin 
isteklerinden, kötü düşüncelerden değildi. Çünki onların mubârek 
nefsleri tezkiye bulmuş, tertemiz olmuşdu. Emmârelikden kurtul-
muş, itmînâna [doğruyu anlamağa, inanmağa] kavuşmuşdu. Onla-
rın bütün istekleri, islâmiyyete uymakdı. Ayrılıkları, ictihâd ayrılığı 
idi. Doğruyu meydâna çıkarmak içindi. Yanılanlarına da, Allahü 
teâlâ bir derece sevâb verecekdir. Doğru olanlara, en az iki derece 
vardır. O büyüklerin hiçbirini, dilimizle incitmemeliyiz. Herbiri için 
hep iyi söylemeliyiz. Ehl-i sünnetin en büyük âlimlerinden imâm-ı 
Şâfi’î “rahmetullahi aleyh” buyurdu ki, (Allahü teâlâ, ellerimizi, o 
kanlara bulaşdırmadı. Biz de dillerimizi bulaşdırmayalım). Yine 
buyurdu ki, (Resûlullahdan “sallallahü aleyhi ve sellem” sonra, Es-
hâb-ı kirâm “aleyhimürrıdvân” çok düşündü. Yer yüzünde Ebû 
Bekr-i Sıddîkdan dahâ üstün kimseyi bulamayıp, onu halîfe yapdı-
lar. Onun emrine girdiler). İmâm-ı Şâfi’înin bu sözü de, hazret-i 
Alînin “radıyallahü anh” hiç ikiyüzlü olmadığını ve Ebû Bekr-i Sıd-
dîkı seve seve halîfe yapdığını göstermekdedir. 

Meyân şeyh Ebülhayrin oğlu, Meyân Seyyid, büyük zâtların ev-
lâdıdır. Dekken seferinde de hizmetinizde bulunmuşdur. Yardım 
ve iltifâtınıza kavuşacağı umulur. Mevlânâ Muhammed Ârif de, 
ilm talebesi olup, büyükler soyundandır. Babası öldü. Hoca idi. 
Ma’âşını almak için yanınıza geldi. Kolaylık göstermeniz keremi-
nizden umulur. Vesselâm, vel ikrâm! 

[Üç halîfeyi kötüliyenlerin doğru yoldan sapmış olduklarını ve 
hele bunların, en azgın ve taşkınlarının müslimânlıkdan büsbütün 
ayrıldıklarını, hattâ islâmiyyeti yıkmak için uğraşmakda oldukları-
nı göstermek için, islâm âlimleri pekçok kitâb yazmışdır. Bunlar-
dan birkaçının ismi ve yazarı aşağıda bildirilmişdir. Alevî oldukla-
rını söyleyen din kardeşlerimizin, bu kitâbları dikkat ile okuyarak, 
Ehl-i sünnet ile bunların arasındaki ayrılıkları incelemelerini ve 
akl, vicdân ve insâf ile, doğru yolu seçmelerini ve bölücü câhillerin 
yalanlarına, iftirâlarına aldanmamalarını, kurtuluş, selâmet yoluna 
sarılarak, din ve dünyâ se’âdetine kavuşmalarını, din kardeşliği ve 

– 267 –



insanlık nâmına, Allahü teâlâdan düâ ederiz. 
İslâm âlimlerinin müslimânlara nasîhat vermek için, yazmış ol-

dukları kitâblardan, elimize geçen birkaçı şunlardır: 
1- (İbtâl-ül Menhec-il-bâtıl) kitâbını Fadl bin Ruzbehân yaz-

mışdır. Şî’î fırkasından, İbn-ül-Mutahhirin (Minhâc-ül-kerâme) ki-
tâbını red etmekde, yanlışlarını vesîkalarla çürütmekdedir. Kitâbı 
852 [m. 1448] de İsfehanda yazmışdır. 

2- (Nüzhet-ül-isnâ aşeriyye) kitâbıdır. Fârisîdir. Mirzâ Ahmed 
bin Abdürrahîm-i Hindî yazmışdır. Şî’îleri anlatmakdadır. 1255 
[m. 1839] de vefât etmişdir. 

3- (Nevâkîd) kitâbını, Mirzâ mahdûm yazmışdır. (En-nevâkid 
lil-Revâfıd) kitâbını, seyyid Muhammed bin Abdürresûl Berzencî 
yazmışdır. 1103 [m. 1711] de denizde boğuldu. 

4- (Muhtasar-ı Nevâkıd) kitâbı, Nevâkıd kitâbının kısaltılmışı-
dır. Muhammed bin Abdürresûl-i Berzencî kısaltmışdır. 

5- (Seyf-ülbâtir li-rikab-işşî’a-ti verrâfida-til-kevâfir) kitâbını, 
şeyh Alî bin Ahmed Hîtî 1025 [m. 1615] de İstanbulda yazmışdır. 

6- (Ecvibe-tül Irâkıyye alel es’iletil-Îrâniyye) kitâbını Şihâbüd-
dîn seyyid Mahmûd bin Abdüllah Âlûsî yazmışdır. Bağdâdda şâfi’î 
âlimi idi. 1270 [m. 1854] de vefât etdi. 

7- (Ecvibe-tül-Irâkıyye alel es’iletil-lâhûriyye) kitâbını da Âlû-
sî yazmışdır. Hayderî de, böyle bir kitâb yazmışdır. 

8- (Nefehât-ül-kudsiyye fî mebâhis-il-imâmiyye fî-redd-iş-şî’a)
kitâbında da, Âlûsî, şî’îlere cevâb vermekdedir. 

9- (Nech-üs-selâme) kitâbını da Şihâbüddîn Âlûsî yazmışdır. 
10- (Sârım-ül-hadîd) kitâbını, Muhammed Emîn bin Alî Bağ-

dâdî yazmışdır. İbni Ebî-hadîdin iftirâlarını cevâblandırmakdadır. 
11- (Reddi-alel-imâmiyye) kitâbını, Alî bin Muhammed Süvey-

dî Bağdâdî yazmışdır. Şâfi’î olup, 1237 [m. 1822] de, Şâmda vefât 
etmişdir. 

12- (Hadîka-tüs-serâir) kitâbını, Abdüllah bin Muhammed Bi-
tûşî yazmışdır. Şâfi’î, Bağdâdî olup, 1211 [m. 1797] de Basrada ve-
fât etdi. 

13- (Tuhfe-i isnâ aşeriyye fî redd-ir-revâfıd) kitâbını, şâh Ab-
dül’azîz-i Dehlevî, fârisî olarak yazmışdır. 1239 [m. 1824] de vefât
etmişdir. Arabîye tercemesi, Şükrî Âlûsî tarafından kısaltılarak, 
(Muhtasar-ı tuhfe) ismi ile, Bağdâdda ve m. 1976 da İstanbulda ba-
sılmışdır. 

14- (Minha-tül-ilâhiyye muhtasar-ı Tuhfe-i isnâ aşeriyye) kitâ-
bını, Mahmûd Şükrî Âlûsî yazmışdır. 1373 [m. 1953] de Kâhirede 
basılmışdır. 

– 268 –



15- İmâm-ı Rabbânî “rahmetullahi teâlâ aleyh” (Mektûbât) ki-
tâbında, Eshâb-ı kirâmın üstünlüklerini, çok kuvvetli delîllerle 
açıklamakdadır. 

16- (Hucec-i kat’ıyye) kitâbını, Abdüllah-i Süveydî, arabî ola-
rak yazmışdır. (En-Nâhiye an ta’n-i Emîril-mü’minîn Mu’âviye) a-
rabî kitâbı ile birlikde, 1402 [m. 1981] de İstanbulda basılmışdır. 

17- Şihristânînin “rahmetullahi teâlâ aleyh” (Milel-Nihal) kitâ-
bında ve bunun türkçe, ingilizce, fransızca ve latince tercemelerin-
de, şî’îlik uzun anlatılmakda ve cevâbları verilmekdedir. 

18- Türkçe (Tezkiye-i ehl-i beyt) kitâbı, şî’îlere cevâb vermek-
dedir. Yenikapı mevlevî-hânesi şeyhi, Osmân efendi tarafından ya-
zılmış, 1295 [m. 1877] de İstanbulda basılmışdır. (Hucec-i kat’ıyye) 
ile birlikde, latin harfleri ile, İstanbulda basılmışdır. 

19- İmâm-ı Rabbânî hazretlerinin “rahmetullahi teâlâ aleyh” 
(Redd-i revâfıd) kitâbı fârisî olup, türkçesi İstanbulda basılmışdır. 

20- Büyük âlim, İbni Hacer-i Heytemî “rahmetullahi teâlâ 
aleyh”, (Savâ’ık-ul-muhrika) kitâbında, şî’îlerin yanıldıklarını 
âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîfler ile isbât etmekdedir. 

21- Yine İbni Hacerin (Tathîr-ul-cenân vel-lisân an Mu’âviye-
tebni Ebî Süfyân) kitâbında, hazret-i Mu’âviyeye “radıyallahü 
anh” dil uzatılamıyacağını, çok güzel isbât etmekdedir. 

22- İbni Teymiyye (Minhâc-üssünne-tinnebeviyye fî nakdı kelâm-
ış-şî’a vel-kaderiyye) kitâbında, şî’î âlimlerinden İbnil mutahhirin 
(Minhâc-ül-kerâme) kitâbını, kuvvetli vesîkalarla çürütmekdedir. 

23- Yine İbni Teymiyye, (Fedâil-i Ebî Bekr ve Ömer) kitâbın-
da, Eshâb-ı kirâmın üstünlüklerini, kuvvetli delîllerle açıklamak-
dadır. 

24- (Mevâhib-i ledünniyye) tercemesinde ve türkçe (Mir’ât-i 
kâinât)da, Eshâb-ı kirâmın şanları bildirilmekdedir. 

25- Seyyid Abdülhakîm Efendinin “rahmetullahi teâlâ aleyh” 
türkçe (Sahâbe-i kirâm) risâlesi İstanbulda basdırılmışdır. 

26- (Nûr-ül-Hüdâ) kitâbı, 1005 [m. 1597] yılında Karakaşzâde 
Ömer bin Muhammed Bursavî Halvetî tarafından yazılmış olup, 
şî’îlere ve hurûfîlere cevâb vermekdedir. 1286 [m. 1867] da İstan-
bulda basılmışdır. 1047 [m. 1638] de Edirnede vefât etdi. 

27- (Menâkıb-i çıhâr yâr-i güzîn) kitâbı, türkçe olup, Eshâb-ı ki-
râmın “radıyallahü anhüm ecma’în” üstünlüklerini çok güzel yaz-
makdadır. Seyyid Eyyûb bin Sıddîk Ürmevî yazmışdır. Muhtelif 
zemânlarda basılmışdır. 1264 [m. 1847] ve 1418 [m. 1998] İstanbul 
baskıları çok güzeldir. 

28- İstanbulda çeşidli baskıları yapılmış olan, türkçe, (Hak Sö-

– 269 –



________________ 

zün Vesîkaları) ve (Eshâb-ı Kirâm) kitâblarında, şî’îlik açıklan-
makda, islâm âlimlerinin bunlara verdikleri nasîhatler, uzun uzun 
anlatılmakdadır. 

29- Tenâsüha inananların ve Allah insana hulûl etdi diyenlerin, 
kâfir oldukları (Berîka) ve (Hadîka) kitâblarında yazılıdır. 

30- Yûsüf Nebhânî, (Şevâhid-ül-hak) kitâbının son kısmların-
da, şî’îlere vesîkalarla cevâb vermekdedir. 

31- Seyyid Ahmed Dahlân “rahmetullahi aleyh” (El-fethul-mü-
bîn) kitâbında, şî’îleri red etmekdedir. Bu kitâbı, Süveydînin (Hu-
cec-i kat’iyye)si sonunda basılmışdır. 

32- Şâh Veliyyullah-ı Dehlevî “rahmetullahi aleyh” (İzâle-tül-
hafâ an hilâfetil-hulefâ) kitâbında, şî’îlere kuvvetli vesîkalarla ce-
vâb vermekde, hazret-i Mu’âviyeyi övmekdedir. Bu kitâb fârisî 
olup, Urdu diline tercemesi ile birlikde, 1392 [m. 1972] de Pâkis-
tânda basılmışdır. İki cilddir]. 

Hindistânın büyük âlimlerinden veliy-yi kâmil Muhammed 
Ma’sûm Fârûkî müceddidî, 29.cu mektûb arasında buyuruyor ki: 

Allahü teâlâ, Mûsâ aleyhisselâma sordu, (Yâ Mûsâ! Benim için 
ne amel yapdın?). Yâ Rabbî! Senin için nemâz kıldım ve oruc tut-
dum ve zekât verdim ve ismini çok zikr etdim deyince, Allahü te-
âlâ, (Nemâz kılmak, senin için burhândır. Oruc, seni Cehennem-
den koruyan kalkandır. Zekât, mahşer günü, herkes sıcakdan ya-
narken, sana gölge yapacakdır. Zikr de, o gün, karanlıkda, sana 
nûr olacakdır. Benim için ne yapdın?) buyurdu. Mûsâ aleyhisse-
lâm, Yâ Rabbî! Senin için olan amel nedir dedi. Allahü teâlâ, (Sev-
diğim kulumu, benim için sevdin mi ve düşmanımı düşman bildin 
mi?) buyurdu. Mûsâ aleyhisselâm, Allahü teâlânın sevdiği amelin, 
Onun dostlarını sevmek ve düşmanlarını sevmemek olduğunu an-
ladı. Görülüyor ki, sevgilinin sevdiklerini sevmek ve düşmanlarına 
düşman olmak, sevginin alâmetidir. Bu dostluk ve düşmanlık, se-
ven kimsenin elinde değildir. Kendiliğinden hâsıl olur. Hâlbuki, 
başka ibâdetleri yapmak için, arzû ve niyyet etmek lâzımdır. Dos-
tun sevdiği kimseler, insâna güzel görünür. Düşmanlar da, çirkin 
görünür. Dünyâdaki sevgilerin de, böyle olduğunu herkes bilir. 
Bir kimse, birisini seviyorum deyince, onun düşmanlarını düşman 
bilmedikce, buna inanılmaz. Münâfık olduğu anlaşılır. Şeyh-ul-is-
lâm Abdüllah-i Ensârî diyor ki, (Ebül-Hüseyn bin Sem’ûn, birgün 
hocam Muhammed Husrîyi incitmişdi. O günden beri onu sevmi-
yorum. Bir kimse, üstâdını incitir, sen de o kimseye darılmaz isen, 

– 270 –



köpekden aşağı olursun). Allahü teâlâ, Mümtehine sûresinde buyu-
ruyor ki, (İbrâhîm aleyhisselâm ve Eshâbı, kâfirlere, biz sizden ve 
putlarınızdan uzakız. Size inanmıyoruz. Sizin, bir olan Allaha inan-
dığınızı anlayıncaya kadar, aramızda düşmanlık olacakdır dediler. 
Bunların bu güzel hâlleri, size nümûne olmalıdır). Sonraki âyet-i 
kerîmede, (Allahü teâlâya ve âhiret gününe inananlara, burada gü-
zel nümûne vardır) buyurmakdadır. Bu âyet-i kerîmeler gösteriyor 
ki, îmân sâhibi olmak için, bu düşmanlık şartdır ve Allahü teâlânın 
düşmanlarını sevmek, îmânı yok eder. Demek ki, sevgilinin düş-
manlarını sevmemek lâzımdır. Râfızîler, burada aldanıyorlar. 
(Hazret-i Alîyi sevmek için, Eshâb-ı kirâma düşman olmak lâzım-
dır) diyorlar. Anlamıyorlar ki, sevilenin düşmanlarına düşman ol-
mak lâzımdır. Dostlarına değil! Resûlullahın sohbetine kavuşmak-
la şereflenenler, birbirlerini çok severlerdi. Birbirlerine değil, kâfir-
lere düşman idiler. Feth sûresinin yirmidokuzuncu âyet-i kerîme-
sinde (Kâfirlere düşman, birbirlerine merhametli idiler) buyurulu-
yor. Bu âyet-i kerîme, sözümüzü isbât etmekdedir. 

BİRİNCİ CİLD, 177.ci MEKTÛB 
Kalbde hâsıl olan keşflere, rü’yâlara i’timâd edilmez. İ’timâd 

edilecek ve insânı se’âdete kavuşduracak şey, Kitâb ve sünnetdir. 
[Ya’nî, Kur’ân-ı kerîm ve hadîs-i şerîflerdir. Ehl-i sünnet âlimlerinin, 
bu ikisini açıklayan kitâblarıdır. Kitâb ve sünneti öğrenmek istiyen, 
Ehl-i sünnet âlimlerinin bu kitâblarını okumalıdır. Bid’at sâhibleri-
nin, mezhebsizlerin, dinde reformcuların kitâblarını okuyan, felâke-
te sürüklenir.] Kitâb ve sünneti, [Ehl-i sünnet âlimlerinin kitâbların-
dan] öğrenip, bunlara uygun ibâdet yapmak lâzımdır. Allahü teâlâ-
nın ismini çok zikr etmeyi de, islâmiyyet emr etmekdedir. Her vakt, 
çok zikr yapınız! Evliyâlığın en yüksek mertebesi, Allahü teâlânın 
ma’rifetine kavuşmakdır. [(Ma’rifet), Allahü teâlânın sıfatlarını an-
lamak demekdir. Fenâya kavuşanlarda hâsıl olur.] Fenâ, iki nev’dir: 
Birincisi, (Fenâ-yı kalb), kalbin Allahü teâlâdan başka, herşeyi 
unutmasıdır. İnsan, kalbinin birşeyi hâtırlaması için, kendini zorlasa 
da, hâtırlayamaz ve Allahdan başka birşeyi sevmez olur. İkincisi, 
(Fenâ-yı nefs) olup, insanın, kendi varlığını da unutmasıdır. İnsan, 
ben diyemez olur. Allahü teâlâdan başka birşeyi hâtırlamak ve sev-
mek, ârif için zehrdir. Kalbi ölüme sürükliyen bir hastalıkdır. Fenâ 
hâsıl olunca, kalb (mâ-sivâ)yı [herşeyi] sevmekden kurtulur. Hakîkî 
îmâna kavuşur ve islâmiyyete uymak, kolay ve tatlı olur. İhlâs hâsıl 
olur. Nefs, emmârelikden kurtulup, itmi’nâna kavuşur. Nefs-i em-
mâre, islâmiyyete, [ya’nî Allahü teâlânın emrlerine ve yasaklarına] 
düşmandır. İtmi’nâna kavuşunca, islâmiyyete uymakdan zevk alır. 
Bu hâle (İslâm-ı hakîkî) denir. Hulâsa, tesavvuf, seyr ve sülûk de-

– 271 –



mekdir. Bundan maksad, fenâya ve bekâya kavuşmakdır. Allahü te-
âlâya hakîkî kul olmakdır. Nefsin serkeşliği, isyân ve zevkleri yok ol-
masıdır. Yoksa, kalb gözü açılarak, nûrları, rûhları, melekleri, cinle-
ri görmek, onlara kavuşmak, [gaybları sorup öğrenmek] değildir. His 
uzvlarımız ile, akl ile, hesâb ile ve tecribe ile anlaşılan fen bilgilerini 
bırakıp da, kalb gözü ile gaybları anlamaya çalışmak, akla uygun de-
ğildir. Fen bilgileri ile anlaşılanlar da, kalb gözü ile anlaşılanlar da, 
Allahü teâlânın mahlûklarıdır. Hepsi yok idi. Hepsini sonradan ya-
ratdı. Allahü teâlâ, dünyâda görülemez. Âhiretde görülecekdir.
Dünyâda (Îkan) hâsıl olur. Ya’nî, görmüş gibi inanılır. 

Hulâsa, tesavvuf, tarîkat, dünyâda islâmiyyete tam ve seve se-
ve uymak içindir. Allahü teâlâya kavuşmak, Onu görmek, Ona 
yaklaşmak demek değildir. Bunlar, âhirete mahsûsdur. O hâlde, 
islâmiyyete uymaya çalışmalı, emr-i ma’rûfu ve nehy-i münkeri 
[ya’nî islâmiyyeti yaymağı] elden kaçırmamalı, islâmiyyetin unu-
tulmuş emrlerini meydâna çıkarmağa çok ehemmiyyet vermelidir. 
Kalbde hâsıl olan keşfleri, hâlleri kimseye söylememelidir. Bu hâl-
lere ve rü’yâlara i’timâd edilmez. Bir kimse, rü’yâda, kendini pâdi-
şâh veyâ velîlerin reîsi olmuş görse, ne fâidesi olur? Bu mertebe-
lere, uyanık iken kavuşmak kıymetlidir. Böylesi de, neye yarar? 
İnsanı kabr ve Cehennem azâbından kurtarır mı? Aklı olan, böy-
le şeylere ehemmiyyet vermez. Allahü teâlânın râzı olduğu şeyle-
ri yapmağa çalışır. Hubb-i fillah ve bugd-ı fillah ni’metine sarılır. 
[Evvelâ, Ehl-i sünnet i’tikâdını ve islâmiyyet bilgilerini öğrenmek 
ve bunlara uygun îmân etmek ve islâmiyyete yapışmak lâzımdır.] 

BİRİNCİ CİLD, 178. ci MEKTÛB 
Hakîkî müslimân olan babalarımızın, dedelerimizin, büyükle-

rimizin yolundan ayrılmamanız için düâ ederim. Doğru yol, kurtu-
luş yolu, onların gitdikleri ve kitâblarında bildirdikleri yoldur. Ey 
kardeşim! Âhır zemândayız. Din bilgileri azaldı. İslâmiyyete uy-
mak gevşedi. Sünnetler terk edildi. Bid’atler yayıldı. [İngilizlerin 
ve misyoner papazların uydurma kitâbları ile ve bol para ve silâh-
lar ile kurulan mason kâfir teşkilâtları ve müslimân ismindeki, râ-
fızî ve vehhâbî bid’at fırkaları, dünyânın her yerinde, Ehl-i sünnet 
ismindeki hakîkî müslimânlara saldırıyorlar.] Küfrün ve bid’atle-
rin yayıldığı bu karanlık zemânda, hakîkî müslimân evlâdlarının, 
Ehl-i sünnet âlimlerinin kitâblarından, dinlerini öğrenmeleri ve 
bu kitâbları her tarafa yaymaları, birinci vazîfedir. Unutulan din 
bilgilerini ihyâ etmek en kıymetli işdir. İslâmiyyet bilgilerini öğ-
renmek ve neşr etmek için, gece gündüz çalışınız! Siyâsete karış-
mayınız. Devâmlı düâ ederek, Allahü teâlâdan yardım isteyiniz! 
[Biz kuluz. Kulluk vazîfemizi yapmamız lâzımdır. Bunun için doğ-

– 272 –



ru îmân etmemiz ve islâmiyyete uymamız lâzımdır. Kalb gözü açı-
larak, cinleri, perileri, melekleri, rûhları görmeği, onlarla konuşup, 
gaybları öğrenmeği, hâtırınıza bile getirmeyiniz! Allahü teâlânın 
varlığını, birliğini, kudretinin sonsuzluğunu, böyle haberlerden de-
ğil, fen ve tıb bilgilerinden öğreniniz. Bu bilgilerin yeri, insânın di-
mâgıdır. Dimâgın fen, tıb bilgileri ile ve harb vâsıtalarını hâzırla-
mak ile ve ticâret, zirâat bilgileri ile meşgûl olması, kalbin fânî ol-
masına, dünyâ işlerini hâtırlamamasına zarar vermez. Dimâg, dün-
yâ bilgilerine çalışırken, kalb, Allahü teâlâyı bir ân unutmaz. Hem 
de, bu işlerde çalışmağı ve düşmanda bulunan harb vâsıtalarını 
sulh zemânında hâzırlamağı, islâmiyyet emr etmekdedir. İslâmiy-
yetin bu emrini de yapmak, kalbin temizliğini, fenâsını artdırır. 
Râfızîlerle vehhâbîler ve bunları besleyen hıristiyânlar ile yehûdî-
ler, bu yazdıklarımızı anlamazlar. Bunlar, dimâgları ile de, kalble-
ri ile de, dünyâ çıkarları ve nefslerinin arzû ve zevkleri düşüncesin-
dedirler. Dördü de, Ehl-i sünnete düşmanlıkda müşterek çalış-
makdadır. Bu alçak saldırılarını, ingilizler idâre etmekdedir.] 

BİRİNCİ CİLD, 228.ci MEKTÛB 
Zemânımız, Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” nûr-

lu zemânından çok uzak olduğu için ve kıyâmet vakti yaklaşdığı için, 
küfr ve bid’atler her tarafa yayıldı. Bunların zulmeti âlemi kapladı. 
Resûlullahın sünneti [yolu, ya’nî islâmiyyetin emrleri ve yasakları] 
unutuldu. İslâmiyyetin nûrları kalmadı. İslâmiyyeti meydâna çıkar-
mak, din bilgilerini yaymak için çok çalışınız! Allahü teâlânın rızâsı-
nı kazanmağa sebeb olan şeylerin başında, bu çalışmak bulunmak-
dadır. Resûlullahın şefâ’atine kavuşduracak, en fâideli şey, bu çalış-
makdır. Hadîs-i şerîfde buyuruldu ki, (Unutulmuş bir sünnetimi 
meydâna çıkarana, yüz şehîd sevâbı verilecekdir). [Burada sünnet 
demek, islâmiyyetin bir hükmü demekdir.] Bir sünneti meydâna çı-
karmak için, bunu evvelâ kendinin yapması lâzımdır. Sonra, bunu 
neşr etmek, başkalarının da yapmaları için çalışmakdır. 

Son nefesinizin nasıl olacağını çok düşündüğünüzü yazıyorsu-
nuz. Bu üzüntüden kurtulan kimse yokdur. Allahü teâlânın rızâsı-
na kavuşduğumu zan etmiyorum diyorsunuz. Bu zandan kurtul-
mak, vahy geldiği zemânda idi. Sonraki zemânlarda, ancak bunun 
alâmetleri ve müjdeleri vardır. Kat’î bilinemediği için, üzüntüsün-
den kurtulmak mümkin değildir. İbâdetlerimin ve tâatlarımın ka-
bûl olacaklarını ümmîd etmiyorum. Bu sebebden, ibâdet yapmak-
da, ba’zan gevşek davranıyorum diyorsunuz. İbâdet yapmamız 
emr olundu. İbâdet yapmak, birinci vazîfemizdir. Kabûl olacağını 
bilsek de, bilmesek de, ibâdet yapmamız ve yaparken hâsıl olan 

– 273 – Eshâb-ı Kirâm - F:18 



kusûrumuz için, istigfâr etmemiz, kabûl olması için, yalvarmamız 
lâzımdır. Böylece, kabûl olması ihtimâli artar. Vâki’ olan zulmeti 
azalır. Nûrâniyyeti artar. İbâdet yapmak, sonra istigfâr etmek, kul-
luk vazîfemizdir. Bundan başkası, şeytânın vesvesesidir. Beni sevi-
yormusunuz diyorsunuz. Sizin bize muhabbetiniz, bizim size olan 
muhabbetimizin eseridir. Ağacın dallarında bulunan herşey, göğ-
desinden gelmekdedir. Mâide sûresinde, (Allahü teâlâ, onları se-
ver. Onlar da, Onu severler) ve (Allahü teâlâ, onlardan râzıdır. 
Onlar da, Ondan râzıdırlar) buyuruldu. Kendi muhabbetini ve rı-
zâsını, onların muhabbetlerinden ve rızâlarından evvel bildirdi. 

BİRİNCİ CİLD, 230.cu MEKTÛB 
Bu mektûb uzundur. Bir yerinde buyuruyor ki, eski yunan fey-

lesofları (Ma’dûm, mevcûd olmaz. Mevcûd da yok olmaz) dediler. 
[Zemânımızdaki fen taklîdcileri de, böyle söyliyor. Bu söz, islâm 
dînine uymadığı için, böyle söyliyene ilerici diyorlar. Müslimânlar, 
herşey yok idi. Allahü teâlâ herşeyi yokdan var etdi dedikleri için, 
müslimânlara gerici diyorlar.] Bunlar, vehm ile, hayâl ile konuşu-
yor. Herşeyi yokdan var etmek ve var iken yok etmek, Allahü te-
âlânın sonsuz kudreti karşısında çok kolaydır. [1209 (m. 1794) se-
nesinde, fransız ihtilâlcilerinin i’dâm etdiği, fransız kimyâgeri La-
voisier de kimyâ reaksiyonlarında maddenin gayb olmadığını gö-
rerek, tabî’atde hiçbirşey gayb olmaz ve hiçbirşey yokdan var ol-
maz dedi. Herşeyin kimyâ reaksiyonlarına tâbi’ olduğunu zan 
ederek, böyle söyledi. Kendilerine ilerici ve müslimânlara gerici 
diyen, fen taklîdcisi kâfirler, Lavoisiernin bu sözünü vesîka olarak 
kullanıp, hiçbirşey yokdan var edilmemişdir yaygarasını kopara-
rak, müslimân talebeleri aldatdılar. 1955 de ölen alman fizikcisi 
Einstein, maddenin yok olarak enerjiye tehavvül etdiğini isbât 
edince, bu fen yobazları şaşkına döndü. Sesleri kesildi. Allahü te-
âlânın yalnız kimyâ reaksiyonlarına tâbi’ olduğunu zan eden bu 
ahmak ilericiler, islâmiyyete saldırmak için, şimdi başka sebebler 
aramakdalar.] 

Bütün dinler, âlemin yokdan var edildiğini sözbirliği ile bildir-
mekde, buna inanmıyana kâfir demekdedir. Meryem sûresinin 67. 
ci âyetinde, meâlen (İnsan düşünmiyormu ki, biz onu yokdan var 
etdik) buyuruldu. Tefsîr âlimlerinin baştâcı olan Kâdî Abdüllah 
Beydâvî, (Envârüt-tenzil) ismindeki tefsîrinde (Allahü teâlâ, insa-
nı yokdan var etdi) demekdedir. Her zemân, herşey yokdan var 
edilmezse, Allahü teâlânın işsiz, güçsüz olması lâzım olur. Allahü 
teâlâ, her maddeyi yokdan var etdikden sonra, herbirini, her ân 
varlıkda durdurmakdadır. Bunun için, hiçbir madde, kendiliğin-

– 274 –



den yok olamaz. Maddelerden cismler hâsıl olur. Sıfatları, her ze-
mân değişiyor. Bunları yapan da, hep Allahü teâlâdır. Yalnız Alla-
hü teâlâ ve Onun sıfatları ebedî olarak vardır. Yok iken, sonradan 
var edilmiş değildirler ve hiç yok olmazlar. 

Âlem, ya’nî her mevcûd, yok iken, ilm-i ilâhîde var idi. İlm-i ilâ-
hîde var olanlara, (A’yân-ı sâbite) ve bu varlığa (Sübût-i eşyâ), hâ-
ricde var olmağa (Vücûd-i eşyâ) demişlerdir. 

Abdiyyet, kulluk, Allahü teâlâya inanmak ve Onu sevmekdir. 
Bunun alâmeti de, islâmiyyete tâbi’ olmak ve bid’atden sakınmak-
dır. Herşeyin yok iken muntazam olarak, hesâblı yaratıldığını gö-
rüyoruz. Meselâ, insanın bütün organları nizâmlı ve hesâblı yara-
tılmakdadır. Bu hâl, herşeyi, sonsuz bilgi ve kudret sâhibinin yarat-
dığını göstermekdedir. 

İKİNCİ CİLD, 89. cu MEKTÛB 
Muhtelif işlerle meşgûl olduğunuz hâlde, ihlâs elde etmek ar-

zûnuz, bizi çok sevindirdi. (Vermek istemeselerdi, istek vermez-
lerdi) buyurmuşlardır. Hastanın, derdini tabîbe anlatması lâzım-
dır. Feyz menba’ı Resûlullahdır. Fekat, vâsıtalardan gelirken, te-
havvül eder. Büyüklerimizin yolunda, feyze kavuşmak için, Mür-
şidin sohbetine devâm etmek şartdır. Mürşidin kalbinden, tâlibin 
kalbine, muhabbeti ve isti’dâdı kadar feyz gelir. Mürşid bulamaz 
ise, eski mürşidlerden birinin kitâblarını okuyup, onu sevdiği ka-
dar, onun rûhundan feyz alır. Üveys karnî [ya’nî Veysel Karânî 
hazretleri], Resûlullahı göremeyip, uzakdan feyz alarak, büyük 
velî oldu ise de, Eshâb-ı kirâmın hiçbirinin derecesine erişemedi. 
Tâbi’înin en üstünü oldu. Tesavvuf ehline olan muhabbetiniz, bü-
yük ni’metdir. Bu ni’metin kıymetini biliniz! (Kişi, sevdiği ile be-
râber olur) hadîs-i şerîfi, müjdedir. Sevdiklerimizin kalblerinden 
istifâde edeceğimizi müjdelemekdedir. İbâdetleri yapmağa, çok 
ehemmiyyet veriniz! Çalgı, oyun ve eğlence ile, kıymetli vaktleri-
nizi ziyân etmeyiniz! Dünyâda müsâfir olduğumuzu, kabr ve kıyâ-
met azâblarını çok düşününüz. Kurtuluş, islâmiyyete uymakda ve 
bid’atlerden sakınmakda olduğunu unutmayınız! Bid’at sâhibleri 
ile ve mezhebsizlerle arkadaşlık etmeyiniz! Bunlar, din hırsızları-
dır. İnsânın dînini, îmânını çalarlar. İslâmiyyete uymakda gevşek 
davranan şeyhlere, tarîkatçılara aldanmayınız! [Râfızîlerden, veh-
hâbîlerden, bunların kitâblarından, radyolarından, televizyonla-
rından kaçınız!]. 

Kimseye etmem şikâyet, ağlarım ben hâlime, 
titrerim mücrim gibi, bakdıkca istikbâlime! 

– 275 –



HİCRÎ KAMERÎ SENEYİ
MÎLÂDÎ SENEYE ÇEVİRMEK

Hicrî kamerî sene, mîlâdî seneden 10,875 gün kısadır. Her hic-
rî sene başı, bir evvelki hicrî sene başının rast geldiği mîlâdî sene-
den 11 gün evvel başlar. Takrîben 33 senede, bir mîlâdî sene içeri-
sinde, iki hicrî sene başı bulunur. Ya’nî 33,58 hicrî ve 32,58 mîlâdî 
senede bir, birbirini ta’kîb eden iki hicrî seneden birincisinin başı, 
Ocak ayının ilk on gününe, ikincisinin başı ise, Aralık ayının son 
on gününe ve aynı mîlâdî seneye rastlar. Dahâ sonraki hicrî sene-
lerin sene başları, mîlâdî 12. aydan birinci aya doğru giderek, mîlâ-
dî ayların her birine tesâdüf eder. 277. sahîfedeki cedvelde, aynı 
mîlâdî seneye rastlayan hicrî senelerden ikincisi, ya’nî Aralık ayı-
nın son on gününe rastlayan hicrî seneler yazılıdır. Meselâ, 1330 
hicrî senesi mîlâdî 1911 senesinin Aralık ayında, 1329 hicrî senesi 
de, yine mîlâdî 1911 senesinin Ocak ayında başlamakdadır. 

Cedvelde yazılı olmayan herhangi bir hicrî senenin başı ile bu-
nun tesâdüf etdiği mîlâdî sene, cedvelde yazılı olan hicrî ve mîlâdî 
senelerden aynı mikdâr sene sonra olurlar. 

Cedvelde yazılı olmıyan herhangi bir hicrî sene başının mîlâdî 
karşılığını bulmak için, kendinden küçük ve en yakın hicrî sene ile 
bunun karşısında yazılı olan mîlâdî sene cedvelden bulunur. Bu iki 
hicrî senenin aralarındaki fark, cedvelde bulunan mîlâdî seneye 
ilâve edilir. Bu hicrî sene başının, mîlâdî hangi ayda başladığını an-
lamak için, iki hicrî sene arasında farkın aylar cedvelinde hangi aya 
tesâdüf etdiğine bakılır. Meselâ, 1344 hicrî senenin başına tesâdüf 
eden mîlâdî sene, 1344-1330=14 olduğundan, 1911+14=1925 olur. 
14 rakamı aylar cedvelinde Temmuz ayına rastlar. 

Bir hicrî sene içerisinde bulunan şemsî ayın, hangi mîlâdî sene-
ye rastladığı da şöyle bulunur: Bu şemsî ay, hicrî sene başının rast-
ladığı mîlâdî aydan önceki bir ay ise, hicrî sene başının rastladığı 
mîlâdî seneden bir sonraki mîlâdî sene olur. 

Tam İlmihâl (Se’âdet-i Ebediyye) kitâbımızda dahâ fazla bilgi 
vardır. 

Hak tecellî eyleyince, her işi âsân eder, 
halk eder esbâbını, bir lahzada ihsân eder. 

– 276 –



Hicrî sene başlarının tesâdüf etdiği mîlâdî seneleri gösterir ced-
veldir. 

Mîlâdî 
sene 

Hicrî 
sene 

Mîlâdî 
sene 

Hicrî 
sene 

1323 724 607 -14 
1356 758 640 20 
1388 791 672 53 
1421 825 705 87 
1454 859 737 120 
1486 892 770 154 
1519 926 802 187 
1551 959 835 221 
1585 994 868 255 
1617 1027 900 288 
1650 1061 933 322 
1682 1094 965 355 
1715 1128 998 389 
1748 1162 1030 422 
1780 1195 1063 456 
1813 1229 1095 489 
1845 1262 1128 523 
1878 1296 1160 556 
1911 1330 1193 590 
1943 1363 1226 624 
1976 1397 1258 657 
2008 1430 1291 691 

0 1 2 

Aralık 

3 4 

Kasım 

5 6 7 

Ekim 

8 9 10 

Eylül 

11 12 13 

Ağustos 

14 15 16 

Temmuz 

17 18 

Hazîran 

19 20 21 

Mayıs 

22 23 24 

Nisan 

25 26 27 

Mart 

28 29 30 

Şubat 

31 32 33 34 

Ocak 

– 277 –



NASÎHAT 

(Ehl-i sünnet) i’tikâdı, nazm üzere ey civân, 
oldu aşağıda sana, açık dil ile beyân: 

Doğru olan i’tikâdı, ister isen kardeşim, 
gece gündüz, bu kitâbı oku hem de, pek candan! 

Rûhuna rahmet eylesin, Hak, Ebû Hanîfenin, 
Kur’ân yolunu gösterdi, bize o yüce Nu’mân. 

İnsan bir şey yaratamaz, Şî’îye aldanma! 
Vehhâbîlik dahâ kötü, Ehl-i sünnete inan! 

Cennet, Cehennem şimdi var, tevbe kabûl edilir, 
şefâ’atle kurtulacak, çok günâhları olan. 

Atomdan güneşe kadar, canlı cansız her varlık, 
Yok iken yaratıldılar, hem de katkat âsümân. 

Dünyâya gönül bağlama, akar ömür su gibi, 
İslâmiyyete uyan kimse, her dem olur şâdümân. 

Önce ilmihâli öğren, çocuğuna da öğret, 
din bilgisi öğrenmezsen, olursun sonra pişmân! 

Düşmanlarımız sinsice nasıl saldırıyor bak, 
sen de dîni yaymak için, çalış gayb etme zemân! 

Komünistler hep yalanla, gençleri aldatıyor, 
İslâmı yok edecekler, artık gafletden uyan! 

Müslimânlar da şaşırmış, tuzağa düşmüş çoğu, 
(Ehl-i kıble) sözde hepsi, ayrılmışlar hak yoldan. 

İlm-i hâli öğrenmiyen, kendini koruyamaz, 
Kâfir veyâ sapık olur, (Ehl-i sünnet) olmıyan! 

Doğru olan bilgileri yayanlara yardım et! 
Cihâd sevâbını kazan, olsun bunda mal revân. 

Resûlullah hiç durdu mu, Eshâbı uyudu mu? 
dîni yaymak için hepsi, olmuşdu bir kahramân! 

– 278 –



__________________ 

__________________ 

Çalış boş durma sen dahî, din düşmânı pek kavî,
İçden dışdan ezecekler, gidecek, dinle îmân.

Eshâba çirkin söyleme, hepsinin kadrini bil,
birbirini severlerdi, buna şâhiddir Kur’ân!

En üstün Ebû Bekrdir, Ömer, Osmân, Alî hem,
Mu’âviyeyi de çok sev, Odur Kur’ânı yazan!

Rabbimiz cism değildir, zemânı, mekânı yok,
maddeye hulûl eylemez, böyle olmalı îmân!

Mahlûka muhtâç değildir, ortağı, benzeri yok,
herşeyi Odur yaratan, hem de varlıkda tutan.

İyi, kötü, îmân, küfr, madde, kuvvet, enerji,
hepsini O var ediyor, yaratamaz hiç insan!

Herkese akl, irâde verdi, hem yol gösterdi.
Kim iyilik diler ise, yaratır hemen Rahmân.

Önce, i’tikâdı düzelt, emri, yasağı gözet,
se’âdete kavuşamaz islâmiyyetden ayrılan!

Tâ önceden âdet oldu, kim ekerse, o biçer,
pek aldandı, ziyân etdi, ekmeden buğday uman!

Yetmişüç fırkadan ancak, (Ehl-i sünnet) kurtulan, 
Resûlullahın yolunu onlardır bize sunan! 

Her sabâh, şu düâyı okumalıdır: 

Allahümme mâ esbaha bî min ni’metin ev bi-ehadin min 
halkıke, fe minke vahdeke, lâ şerîke leke, fe lekel hamdü ve 
lekeşşükr. Estagfirullah, Estagfirullah, Estagfirullah. 

Allahümme salli alâ seyyidinâ Muhammedin ve alâ âl-i 
seyyidinâ Muhammedin salâten tüncînâ bihâ min cemî’il 
ehvâl-i vel-âfât ve takdî lenâ bihâ cemî’al hâcât ve tütahhi-
rünâ bihâ min cemî’isseyyiât ve terfe’unâ bihâ a’ledderecât 
ve tübelligunâ bihâ aksalgâyât min cemî’il hayrât-i fil hayâ-
ti ve ba’del-memât! Hasbünallah ve ni’mel vekîl ni’mel 
mevlâ ve ni’mennasîr! 

– 279 –



ESHÂB-I KİRÂM KİTÂBINDA
ADI GEÇENLERİ TANITMA

Kitâbda adı geçen ikiyüzaltmışbeş ism, elifbâ sırası ile aşağıda-
dır. Herbirinin kitâbda bulunduğu sahîfelerin numarası, hâl terce-
melerinin sonuna yazılmışdır. 

1 — ABBÂS “radıyallahü anh”: Abdülmuttalibin en küçük oğ-
lu, Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” amcasıdır. Re-
sûlullahdan üç yıl yaşlı idi. Bedr gazâsında, düşman ordusunda idi. 
Esîr oldu. Para verip kurtulanlardan idi. Mekkeye dönüşünde 
müslimân oldu. Mekkenin fethinden bir kaç ay önce Medîneye 
hicret etdi. Muhâcirlerin sonuncusudur. Mekkenin fethinde ve Hu-
neyn gazâsında bulundu. Hadîs-i şerîf ile medh olundu. Ömrü so-
nunda göremez oldu. Otuziki yılında Medînede vefât etdi. Seksen-
sekiz yaşında idi. Bakî’dedir. Uzun boylu, beyâz ve güzel idi. On 
oğlu vardı. Abbâsî halîfeleri, hazret-i Abbâsın soyundandır. Ker-
belâdaki büyük türbede bulunan Abbâs, başka olup, hazret-i Hü-
seynin babadan kardeşidir. 70, 102, 116, 119, 129, 178, 186, 190, 
191, 195, 200, 243, 302, 326, 329, 331, 359. 

ABBÂSÎ HALÎFELERİ 

Sıra 
No: İsmi ve Babası Tevellüd Cülûs Vefât 

1 Abdüllah Seffâh Ebül’Abbâs bin Muham-
med bin Alî bin Abdüllah bin Abbâs 104 132 [m. 749] 136 

2 Ca’fer Mensûr bin Muhammed bin Alî 95 136 [m. 754] 158 
3 Mehdî bin Mensûr 127 158 [m. 775] 169 
4 Mûsâ Kâdî bin Mehdî 145 169 [m. 785] 170 
5 Hârûn-ür Reşîd bin Mehdî 148 170 [m. 786] 193 
6 Muhammed Emîn bin Hârûn 171 193 [m. 809] 198 
7 Me’mûn bin Hârûn 170 198 [m. 813] 218 
8 Mu’tesem bin Hârûn 180 218 [m. 833] 227 
9 Vâsık bin Mu’tesem 196 227 [m. 842] 232 

10 Mütevekkil bin Mu’tesem 206 232 [m. 847] 247 
11 Müstansır bin Mütevekkil 224 247 [m. 861] 248 
12 Müste’în bin Mu’tesem 221 248 [m. 862] 252 
13 Mu’tez bin Mütevekkil 233 252 [m. 865] 255 
14 Mühtedî bin Vâsık 220 255 [m. 869] 256 
15 Mu’temid bin Mütevekkil 229 256 [m. 870] 279 

– 280 –



16 Mu’tedîd bin Muvaffak bin Mütevekkil 243 279 [m. 892] 289 
17 Müktefî bin Mu’tedid 264 289 [m. 902] 295 
18 Muktedir bin Mu’tedid 282 295 [m. 908] 320 
19 Kâhir bin Mu’tedid 286 320 [m. 932] 339 
20 Râdî bin Muktedir 297 322 [m. 934] 329 
21 Müttekî bin Muktedîr 297 329 [m. 940] 333 
22 Müstekfî bin Müktefî bin Mu’tedid 292 333 [m. 944] 338 
23 Mutî bin Muktedîr 301 334 [m. 946] 364 
24 Tâyı’ bin Mutî’ 320 363 [m. 974] 393 
25 Kâdir bin İshak bin Muktedîr 336 381 [m. 991] 422 
26 Kâim bin Kâdir 391 422 [m. 1031] 467 
27 Muktedî bin Ahmed bin Kâim 448 467 [m. 1075] 487 
28 Müstazhir bin Muktedî 468 487 [m. 1094] 512 
29 Müsterşîd bin Müstazhir 484 512 [m. 1118] 529 
30 Râşid bin Müsterşîd 502 529 [m. 1135] 532 
31 Müktefî bin Müstazhir 489 530 [m. 1136] 555 
32 Müstencid bin Müktefî 518 555 [m. 1161] 566 
33 Müstedî bin Müstencid 536 566 [m. 1170] 575 
34 Nâsır bin Müstedî 553 575 [m. 1180] 622 
35 Zâhir bin Nâsır 571 622 [m. 1225] 623 
36 Müstensır bin Zâhir 588 623 [m. 1226] 640 
37 Müsta’sım bin Müstensır 609 640 [m. 1242] 656 

MISRDAKİ ABBÂSÎ HALÎFELERİ 
Sıra 
No: İsmi ve Babası Tevellüd Cülûs Vefât 

1 Müntesır Ahmed bin Zâhir 656 [m. 1258] 660 
2 Hâkim Ahmed bin Hasen bin Alî 660 [m. 1261] 701 
3 Müstekfî bin Hâkim Ahmed 684 701 [m. 1301] 740 
4 Vâsık bin Hâkim Ahmed 740 [m. 1339] 749 
5 Hâkim Ahmed bin Müstekfî 741 [m. 1340] 754 
6 Mu’tedid bin Müstekfî 754 [m. 1353] 768 
7 Mütevekkil bin Mu’tedîd 763 [m. 1361] 808 
8 Mu’tesim bin Hâkim 779 [m. 1377] 

Tekrâr Mütevekkil 779 [m. 1377] 808 
9 Vâsik bin Hâkim 785 [m. 1383] 786 

Tekrâr Mu’tesim 788 [m. 1386] 
Tekrâr Mütevekkil 791 [m. 1389] 808 

10 Müste’în bin Mütevekkil 794 808 [m. 1405] 833 
11 Mu’tedid bin Mütevekkil 782 815 [m. 1412] 845 
12 Müstekfî bin Mütevekkil 845 [m. 1441] 854 
13 Kâim bin Mütevekkil 854 [m. 1450] 863 
14 Müstencid bin Mütevekkil 794 859 [m. 1455] 884 
15 Mütevekkil Abdül’azîz bin Ya’kûb 819 884 [m. 1479] 903 
16 Müstemsik Ya’kûb bin Mütevekkil 903 [m. 1497] 
17 Ya’kûb bin Müstemsik-billâh 923 [m. 1517] 

[Mîlâdî seneler bir fazla olabilir.] 

– 281 –



2 — ABDÜL’AZÎZ HÂN: Osmânlı pâdişâhlarının otuzikinci-
si ve islâm halîfelerinin doksanyedincisidir. Sultân ikinci Mahmû-
dun ikinci oğludur. 1245 [m. 1830] de tevellüd edip 25 Hazîran 
1277 [m. 1861] de halîfe oldu. 1293 [m. 1876] de Dolmabağçe serâ-
yından alınıp, Topkapı serâyına habs edildi. Beş gün sonra Midhat 
pâşa ve serasker [savunma bakanı] Hüseyn Avnî pâşa, Süleymân 
pâşa ve arkadaşları tarafından, Fer’ıyye serâyında Kur’ân-ı kerîm 
okurken bilek damarları kesdirilerek şehîd edildiği, sultân Vahî-
deddînin baş kâtibi, Alî Fuad beğin hâtıralarında yazılıdır “rahme-
tullahi teâlâ aleyh”. Fer’ıyye serâyı, Beşiktaş ile Ortaköy arasında, 
Galata-serây lisesinin orta kısmı olan yalıdır. Sultân Mahmûd tür-
besindedir. Sultân Murâd, bu işkenceli ölümü işitince, korkudan 
aklı bozuldu. 

(Belgelerle Türk târîhi dergisi)nin 1967 Kasım ve 2 sayılı nüs-
hasında diyor ki: İstanbul üniversitesine bağlı kıymetli eserler ara-
sında, İbnül-Emîn Mahmûd Kemâl beğin [3310] numaralı defte-
rinde, sultân Abdül’azîz hânın annesi Pertevniyâl vâlide sultânın 
söyleyip yazdırdığı (Sergüzeşt-nâme) vardır. Yıldız evrâkı arasın-
da görülüp, İbnül-Emîn Ahmed Tevfîk beğin, 1336 [m. 1918] de 
sûretini çıkardığı bu sergüzeştnâmede Pertevniyâl sultân diyor ki: 
1293 [m. 1876] senesi, Cemâzil-evvelin yedinci [30 Mayıs] günü, 
sabâha karşı sâat sekizde, vâlide sultânı yatakdan kaldırıyorlar. 
Sultân, oğlu Abdül’azîz hânı uyandırıyor. Halîfe, (Anne bunu ba-
na kim yapdı? Beni sultân Selîme mi döndürecekler? Ben kime ne 
etdim?) diyor. Vâlide sultân (Avnî pâşa etdi) diyor. (Yalnız Avnî 
etmedi. Rüşdü pâşa ile Ahmed ve Midhat pâşalar da, bu işe dâhil. 
Ben bu felâketi otuz kırk def’a rü’yâmda gördüm. Bundan sonra, 
Cebrâîl gökden inse, devlet reîsi olmam. Cenâb-ı Hakkın takdîri 
böyle imiş) diyor. 30 Mayıs 1876 Salı günü kayıkla Topkapı serâ-
yına götürülüp, üçüncü Selîm hânın şehîd edildiği odada, habs olu-
nuyor. Çorba gönderiyorlar. Kalfa (Kaşıksız, efendimizin önüne 
nasıl koyayım?) diyor. Bir kırık tahta kaşık veriyorlar. Halîfe, bi-
raz içiyor. Abdest almak için, na’lın aratıyor. (İzn yok) diyerek 
vermiyorlar. Abdesthâneye yalın ayak giriyor. Üç gün kuru tahta 
üstünde aç, susuz bırakılıyor. Kayıkda yağmurdan ıslanmış olan 
elbisesini çıkarmak için gecelik istiyor. (İrâde yokdur) diyerek 
vermiyorlar. Sultân Murâda tebrîknâme ve acıklı mektûblar gön-
derip yalvarıyor. Dördüncü gün, (2 Hazîran sabâhı) sultân Murâ-
dın irâdesi ile diyerek, Fer’ıyye serâyına götürüyorlar. İçeri hızlı 
girdiği için, bir süngülü asker, göğsünden itiyor. (Annem nerede?) 
diyor. Annesi koşup gelerek, yukarı çıkarıyor. Askerlerin saygısız-
ca konuşdurulduğunu görünce, (Aman anneciğim. Bunlar beni öl-

– 282 –



dürecekler) diyerek ağlıyor. İki gün sonra, eski, yırtık eşyâ gönde-
riyorlar. Askerler, ikide bir, kılıcını isteriz diye hücûm ediyor. 
Vermiyor ise de, Vâlide sultân, gizlice vermek zorunda kalıyor. 4 
Hazîran sabâhı Vâlide sultân içeri gelip, kapının açık olduğunu ve 
halîfenin kanlar içinde yatdığını görünce, feryâd ediyor. Halîfe, 
ellerini, annesinin göğsü üzerine koyup (Allah, Allah) diyor. Ge-
lenler, Vâlide sultânı başka odaya götürüyor, kulağındaki küpele-
ri ve yüzüğünü çekip alıyorlar. Halîfeyi eski bir perdeye sarıp, Or-
taköy karakoluna götürüyorlar. Cân çekişirken Rüşdü, Midhat ve 
Avnî pâşalar ve yardakçıları gelip, (Bizi azl et!) diyerek alay edi-
yorlar. Vâlide sultân, (Arslanım şehîd oldu. Beni de şehîd etsin-
ler) diye feryâd ediyor. Asker gelip, (Sultân Murâd irâde etdi. Se-
ni Beğlerbeği serâyına götüreceğiz) diyorlar. Vâlide sultân, (Be-
nim yerim, Yeni-serâydır) diyor. Vâlide sultânın kollarından çe-
kip yalın ayak, yaşmaksız ve ferâcesiz karakola götürüp, pâşalara 
seyr etdiriyorlar. Halîfenin zevcelerinden Tıryal hânım efendi ge-
lip, (Cânım, Allah rızâsı için nâmûsu ile oynamayın. Hiç olmazsa 
araba ile götürünüz) diyor. Pâşalar, başarılarından pek keyfli kah-
kaha atmakdadırlar. Tıryal hânımın arabasına bindirilerek yeni-
serâya (Topkapı serâyına) götürülüyor. Başka araba ile Tiryal hâ-
nımı da, zorla oraya götürüyorlar. Üç gün sonra kızlar ağası Top-
kapı serâyına geliyor. İki sultânın ayrı odalarda baygın yatdıkları-
nı görüyor. Altı gece sonra, odalarına birer kandil gönderiliyor. 
Otuzsekiz gün sonra Fer’ıyye serâyına götürülüyorlar. Kapı ve 
pencereleri çivileniyor. Sekiz gün Vâlide sultâna eziyyet ederek 
(Mallarının yerini bildir) diyorlar. Dokuzuncu gün, pencereler 
açılıyor. 31 Ağustos 1876 da beşinci Murâd tahtdan indirilip, Dol-
mabağçe serâyından Çırağân serâyına götürülüyor. Sultân Abdül-
hamîd hân tahta çıkınca, işkencelerden kurtulup, râhata kavuşu-
yorlar. Sultânlara yapılan işkencelerin, sultân Murâdın emri ile ol-
duğunu söylerlerdi. Hâlbuki sultân Murâdın birşeyden haberi 
yokdu. Sultân Abdül’azîzin tebrîklerini ve yalvarmalarını pâşalar 
sultân Murâda göstermiyor. Sultân adına kendileri cevâb yazıp al-
datdıkları, [m. 1959] târîhli askerî târîh mecmû’asında uzun yazı-
lıdır. 

[m. 1967] de İstanbulda basılmış olan T.Yılmaz Öztunanın 
(Türkiye târîhi)nin onikinci cildinde özetle diyor ki: (Sultân Ab-
dül’azîzin hal’ edilmesi, birkaç ahlâksız veyâ sâfdil devlet adamı-
nın, şahsî ihtirâsları uğruna oldu. Bunların başında, eski sadr-ı 
a’zam Hüseyn Avnî pâşa geliyordu. Kurmaylıkdan yetişmiş, üç 
def’a serasker olmuşdu. Bir uşağın oğlu idi. (Kînim dînimdir) di-
yen kindâr adamlardan biri idi. Mason Fuâd pâşanın yetişdirmesi 

– 283 –



idi. Meziyyetsizliklerinden, kötülüklerinden dolayı azl olunur, son-
ra entrikalarla yine bir makâm kapardı. Mahmûd Nedîm pâşa ta-
rafından azl edilip sürüldüğü ve rütbesi ve nişânları alındığı için, 
pâdişâha kin bağladı. Sultânı tahtından indirmeğe ve öldürmeğe 
karâr verdi. Londraya gidip, ingilizlerle bu işi plânlaşdırdı. Fâ-
ci’anın ikinci adamı Midhat pâşanın batı kültürü olmadığı gibi, din 
bilgisi de yokdu. Tuna ve Bağdâd vâlîliklerinde yapdığı işler, Av-
rupa basınında alkışlanmış, bilhâssa ingilizler tarafından şımartıl-
mışdır. Hislerine kapılan, acele ve yanlış karârlar veren, bu yüzden 
iyi iş görmeğe müsâid olmıyan bir adamdı. Âli pâşa gibi, ölünciye 
kadar sadâretde kalacağını umarken, iki ay içinde azl edilmesini, 
gurûruna yidirememiş, hükmdâra düşmân olmuşdur. İçki masala-
rında, devlete âid karârlar alırdı. İngilteredeki parlamento idâresi-
ni aynen alırsa, Türkiyenin aynen İngiltere olacağını sanırdı. Böy-
le bir idâreyi yürütecek tek şahsın, kendisi olacağına inanırdı. Mid-
hat pâşanın, meşrûtiyyeti te’sîs edebilmek için hal’ işine karışdığı-
nı ileri sürmek, gerçeğe hiç de uymamakdadır. Avnî pâşa, hal’ pro-
jesini Midhat ve Şirvânîzâde Muhammed Rüşdü pâşalara, sonra 
zemânın sadr-ı a’zamı mütercim Rüşdü pâşaya açdı. Şirvânîzâde-
den yüz bulamayınca, onu Tâife sürdürdü ve orada zehrletdi. Mid-
hat pâşa, sadr-ı a’zam Mahmûd Nedîm pâşanın, kendisini merkez-
den uzaklaşdıracağını vehm ederek, hal’ işine karışmışdır denilebi-
lir. Hal’ işine Midhat pâşanın emri ile, uydurma fetvâ veren şeyh-
ul-islâm Hasen Hayrullah efendi de, bu makâmından, önce azl 
edilmiş, bu yüzden sultâna kin bağlamışdı. Sultân Abdül’azîz, bu-
nun için, (O, serâyda iken, müfsid imâm denirdi. Rüşdü pâşanın 
tavsıyesi ile şeyh-ul-islâm yapdık, Allah vere de, bir halt etmese) 
demişdir. 

Sultân Abdül’azîzin hal’inin bir vatanperverlik olacağına ina-
nan tek adam, harb okulu nâzırı [kumandanı] Süleymân pâşa idi. 
Yirmibeş Mayıs gecesi, Redîf ve Süleymân pâşalar, Avnî pâşanın 
Kuzguncukdaki evinde toplanarak, üçyüz (300) harbiye talebesi-
nin Dolmabağçe serâyını kuşatmasına karâr verdiler. Talebeye, 
Sultânı korumak için gidiyoruz denildi. 

Avnî pâşa sultânı öldürmeği çokdan plânlamış ve nihâyet bu 
cinâyeti işlemişdir. Uzun zemân serâyda casûsu olan, ikinci mâ-
beynci Fahri beği bu işde kullandı. Cezâyirli Mustafâ pehlüvânı ve 
Yozgadlı pehlüvân Mustafâ çavuşu ve Boyabatlı hâcı Mehmed 
pehlüvânı Fer’iyye serâyına bağçıvan yapdılar. Fahri beğle bu 
pehlüvânlar, odaya girip, uzun döğüşmeden sonra bileklerini ke-
sip pencereden bağçeye kaçdılar. Avnî pâşa, çığlık seslerini duyar-

– 284 –



duymaz, Kuzguncukdaki yalısından, kayıkla, hemen Fer’ıyyeye 
geldi. Ölüm raporunu imzâlamak istemiyen iki doktordan birini, 
Avnî pâşa hemen Trablusgarba sürdü. İkincisi olan Ömer beğin 
apoletlerini [formalarını] hemen orada sökmüşdür. 1293 [m. 1876] 
Hazîranın 4. cü günü sabâhı, sultân Abdül’azîzin Ortaköy sâhilin-
de Fer’ıyye serâyındaki odasından garîb sesler gelmeğe başladı. 
Sâat dokuz buçukda odaya girenler, eski hâkanı kanlar içinde bul-
dular. Ertesi gün yayınlanan hükümet teblîği, şöyle diyordu: (Sul-
tân Abdül’azîz sakalını düzeltmek üzere istediği küçük makasla 
her iki bileğinin damarlarını açarak intihâr etmişdir. Serasker Av-
nî pâşa cesedi karakola nakl etdirmişdir.) Bu teblîğ ve ekli tabîb 
raporu, hiç kimseyi inandıramadı. Doktorlara yalnız bilekler gös-
terilmişdir. Avnî pâşa, birkaç sene önce de, sultân Abdül’azîzi 
zehrlemeğe teşebbüs etmişdi. Midhat pâşa, ölümü işitince, (Hâka-
nın muhâfazası pek müşkil ve tehlükeli olduğundan, bu vech ile 
vefâtı pek iyi oldu) demişdir. Mâliye nâzırı Yûsüf pâşa ise, 
(Mel’ûn herif [Avnî pâşa] pâdişâhın başını yidi. İnşâallah yakında 
o kâtil de katl edilir) demişdir. Sadr-ı a’zam mütercim Rüşdü pâ-
şa da, (Na’şı karakola çıkardıkları zemân canlı imiş. Hekimler de, 
canlı olduğunu tasdîk eylediler) demişdir. Üç pehlüvâna yüzer al-
tın mâ’aş bağlanarak, sırrı ifşâ etmeleri önlendi. Sultân Abdül’azî-
zin na’şını yıkayan sekiz imâm, Yıldız muhâkemesinde, sultânın 
iki dişi kırılmış, sakalının sol tarafı yolunmuş, sol memesi altında 
büyük bir çürük vardı demişlerdir. Pehlüvânlar da, yapdıklarını 
sonradan i’tirâf etmişlerdir. İntihâr edecek şahsın her iki bileğinin 
damarlarını birlikde kesemiyeceği de tıp ilminde meydândadır. 
Hüseyn Avnî pâşa, sultân Abdül’azîzin hal’ edileceğini birkaç se-
ne önce Londrada İngiliz nâzırlarına söylemek cesâret ve hiyâne-
tinde de bulunmuşdu. Bunun için, (Encyclopaedia Britannica) in-
tihâr tezini ileri sürmekdedir. Son çıkan, (Grand Larousse) ise, öl-
dürüldüğünü yazmakdadır. 1940 târîhli (Larousse illustre)de, (fut 
assassiné en 1876= 1876 da katl edildi) yazılıdır. 5 Hazîran günü 
cenâzesi büyük merâsimle kaldırıldı. Topkapı serâyında yıkandı. 
Pederi sultân ikinci Mahmûd hânın Çenberlitaşdaki türbesine 
defn edildi.) 

Süleymân pâşa, bu inkılâbın meşrûtiyyet için yapıldığını söyle-
yince, Avnî pâşa, sen sus! Asker siyâsete karışmaz demişdir. Hâl-
buki, kendisi, askeri çokdan siyâsete karışdırmış. Balkanlarda felâ-
ketli hâdiselerin patlak vermesine sebeb olmuşdu. Nitekim, 2 
Temmuzda Sırb ve Karadağ prenslikleri isyân etdi. Balkanlar ka-
rışdı. 24 Nisan 1296 [m. 1877] de Rusyanın arabulucu teklîfi red 
edilerek, 93 harbi başladı. Hemen müşîr yapılan Süleymân pâşa, 

– 285 –



Şıpka geçidini ruslara kapdırınca, mağlûbiyyete sebeb oldu. Plev-
nede üç kerre zafer kazanarak gâzî ünvânını alan Osmân pâşayı 
kıskandı. Maçka meydân muharebelerini de gayb ederek, Edirne-
ye kadar kaçdı. Böylece, Edirne de, harâb oldu. Ruslar Ayastefa-
nosa [Yeşilköye] kadar geldi. İngilizler, bu mağlûbiyyeti fırsat bi-
lerek, 20 Mayıs 1878 de, İstanbulda Alî Süâvî vak’asını çıkarıp, 
ikinci Abdülhamîd hânı devirmek, hilâfeti lağv etmek istedi ise de, 
muvaffak olamadı. Alî Süâvî mason idi. Karısı ingiliz idi. (Yeni 
Türkiye târîhi) diyor ki, (İkinci Abdülhamîd hânın diplomasisi 
[Aklı ve zekâsı] olmasaydı, 93 harbinin zararları dahâ büyük ola-
cakdı). Süleymân pâşa, sefîh ve zelîl bir hayât sürerek, 1309 [m. 
1891] de Bağdâdda öldü. 

Abdül’azîz hânı şehîd etdiren pâşalar, başarılarının zevki için-
de, Midhât pâşanın Bâyeziddeki konağında, 15 Hazîran gecesi 
toplanmışlardı. Odaya giren erkân-ı harb kolağası, 26 yaşındaki, 
Hasen beğ, Avnî pâşayı ve sonra hâriciyye nâzırı Râşid pâşayı vu-
rup öldürüyor. Midhat pâşayı kovalıyor ise de, pâşa mutbaha ka-
çıp, aşçının dolabına saklanıp, ölümden kurtuluyor. Yaralı yakala-
nan Hasen beğ, ertesi gün Bâyezîd meydânında şehîd ediliyor. 
Edirnekapıdan Topkapıya giderken, sağ köşede, parmaklıklı me-
zârının büyük taşında (Ümerâ ve guzât-i çerâkiseden İsmâ’îl be-
ğin oğlu olup, Harb okulunu bitirip, kolağası rütbesinde iken, 
genç yaşında, velîni’meti uğrunda fedây-i cân eden, Çerkes Hasen 
beğin kabridir) yazılıdır. Sultân Abdül’azîz hân, Çerkes Hasen be-
ğin eniştesi idi. Halîfenin fecî’ şeklde şehîd edildiğini ve annesi 
Pertevniyâl sultâna çok çirkin işkenceler yapıldığını işiten sultân 
Murâdın üzüntüden ve bu felâket yolunun sonunu düşünmekden 
aklı bozuldu. 

Sultân Abdül’azîz hân, onbeş senelik saltanat zemânını Dolma-
bağçe serâyında geçirdi. Bu serâyda iken hal’ edildi. Beşinci Mu-
râd da üç aylık saltanatını bu serâyda geçirdi. İkinci Abdülhamîd 
hân, bu serâyda yedi ay oturdukdan sonra, Yıldız kasrlarına yerleş-
di. Sonra Yıldız serâyını yapdı. Sultân Muhammed Reşâd da, Dol-
mabağçe serâyında oturdu. 

Sultân Abdül’azîz hân, [1278] de yeni askerî elbiseleri kabûl 
etdi. [1279] da posta pulu kullanıldı. [1286] da Süveyş kanalı açıl-
dı. [1288] de İstanbulda tramvay işletilmeğe başladı. [1292] de Ga-
lata tüneli yapıldı ve askerî rüşdiyye mektebleri açıldı. [1279] da 
Osmânlı bankası açıldı. [1280] de sâhillere deniz feneri konuldu 
ve devlet şûrâsı [Danıştay] kuruldu. [1284] de sultânî mektebleri 

– 286 –



[liseler] açıldı. [1285] de Sanâyi mektebleri açıldı. [1286] da Fransa 
imperatöriçesi İstanbulu ziyâret etdi. [1287] de Avusturya impera-
törü, sultân Abdül’azîzi ziyârete geldi. [1287] de şark demir yolla-
rı yapıldı. [1287] de tıbbiyye-i mülkiyye açıldı ve orman ve ma’den 
mektebleri açıldı ve Eski serây dış kapısı, ya’nî üniversitenin Bâye-
zîd meydânına açılan giriş kapısı yapıldı. [1288] de itfâiyye alayı 
teşkîl edildi. [1289] da seyyâr havz yapıldı ve Dârüşşefeka lisesi 
açıldı. [1290] da Îrân şâhı, sultân Abdül’azîzi ziyârete geldi ve İz-
mit demir yolu yapıldı. 

Abdül’azîz hân, kardeşi gibi, memleketin idâresini Alî ve Füâd 
pâşanın ve bunların yetişdirdiği masonların ellerine bırakdı. Bunlar 
da, İngilizin siyâsetine göre hareket etdiler. Dağıstanlı şeyh Şâmil, 
yirmi sene ruslarla kahramanca cihâd yaparak, ordularını perişân 
ederken, seyrci kaldılar. Bu mücâhidin 1283 [m. 1866] de esîr düş-
mesine sebeb oldular. Rusların 1290 [m. 1873] de, Semerkand, Bu-
hâra ve Hiveyi işgâl etmelerine de sebeb oldular. Ömrlerini Avru-
pada geçirdiler. Memleketde kaldıkları zemân, Tanzîmât fermânın-
daki mason plânlarının tatbîk edilmeleri için çalışdılar. Bu hiyânet-
lerinin sebebi mes’ûlü elbette Halîfenin gafleti idi. Bu gafletinin ne-
tîcesinde, masonlar ve onlara aldananlar tarafından şehîd edildi. 

Sultân Abdül’azîz, Çırağan ve Beğlerbeği serâylarını yapdırdı. 
Muhtelif yerlerde de kasrlar yapdırdı. Beykoz kasrı bunlardandır. 
Çırâğân yalısını ilk olarak Nevşehrli Dâmâd İbrâhîm pâşa yapdır-
dı. Sonra üçüncü Selîm hânın hemşîresi Beyhân sultân tarafından 
yeniden yapıldı. Ahşâb ve çok zînetli idi. Sultân, bunu, kardeşi sul-
tân Selîme satdı. Sonra, ikinci Mahmûd hân, 1252 [m. 1836] de yık-
dırarak ahşâb serây yapdı. Sultân Abdülmecîd hân bu serâyda 
oturdu. 1271 [m. 1855] de yıkdırdı. 1288 [m. 1871] de Abdül’azîz 
hân, son muhteşem serâyı dört milyon altın liraya yapdırdı. 

Beğlerbeği serâyının yerinde, tepede birinci Ahmed hânın 
(Şevk-âbâd) kasrı vardı. Sâhil serâyını ikinci Mahmûd hân ahşâb 
yapdırdı. Moltekeyi burada kabûl eylediği zemân, çubuk içiyordu. 
Abdülmecîd hân, 1249 [m. 1833] de bu serâyda merâsimle hatm-i 
şerîf indirmişdi. Sultân Abdül’azîz hân, 1282 [m. 1865] de, bu ah-
şâb serâyı yıkdırıp yerine mermerden muhteşem serâyı yapdırdı. 
Sultân, 1865 Nisânının yirmibirinci Cum’a günü serâya yerleşdi. 
Yaz mevsimlerini burada geçirirdi. Balkan harbi bozgununda, En-
ver ve Talât pâşalar, ikinci Abdülhamîd hânı “rahime-hullahü teâ-
lâ” Selânikden (Lorley) Alman vapuru ile İstanbula getirtip, Beğ-
lerbeği serâyına koydular. Boğaziçi tarafında, alt katda, arka ta-
rafda, bir odada yerleşip, yetmişaltı yaşında iken, zâtürrie hastalı-

– 287 –



ğından vefât etdiği, 10 Şubat 1336 [m. 1918] gününe kadar, burada 
yaşadı. 294, 368. 

3 — ABDÜLBÂKÎ EFENDİ: Mahmûd Bâki, Osmânlı şâirle-
rinin büyüklerindendir. 933 de İstanbulda tevellüd, 1008 [m. 1600] 
de vefât etdi. Edirnekapı kabristânındadır. Süleymâniyye medre-
sesinde müderris idi. Reîsül-ulemâ oldu. Hâlid ibni Zeydin haber 
verdiği hadîs-i şerîfleri bir araya toplamışdır. (Mevâhib-i ledünniy-
ye) tercemesi meşhûrdur. 63, 353. 

4 — ABDÜLCEBBÂR-İ HEMEDÂNÎ: Mu’tezilî idi. Kâdî idi. 
Üçyüzellidokuz (359) da tevellüd etdi. Dörtyüzonbeş 415 [m. 1024] 
de Rey şehrinde vefât etdi. Babası Ahmeddir. 91. 

5 — ABDÜLGANÎ NABLÜSÎ: İsmâ’îl Nablüsînin oğludur. 
1050 de Şâmda tevellüd, 1143 [m. 1730] de orada vefât etdi. Derin 
âlim ve kâmil bir velî idi. Fıkh, tefsîr ve hadîs âlimi idi. Yirmi ya-
şında ders vermeğe başladı. 1075 de İstanbula geldi. Çok kitâb yaz-
dı. İki cild (Hadîkat-ün-nediyye) kitâbı çok kıymetlidir. Tütünün 
günâh olmadığını bildiren kitâbı ve tercemesi Nûr-i Osmâniyye 
kütübhânesinde vardır. 10, 366. 

6 — ABDÜLHAK-I DEHLEVÎ: Babası Seyfeddîndir. Hind 
âlimlerindendir. 958 [m. 1551] de tevellüd, 1052 [m. 1642] de vefât 
etmişdir. Dehlîdedir. Kıymetli kitâblar yazdı. 128, 130, 147, 148, 
149, 245, 246. 

7 — ABDÜLHAKÎM EFENDİ: Büyük âlim idi. Hâl terceme-
si 157.ci sahîfede yazılıdır. Van vilâyetinin Başkal’a kazâsında 1281 
[m. 1865] de tevellüd edip, 1362 [m. 1943] de Ankarada vefât etdi. 
Komünistlerin, Masonların, Vehhâbîlerin, Mürtedlerin ve Şî’îlerin 
ve Yehûdîlerin ve Hıristiyânların, yazılarla, propagandalarla, ingi-
liz imperatorluğunun kuvvetleri ve servetleri ile islâmiyyeti yıkma-
ğa saldırdıkları, müslimân yavrularını dinsiz, îmânsız bırakmağa 
uğraşdıkları bir zemânda, dersleri, va’zları ve yazıları ile Ehl-i sün-
neti yok olmakdan korumuş, gençliğe aşılanan zehrli yalanları pek 
mâhir yol ile temizlemişdir. Bu uğurda çetin eziyyet ve cefâlara 
katlanmışdır “rahime-hullahü teâlâ”. Abdülhakîm efendinin baba-
sı Halîfe Mustafâ efendi, Hakkârînin Yüksekova kazâsının Sâkitan 
köyündendir. 

Abdülhakîm Efendinin dedesinin dedesi olan seyyid Abdürrah-
mân, seyyid Abdüllahın oğlu idi. Seyyid Abdüllah, Arvâsda, seyyid 
Fehîmin baş tarafında medfûndur. Seyyid Abdüllah ölünce, Arvâsî 
soyunun devâm edebilmesi için, seyyid Abdürrahmânı annesi genç 

– 288 –



iken zorla evlendirdi. Tâhir, Abdürrahîm, Lutfî, Abdülhamîd ve 
Muhammed isminde beş oğlu oldu. Seyyid Tâhir, Basra vâlîsi idi. 
Seyyid Abdürrahîm 1200 [m. 1786] de vefât etdi. Oğlu hâcı İbrâhîm 
ve torunu Abdül’azîz ile birlikde Doğu Bâyezîdde Ahmed Hânî tür-
besindedirler. Abdül’azîz efendinin üç çocuğu, Muhammed Emîn 
ve Ömer efendiler ve seyyidet Hadîcedir. Her birinin çocukları ve 
torunları din ve dünyâ bilgileri ile dolu birer hazînedirler. Muham-
med Emîn efendinin dört oğlu oldu. Bunlar, Abdül’azîz, Abdülkâ-
dir ve Abdülhakîm ve Mahmûd efendilerdir. Abdülhakîm efendinin 
oğlu Ahmed efendi, Türkiye gazetesinin tefrika muharriri iken 1988 
senesinin son günü 1409 da İstanbulda vefât etdi. 

Seyyid Abdürrahmân, zemânının mürşid-i ekmeli idi. Binlerce 
Hak âşığı sohbetine gelir feyz alırlardı. Nasîhat için, uzak memle-
ketlere mektûblar gönderirdi. İrisân beğlerinden emîr Şerefeddîn 
Abbâsîye yazdığı fârisî mektûblar çok kıymetlidir. Bu mektûbla-
rından birinde Muhammed Kerîm hân ve Mustafâ ve Feyzullah 
beğlere selâm ve düâ etmekdedir. Başka bir mektûbuna, emîr Şe-
refeddîn beğ, şu satırları eklemişdir: (Mevlânâ, bu mektûbu, bu fa-
kîre 1192 [m. 1778] de göndermişdir. Musîbete sabr lâzım olduğu-
nu ve sabrın kıymetini bildirmişdir. Birkaç ay sonra pederim Ab-
düllah hân beğ vefât etmişdir. Mevlânânın kerâmetini buradan an-
lamalıdır). Seyyid Abdürrahmân Hoşâbda medfûndur. 

Seyyid Lütfî efendinin onbir oğlu vardır. 

Seyyid Lütfî efendinin oğlu Abdülganînin oğlu Mîr hâc, bunun 
oğlu Abdürrahmân, bunun oğlu Muhammed Sa’îd efendilerdir. 
Lütfullah efendinin ikinci oğlu Abdülgaffâr efendi, bunun oğlu Şe-
rîf, bunun oğlu Muhammed Şefîk efendilerdir. Lütfullah efendinin 
üçüncü oğlu Muhammed, Seyyid Fehîm hazretlerinin üvey babası-
dır. Bunun oğlu Tâhir, bunun oğlu Resûl, bunun oğlu Abdüllah 
efendilerdir. 

Lütfullah efendinin dördüncü oğlu, Resûl efendidir. Beşinci oğ-
lu seyyid Sıbgatullah efendi, seyyid Tâhâ-i Hakkârînin talebesi idi. 
Bunun oğlu Celâleddîn, bunun oğlu Alî, bunun oğlu Selâhaddîn 
efendilerdir. Bunun iki oğlu Kâmüran İnan ve Zeynel’âbidîn İnan, 
Bitlis senatörü ve meb’ûsü olmuşlardır. 

Altıncı oğlu Cemâlüddîn, bunun oğlu Abdülmecîd, bunun oğlu 
Sa’dullah, bunun oğlu Muhyiddîn, bunun oğlu Abdürrahmân, bu-
nun oğlu Lütfullah, bunun oğlu Nûrullah efendilerdir. 

Abdülhamîd efendinin iki oğlu olup, biri molla Safî idi. Bunun 

– 289 – Eshâb-ı Kirâm - F:19 



torunu, Abdülhamîd efendidir. İkinci oğlu, seyyid Fehîm-i Arvâsî 
“kuddise sirruh” hazretleri idi. 

Seyyid Muhammedin yedi oğlu ile Hamîde hânım isminde bir 
kızı vardı. Hamîde hânım, Timür oğullarından Hurrem beğin zev-
cesi idi. Sâlih, Memduh ve Sa’îd adında üç oğlu vardı. Sa’îd beğin 
iki çocuğu, Tevfîk beğ ile Emîne hânımdır. Emîne hânım Mekkî 
efendinin birinci zevcesidir. İkinci zevcesi Afîfe hânımdır. Seyyid 
Muhammedin birinci oğlu Mahmûd efendi idi. Bunun, Zübeyde, 
Meryem ve Esmâ adında üç kızı vardı. Esmâ hânım çok müttekî, 
sâliha olup; Abdülhakîm efendinin birinci zevcesi idi. İkinci zevce-
si, seyyid Fehîm-i Arvâsînin “kuddise sirruh” torunu Âişe hânım 
idi. Ahmed Mekkî ve Münir efendilerin vâlidesidir. Üçüncü zevce-
si Nine hânım denilen ikinci Âişe hânım, dördüncü zevcesi Bedri-
ye hânım idi. Beşinci zevcesi Mâide hânım, 1396 [m. 1976] senesi 
mayıs ayında, İstanbulda vefât etmişdir. 

Seyyid Muhammedin ikinci oğlu, Muhyiddîn efendi idi. Bunun 
iki oğlu ve iki kızı vardı. Kızları Beyâz hânım, Fârûk beğin, Zelîha 
hânım da, Abdürrahîm Zapsunun anneanneleridir. Bir oğlu Hasen 
efendi, ikincisi Mustafâ efendi idi. Hasen efendinin yedi oğlu ile 
yedi kızı olup, dört oğlu çocuk iken vefât etdi. Beşincisi Mazher 
efendi, Nesîbe hânımın zevci idi. Altıncı oğlu Muhyiddîn efendi 
Ankarada vefât etdi. Yedincisi Necmeddîn efendi temyiz mahke-
mesi a’zâsı idi. Na’îme hânımın zevci ve Ahmed efendinin dâmâdı 
idi. Kızları, Nine Âişe hânım, Abdülhakîm efendinin, Dilber hâ-
nım, Tâhâ efendinin, Fâtıma hânım, seyyid İbrâhîm efendinin, Sa-
bîha hânım da, Abdüllah beğin zevceleri idi. 

Mustafâ efendinin dokuz oğlu ile iki kızı vardı. Birincisi, seyyid 
Abdülhakîm Efendi idi. İkincisi İbrâhîm efendi, üçüncüsü Tâhâ e-
fendi, dördüncüsü Abdülkâdir efendi, beşincisi Şemseddîn efendi, 
altıncısı Ziyâeddîn efendi, yedincisi Yûsüf efendi, sekizincisi Mah-
mûd efendi, dokuzuncusu Kâsım efendidir. Abdülhakîm efendi en 
büyükleri idi ve en sonra vefât etdi. Abdülkâdir efendinin üç toru-
nu Zeynel’âbidîn, Bedreddîn ve Fahreddîn hayâtdadır. Şemseddîn 
efendinin bir oğlu ile iki kızı vardı. Bir kızı Afîfe hânım, Mekkî e-
fendinin zevcesi idi. İkinci kızı Nazîfe hânım 1986 Mart ayında ve-
fât etdi. Oğlu fazîletli Cemâl efendi, İstanbulda (Kirazlı mescid) i-
mâmı ve hatîbi idi. Celâleddîn-i Rûmînin (Mesnevî)si üzerinde eş-
siz, derin bilgisi vardı. 1396 [m. 1976] da İstanbulda vefât etdi. Yû-
süf efendinin oğlu seyyid Fârûk Işık, eski sayıştay başkanlarından 
ve Van senatörlerindendir. 1972 senesinde Ankarada vefât etmiş-
dir. Fârûk beğin iki oğlu seyyid Nevzâd ve seyyid Rüchân hayât-

– 290 –



dadır ve oğulları yetişmekdedir. Seyyid Rüchân 1391 [m. 1971] de 
çalışma bakanlığı müsteşârı oldu. Mahmûd efendinin annesi Mer-
yem hânım idi. Kardeşlerinin hepsi Hano hanımın çocuklarıdır. 

Mahmûd efendinin kızı, Rukayye hânımdır. Mustafâ efendinin 
birinci kızı Mu’teber hânım, Timür oğullarından Sa’îd beğin zevce-
si ve Ahmed Mekkî efendinin hem halası, hem kayın vâlidesidir. 
1341 de vefât etdi. Edirne-kapı kabristânındadır. İkinci kızı Râbi’a 
hânımdır. 

Seyyid Muhammedin üçüncü oğlu Nûreddîn efendidir. Bunun 
Mecîd efendi ve Alî efendi adında iki oğlu vardı. Mecîd efendinin 
oğlu İzzet beğ, Nâfiye hânımın zevci olup, 1981 de Vanda vefât et-
di. Dört çocuğu vardır. 

Seyyid Muhammedin dördüncü oğlu Ahmed efendidir. Bunun, 
Ubeyd, Şevket ve Şihâbüddîn adında üç oğlu vardı. 

Seyyid Muhammedin beşinci oğlu, Hamîd pâşa idi. Bunun Ah-
med, Abdüllah, Fehmî ve İbrâhîm adında dört oğlu ile Nâfiye, Ne-
sîbe ve Âişe adında üç kızı vardı. Bunlardan seyyid İbrâhîm Arvâs, 
Abdülhakîm Efendinin dâmâdı ve uzun yıllar Van meb’usu idi. [m. 
1965] de Ankarada vefât etdi. Bunun oğlu Seyyid Sıddîk ile kızla-
rı Gülsüm ve Hamiyyetdir. Seyyid Ahmed, Muhammed Sıddîk 
efendinin dâmâdı ve Na’îme hânımın babasıdır. Muhammed Sıd-
dîk efendi, seyyid Tâhâ hazretlerinin torunu, ya’nî seyyid Ubey-
düllahın oğlu ve şehîd Abdülkâdir efendinin kardeşi idi. Nâfiye hâ-
nım İzzet beğin, Nesîbe hânım Mazher efendinin, Âişe hânım da 
Muhammed Ma’sûm efendinin zevceleri idi. 

Seyyid Muhammedin altıncı oğlu Hüseyn efendidir. Bunun Ce-
lâl, Alâ’üddîn, seyyid Gâzî ve Behâeddîn adında dört oğlu vardı. 
Celâl efendinin oğlu Seyfeddîn beğ, Rukayye hânımın zevci ve Ay-
dın ile Celâl efendilerin ve Leylâ hânımın babasıdır. Aydın beğ 
1983 de Anavatan Partisinden Van milletvekîli seçildi. Oğulları 
Cüneyd, Melîh Rüchân ve Fâtih ve Murâd efendiler, hayr-ül-halef 
olarak yetişmekdedirler. 

Seyyid Muhammedin yedinci oğlu, Yûsüf efendidir. 

Seyyid Abdülhakîm Efendinin üç oğlu ve iki kızı vardı. Bun-
lardan Enver ile Şefî’a, Esmâ hânımın çocuklarıdır. Şefî’a hânım, 
Sâlih beğin zevcesi iken, hicretde Mûsulde vefât etdi. Enver de, 
hicret ederken 1336 [m. 1918] de Eskişehrde vefât etdi. İkinci oğlu 
fazîletli Ahmed Mekkî Üçışık efendi, arabî, fârisî kitâblardan ve 

– 291 –



pederinden din bilgilerini geniş olarak edinmiş olup, 1387 [m. 
1967] de İstanbulda vefât etdi. Bağlum kabristânındadır. Fetvâla-
rına güvenilecek, yer yüzünde eşi az bulunan bir mubârek zât idi. 
Çok sayıda ve olgun, değerli din adamları yetişdirdi. İlm ve ma’nâ 
tâliblerinin derdlerine şifâ sunardı. Cenâb-ı Hak, mubârek vücûdu 
ile İstanbul şehrini ve bütün islâm âlemini şereflendirmiş ve fâide-
lendirmiş idi. Seyyid Ahmed Mekkî efendinin Behik, Behâ, Mede-
nî ve Hikmet adında dört oğlu ile Zâhide isminde bir kızı vardır. 
Herbiri ahlâk ve fazîlet örneğidir. Torunları Tâhâ Üçışık, Fehîm ve 
Muhammed efendiler ve Şefî’a hânım ise, birer cevher olarak ye-
tişmekdedir. Abdülhakîm Efendinin “kuddise sirruh” üçüncü oğ-
lu, seyyid Münîr efendi, İstanbul belediyesinde satış me’mûrluğun-
da uzun seneler çalışmış, doğruluğu, çalışkanlığı, güzel ahlâkı ile 
etrâfının saygısını ve sevgisini toplamışdır. 1399 [m. 1979] da vefât 
etdi. Bağlum kabristânındadır. 

Seyyid Abdülhakîm efendi, 1332 [m. 1914] senesinde, ermeni-
lerin ingiliz silâhları ile müslimânlara saldırdıkları zemân, Receb 
ayında, Başkal’adan hicret ederek [1337] de İstanbula geldi. Eyyûb 
sultânda, önce yazılı medreseye, sonra Gümüşsuyu tepesindeki 
Murtezâ efendi mescidine yerleşdi. Çeşidli câmi’lerde va’z vere-
rek, Vefâ lisesinde öğretmenlik, Sultân Selîm câmi-i şerîfi yanında-
ki Süleymâniyye medresesinde öğretmenlik yaparak, İslâmiyyeti 
yaymağa, din düşmanlarını susdurmağa ve sindirmeğe başladı. 
Medreselerin en yüksek, üniversite kısmı olan, Süleymâniyye med-
resesine müderris, ya’nî ordinaryüs profesör olarak ta’yîni, 8 Zil-
ka’de 1337 ve 5 Ağustos 1335 [m. 1919] târîhli fermân ile yapılmış-
dır. Fermân şöyle idi: 

Dâr-ül-hilâfe-til’aliyye Süleymâniyye medresesinde münhal 
olan hadîs-i şerîf dersi müderrisliğine Debreli Vildân Fâik efendi 
ve tesavvuf dersi müderrisliğine Hakkârî ulemâsından Abdülha-
kîm efendi ve ................ve fıkh-ı Şâfi’î dersi müderrisliğine Hakkâ-
rî meb’ûs-i esbakı seyyid Tâhâ efendi ta’yîn olunmuşdur. Bu irâ-
de-i seniyyenin icrâsına meşîhat-i islâmiyye me’mûrdur. Muham-
med Vahîdeddîn. 

Bu irâde-i seniyye, Cerîde-i ilmiyye mecmû’asının 48. si sayısı-
nın, bindörtyüzseksendördüncü sahîfesinden alındı. 

Mürtezâ efendi, tersâne emânetinde baş rûznâmeci iken 
emekli olmuş ve Mekke-i mükerremede Ahmed Yekdestden feyz 
almışdı. [1158] de Gümüşsuyu, İdris köşküne yakın, denize karşı 
mescid yapdı. [1160] da vefât edip denize bakan dıvâr içinde, defn 

– 292 –



edildi. Oğulları da yanındadır. Bu mescidin ilk imâmı olan Abdül-
lah-i Kaşgarîden sonra oğlu Ubeydullah efendi on sene imâm ol-
du. Sonra imâm olan Îsâ efendi [1206] da vefât etdi. Selîm hân bu-
na bir türbe yapdı. Sonra Abdüllah efendinin dâmâdı çelebî Ubey-
dullah efendi [1208] de vefât etdi. Nihâyet, zâhirî ve bâtınî ilmler 
hazînesi olan seyyid Abdülhakîm Efendi imâm, hatîb ta’yîn edilip, 
1362 [m. 1943] senesinde vefât edinceye kadar burada ve birçok 
câmi’lerde ve mekteblerde islâmiyyeti yaydı. Memleketin her tara-
fından ve yabancı milletlerden uyanık, merâklı kimseler gelip, ilm-
den, fenden çok şeyler sorarlar ve cevâblarını alırlardı. Bu arada 
dünyâlık için ve hattâ düşmanlık için gelen aşağı alçaklar da bulu-
nurdu. Keskin görüşleriyle, karşısındakilerin niyyetlerini hemen 
anlardı. Fekat, halîm ve şefkatli ve ileriyi görüşlü olduğu için, dos-
tu düşmanı ayırmaz, hepsini tevâdu’ ve mudâra ile karşılardı. İslâm 
âlimlerine Allah için, temiz kalb ile gidip feyz alanlar, onların yo-
lunda gitmekde, islâmiyyetin ahkâmına uymakdadırlar. O kapıdan 
feyz aldığını söyleyip de, ibâdetlerden kaçınan, harâmlara dalan 
kimselerin de, münâfık oldukları anlaşılmakdadır. 

Adı geçen İdrîs köşkünü, İdrîs hakîm bin Hüsâmeddîn yapdır-
mışdır. Bâyezîd ve Yâvuz zemânında derin âlim olan bu zât, Îrân 
hudûdundaki yirmibeş kabîlenin Osmânlılara itâ’at etmesine sebeb 
olmuş, böylece Çaldıran zaferine büyük hizmetde bulunmuşdur. 
Bülbül deresi civârında yapdırdığı çeşmenin yanında bir sed üzerin-
de medfûndur. [932] de vefât etmişdir. Zevcesi Zeyneb hâtun, ken-
di adı ile, İdrîs köşkü yanında bir mescid yapdırmışdır. Mescidin ya-
nında (Karyağdı tekkesi) vardır. Bunun yanında bir evde niyyet ku-
yusu vardır. Arkasında Gümüşsuyu çeşmesi vardır. Karyağdı tekke-
sine (Çolak Hüseyn tekkesi) de denir. Üçüncü Mustafâ hân tarafın-
dan yapdırılmışdır. Bu tekkenin arkasında [1230] senesinde Dolan-
cı dervîş Muhammed mevlevîhâne yapdırmışdır. 

Seyyid Abdülhakîm efendi din bilgilerinde ve tesavvufun ince 
ma’rifetlerinde derin deryâ idi. (Râbıta-i şerîfe) ve (Er-riyâdut-te-
savvufiyye) kitâbları basılmışdır. Va’zlarından tutulan bilgiler ve 
ba’zı mektûbları 1404 [m. 1983] de beş cild hâlinde toplanmışdır. 
Üniversite mensûbları, fen ve devlet adamları, çözülemez sandık-
ları güç bilgileri sormağa gelir, sohbetinde, dersinde, bir sâat ka-
dar oturunca, cevâbını alır, sormağa lüzûm kalmadan, o bilgi ile 
doymuş olarak geri dönerdi. Teveccühünü, sevgisini kazananlar, 
sayısız kerâmetler görürdü. Çok mütevâzı’, pek alçak gönüllü idi. 
Ben dediği işitilmemişdi. (Bizler hesâba dâhil değiliz. O büyükle-
rin yazılarını anlıyamayız. Ancak bereketlenmek için okuruz) bu-

– 293 –



yururdu. Hâlbuki, kendisi, bu bilgilerin mütehassısı idi. Yakınla-
rından birine, (Burada birkaç Velî yetişiyordu) buyurmuşdu. Ya-
kınlarından Karamürsel kumaş fabrikası müdîri, Yûsüf Ziyâ Akı-
şık demişdi ki, rü’yâda, Abdülhakîm efendinin elinin ayasını öp-
müşdüm. Ertesi gün, Eyyûb sultândaki evine giderek, rü’yâmı an-
latmak istedim. Gitdim. Her zemân olduğu gibi, elini öpmek için 
eğildiğimde, mubârek elini, ayası yukarı doğru olarak uzatdı ve 
(Akşam rü’yâda öpdüğün gibi öp) dedi ve iltifât buyurarak çok şey 
anlatdı. 157. ci sahîfeye bakınız! 6, 20, 105, 154, 155, (157), 243, 262, 
269, 314, 334, 347, 393, 395, 411. 

8 — ABDÜLHAKÎM SİYÂLKÛTÎ: Babası Şemseddîn Mu-
hammeddir. Hindistânın büyük hanefî âlimidir. Fakîhdir. Beydâvî 
tefsîrine ve Teftâzânînin Akâid-i Nesefî şerhine ve Ahmed Hayâ-
lînin şerh-i Akâid hâşiyesine ve Devânînin Akâid-i Adûd şerhine 
ve Mutavvel kitâbına hâşiyeler yazmışdır. (İsbât-ül-vâcib) kitâbı 
da meşhûrdur. 1067 [m. 1657] de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ’. 
144, 146, 147. 

9 — ABDÜLHAMÎD HÂN II: Osmânlı pâdişâhlarının otuz-
dördüncüsü ve en yüksekleri idi. İslâm halîfelerinin doksandoku-
zuncusu idi. 1258 [m. 1842] de tevellüd etdi. 1293 [m. 1876] de ha-
lîfe oldu. 1336 [m. 1918] da vefât etdi. Çenberlitaşda, dedesi sultân 
Mahmûdun türbesindedir. İslâmiyyete hizmeti, saymakla bitirile-
mez. Abdül’azîz hân, düşmânlara âlet olanlar tarafından şehîd edi-
lip, sonra 5. ci Murâd da hal’ edilip, kendisi kukla olarak halîfe ya-
pıldı. Avrupada belirli ocakların islâmiyyeti yok etmek için hâzır-
ladığı yıkıcı plânları, kıyasıya hortlatmağa başlarken önlerine dikil-
di. Aklı, zekâsı ve ilmi fevkalâde üstün olduğu için, memlekete 
karşı asrlar boyunca hâzırlanmış olan sinsi, alçak ve vahşî sû’ikas-
dı hemen sezdi. Hâzırlıyanları ve maşa olarak kullandıkları sahte 
kahramanları, iş başından uzaklaşdırdı. İslâm bilgilerini, ya’nî din 
ve fen ve ahlâk bilgilerini memleketin her yerine yaydı. Çok sayı-
da kültürlü din adamı yetişdirdi. Milleti otuzbir sene adâlet ile idâ-
re etdi. Bilgili, temiz bir gençlik yetişdirdi. Haksızlığın, kötülüğün, 
ahlâksızlığın kökünü kazıdı. Bu yüzden ba’zı kimselerin hedefi ol-
du. Yıllarca kötülendi. İftirâlara uğradı. Sonra gelen gençliğe, büs-
bütün yanlış olarak tanıtıldı. Fekat, insâflı yazılan târîhleri okuyan-
lar ve onun ilme, fenne, sanâyı’a, ticârete, ahlâka, kısaca insanlığa 
bırakdığı eserlerini görenler, bu iftirâlara aldanmadı. Ona dil uza-
tan yalancılardan, ilm adamı, yazar maskesi altında çalışan düş-
manlarından ve bunların söyledikleri yalanlardan nefret etdiler. 
Onun büyüklüğü karşısında hayrân kaldılar. 

– 294 –



Önce, bir sene beş ay devlet idâresine karışdırılmadı. Memle-
keti sadr-ı a’zam Midhat pâşa ve arkadaşları idâre etdi. Bunlar, 24 
Nisan 1295 [m. 1877] günü Rus harbine sebeb oldular. Mâlî 1293 
senesine rastladığı için (93 harbi) denilmekdedir. 93 harbi Edirne 
mütârekesine kadar dokuz ay sürdü. Müşîr [Mareşal] yapdıkları 
Süleymân pâşa, Şıpka geçidinde büyük gaflet yaparak, en seçkin 
Türk birliklerinin harcanmasına sebeb oldu. Bu hezîmete kahra-
manlık denilerek, başkumandan yapıldı. Fekat, Filibeye ve oradan 
Edirneye kaçdı. Edirnede de tutunamayıp mütâreke istedi. Mütâ-
reke Abdülhamîd hânın, kraliçe Viktoryaya çekdiği telgraf üzeri-
ne mümkin olabildi. Ruslar ve Bulgarlar, onbinlerce Türk kadın 
ve çocuğunu kesdiler. Bir milyondan fazla Türk, Bulgaristandan, 
İstanbula hicret etdi. O zemân Rusyânın nüfûsu doksan, Osmânlı-
ların ise altmışdört milyondu. Sultân Abdülhamîd hân, fâci’aları 
görünce, Edirne mütârekesinden onüç gün sonra, 13 Şubat 1296 
[m. 1878] da Meclis-i meb’ûsânı kapatdı. Devlet idâresini eline al-
dı. Meb’ûsların ancak yüzde kırkı Türkdü. Bu parlamento devâm 
etseydi, Osmânlı devleti, dahâ o zemân parçalanacakdı. Sultân 
Abdülhamîd hânın ilk ve büyük başarısı, bu felâketi görmesi ve 
önlemesi oldu. 

Osmânlılara imzâlatdırılan 3 Mart 1878 Ayastefanos [Yeşilköy] 
mu’âhedesini sultân Abdülhamîd hân bir dürlü hazm edemedi. 
Dâhiyâne bir kurnazlıkla 4 Hazîran 1878 de İngiltere ile gizlice an-
laşdı. Kıbrıs adasının idâresini İngiltereye bırakdı. Adanın gelirle-
ri her yıl İstanbula yollanacak, ada Osmânlı İmperatorluğunun bir 
parçası kalacakdı. Buna karşılık, İngiltere Ayastefanos mu’âhede-
sinin Türkiye lehine değişdirilmesine yardım edecekdi. Böylece, 
Berlin mu’âhedesi, 13 Temmuz 1878 de imzâlanarak, topraklarımı-
zın çoğu geri alındı. Bu harbde, para tazmînâtı pek ağır oldu. Sul-
tân Abdülhamîd, buna da pek dâhiyâne çâre buldu. [m. 1881] de 
Düyûn-i umûmiyye idâresi kurarak, borçları, ikiyüzelliiki milyon-
dan, yüzaltı milyon osmânlı lirasına indirdi. Bu büyük başarısı, 
memlekete unutulmaz bir hizmet oldu. Büyük devletlerin bütün 
baskılarına rağmen, Abdülhamîd hân, Berlin mu’âhedesinin, Ana-
dolunun şarkında Ermenilere muhtâriyyet veren maddesini hiç 
tatbîk etmedi. Midhat pâşa ve arkadaşları, Rusyanın harb açması-
na sebeb oldu. Bütün Rumeli ve Anadolunun büyük kısmı Rusya-
nın eline geçdi. Dâhilî işler, masonların elinde kaldı. İslâmiyyeti 
yıkmak, dinde reformlar yapılmak isteniyordu. Bunun için, din 
adamları câhil yetişdiriliyordu. Alman târîhçisi, Hans Kramer, 
(Ondokuzuncu asr) adındaki büyük târîh kitâbının üçüncü cildi, 
yirmialtıncı sahîfesinde (dessen klugen Bruder Abdülhamîd II) 

– 295 –



beşinci Murâdın akllı kardeşi, diye övdüğü sultân ikinci Abdülha-
mîd, memleketin felâkete götürüldüğünü, pâşaların, mason uşağı 
olduklarını görerek, meclisi kapatdı. İrâde-i seniyye ve meclis-i vü-
kelâ [Bakanlar kurulu] karârı ile meclis-i meb’ûsan ta’tîl edildi. 
Meşrûtiyyet ve bunu sağlıyan doksanüç (93) kânûn-i esâsîsi [ana-
yasası] ilgâ edilmedi. Bu anayasa 1908 de ikinci meşrûtiyyetin i’lâ-
nına kadar devâm etmişdir. Sultân Abdülhamîd hân, a’yân üyele-
rinin [senatörlerin] vazîfelerine de son vermedi. Yaşıyanları, 1908 
millet meclisine dâhil oldular. Sultân Abdülhamîd hân, devleti, 
milleti, otuzbir sene, Allahü teâlânın emrlerine göre, adâletle idâ-
re etdi. Millet, sulh, bolluk, ucuzluk, râhat ve huzûr içinde yaşadı. 

Her vilâyetde mektebler, hastahâneler, yollar, çeşmeler, Viya-
nadan başka bir yerde eşi bulunmıyan modern bir tıp fakültesi 
yapdırdı. 1293 [m.1876] de Mekteb-i Mülkiyyeyi yapdırdı. [1296] 
da bir müze yapdırdı. [1297] de hukûk mektebi ve dîvân-ı muhâse-
bâtı [sayıştay] kurdu ve Beyoğlu kadın hastahânesini yapdırdı. 
[1299] da güzel san’atlar akademisi, [1300] de yüksek ticâret mek-
tebi, [1301] de yüksek mühendis mektebi ve yatılı kız lisesi açıldı. 
[1303] de Terkos suyunu İstanbula getirtdi ve mülkiye lisesini aç-
dı. [1305] de Alman imperatörü İstanbula gelip, sultân Ahmed 
meydânında Alman çeşmesi yapıldı. [1307] de Bursada ipekçilik 
mektebini yapdırdı. [1308] de Halkalı zirâ’at ve baytar mektebi ve 
Kâğıthânede bir poligon kurdurdu. 1309 [m.1892] da Bursa demir-
yolunu ve Aşîret mektebini yapdırdı. [1310] da Üsküdar lisesi ve 
Rüşdiyye mektebleri ve yeni postahâne binâsı ve Osmânlı banka-
sı ile Reji binâlarını ve (Yafa-Kudüs) demiryolu ile Ankara demir-
yolu yapıldı. Yine [1310] da Hamîdiyye kâğıd fabrikası, Kadıköy 
havagazı fabrikası ve Beyrut limanı rıhtımını yapdırdı. [1311] de 
Osmânlı sigorta şirketi ve Küçüksu barajı ve (Manastır-Selânik) 
demiryolu yapıldı. [1312] de (Şâm-Horan) demiryolu ve (Eskişe-
hir-Kütahya) demiryolu yapıldı. Yine [1312] de Hamîdiyye yüksek 
ticâret mektebi ve (Galata-Tophâne) rıhtımı, Dolmabağçe sâat 
kulesi yapıldı. [1313] de (Beyrut-Şâm) demiryolu, Dâr-ül-aceze bi-
nâsı, mum fabrikası, (Afyon-Konya) demiryolu, Sakız limanı rıh-
tımı, şimdiki İstanbul lisesi binâsı, (İstanbul-Selânik) demiryolu 
yapıldı. Ereğli kömür ocakları çalışdırıldı. [1314] de Tuna nehrin-
de Demirkapı kanalını, kapalıçarşı ta’mîrini yapdırdı. [1313] Yu-
nan zaferini kazandı. Akl hastahânesini yapdırdı. [1316] da Şişlide 
Hamîdiyye Etfâl hastahânesini yapdırdı. [1318] de Medîne-i mü-
nevvereye kadar telgraf hattı yapdırdı. 1320 [m.1901] de Hamîdiy-
ye Hicâz demiryolu Zerkaya kadar işledi. Kâğıthânedeki Hamîdiy-
ye suyu yapıldı. Yeni balıkhâne, Haydarpâşa rıhtımı, ma’den arama 

– 296 –



mektebi, Şâmda tıbbiyye-i mülkiyye yapıldı. Haydarpâşada aske-
rî tıbbiyye mekteb-i şâhânesi 24 Teşrîn-i evvel 1321 de açıldı. 
[1322] de dilsiz ve sağırlar mektebi açıldı. [1322] de Bingâzîye telg-
raf hattı yapıldı. [1323] de (İstanbul-Köstence) kablosu döşendi. 
Haydarpâşa istasyonu binâsı yapıldı. Beşiktaş tepesindeki Yıldız 
serâyını ve önündeki câmi’i yapdırdı. Velhâsıl Avrupada yapılan 
yeniliklerin hepsini en modern şeklde yurdumuzda yapdırdı. Ne 
yazık ki, [1327] de tahtdan indirilince, bütün bu ilerlemeler durdu 
ve memleket kana boyandı. Abdülhamîd hân, (İstanbul-Eskişe-
hir-Ankara) ve (Eskişehir-Adana-Bağdâd) ve (Adana-Şâm-Me-
dîne) demiryollarını yapdırdığı zemân, başka memleketlerde bu 
kadar demiryolu yokdu. Din bilgileri, fen ve edebiyyât üzerinde 
çok kitâb basdırdı. Köylere kadar kurslar açdırdı. Parasız kitâblar 
gönderdi. Harb gücünü gayb etmiş olan eski gemileri Halice çe-
kip, Avrupada yeni yapılan üstün evsâflı kruvazörler, zırhlılar ile 
donanmayı kuvvetlendirdi. Askeri, subayı öyle şerefli olmuşdu ki, 
bir kahve önünden bir binbaşı geçerken, kahvede oturanlar ayağa 
kalkarak saygı gösterirlerdi. Öyle bereket vardı ki, bir binbaşının 
evinde pişen yemekden, bir mahalle fakîrlerinin karnı doyardı. 
Bütün millet, sivil, asker, herkes birbirini çok severdi. Yalnız 
[1313] yılında, Yunan isyânı oldu. Ethem pâşa “rahime-hullahü 
teâlâ” kumandasında gönderdiği askeri, kendisi serâydan idâre 
ediyordu. Askeri yirmidört sâatde Termopil geçidini aşıp, Atina-
ya girdi. Bütün Avrupa kumandanları buna şaşırdı. Çünki, Alman 
kurmayları, Osmânlı ordusu, Termopili altı ayda geçemez diye ra-
por vermişdi. 

İkinci Abdülhamîd hânın güzel ahlâkını, dîne olan bağlılığını, 
edeb ve hayâsının derecesini, aklını, ilmini, adâletini, millet için 
durmadan çalışdığını, hiç cân yakmadığını, düşmanlarına bile iyi-
lik etdiğini, masonların aldatdıkları ve maşa olarak kullandıkları 
satılmışları bile afv etdiğini anlamak istiyenlere, (Mâbeyn baş kâ-
tibi) Es’ad beğin (Hâtırât-ı Abdülhamîd-i hân-ı sânî) kitâbını oku-
malarını tavsıye ederiz. Ermeni komitecilerin hâzırladıkları ve 21 
Temmuz 1323 [m. 1905] günü Cum’a nemâzını kılıp, Yıldız câ-
mi’inden çıkarken patlatılan bir arabadaki sâatli bombadan kurtu-
lunca, binlerce seyirci ve ecnebî diplomatlara karşı, düşünmeden, 
hemen söylediği şu kelimeler, kalbinin temizliğini, milletin olgun, 
şefkatli bir babası olduğunu göstermeğe yetişir sanırız: (Kendim-
ce en büyük emel, ehâlînin râhat ve mes’ûd olmasıdır. Bu uğurda, 
gece-gündüz nasıl çalışıldığı ve gayret gösterildiği ma’lûmdur. 
Gayret ve hüsn-ü niyyetimin min tarafillah mükâfâtı, şu hâdise-
den, hıfz-ı Hudâ ile, emîn olmaklığımdır. Onun için, cenâb-ı Hak-

– 297 –



ka şükr ve hamd ederim. Müte’essir olduğum birşey varsa, asker 
evlâdlarımdan ve ehâlîden ba’zılarının telef ve mecrûh olmaları-
dır. Buna, ilelebed teessüf ederim. Tebe’amın, hakkımda göster-
miş oldukları hissiyâta an-samîmilkalb memnûniyyetimi beyân 
eyler, âfât-i semâviyye ve erdiyyeden masûniyyetleri için düâ ede-
rim). 

Merkezi Selânikde bulunan üçüncü ordunun ba’zı subayları, in-
giliz câsûsları tarafından bol para ve makam va’dleri ile aldatıldı. 7 
Temmuzda Şemsî pâşa, teğmen Âtıf tarafından vuruldu. Hareket 
ordusu İstanbula yürüdü. Halîfe, hazret-i Alînin ictihâdına uyarak, 
bunlara karşı koymadı. Devleti bu eşkiyâya teslîm etdi. Vaktiyle, 
Mekke kâfirleri de, Medîneye hücûm edince, Peygamberimiz, 
Bedrde, Uhudda ve Hendekde, az kuvvet ile cihâd ederek, bunla-
rın Medîneye girmelerine mâni’ olmuşdu. Hucurât sûresi, doku-
zuncu âyetinde meâlen (İsyân edenler ile harb edip, bunları itâate 
getirin!) emrine uymadı. Halîfe, Peygamberimizin bu sünnetine ve 
bu farza uymadığı için, fâcia ve felâketlere sebeb oldu. 27 Cemâzil-
âhır 1326 ve 23 Temmuz 1908 de ikinci meşrûtiyyet i’lân edildi. Si-
lâh baskısı altında seçim yapıldı. 17 Birinci kânûn [Aralık]da mec-
lis açıldı. Bununla, devletin idâresi, ehliyyetsiz, tecribesiz ellere 
geçdi. İngilizlerin hâzırladığı fâci’alar tekrâr başladı. 5 Ekim 1908 
de, Bulgaristan prensliği, krallığını i’lân ederek, Osmânlılardan ay-
rıldı. Yine o târîhde, Avusturya, Bosna-Herseki ilhâk etdi. Yuna-
nistan da baş kaldırıp, beş sene sonra Giridi ilhâk eyledi. 14 Nisan 
1909 da, Adanada ermeni ihtilâli oldu. Müslimânların mallarına, 
cânlarına, ırzlarına saldırdılar. 1850 Türkü öldürdüler. İttihâdcılar 
buna da seyirci kaldılar. Halk, onyedibin ermeniyi öldürüp isyân 
basdırıldı. İttihâdcılar, Avrupalılara şirin görünmek için yüzlerce 
müslimânı kesdiler, asdılar. Bu zulmleri, o zemân Adana vâlîsi 
olan meşhûr Cemâl pâşa yapdı. Dâhiliyye nâzırı Tal’at pâşanın 
takdîrine mazhar oldu. Bu hâdiseler dolayısiyle ittihâdcılar da 
[1914]de meclisi kapatdı. Sultân Hamîde hak vermek zorunda kal-
dılar. 

31 Mart vak’ası adı ile meşhûr olan 13 Nisân 1327 [m. 1909] ha-
reketi ile sultân Abdülhamîdin hiçbir alâkası olmadığı, kat’î ola-
rak anlaşılmışdır. İttihâdcıların, pâdişâha sâdık birinci orduya gü-
venmiyerek, Selânikdeki üçüncü ordudan getirdikleri avcı tabur-
larının çıkardığı tesbit edilmişdir. Ya’nî ittihâdcıların bir tertîbi ol-
muşdur. İttihâdcılar, böylece Selânikden Bulgar, Sırb, Yunan, Ar-
navud yağmacılarının meydâna getirdikleri hareket ordusunu İs-
tanbula gönderdi. Tal’at beğin baskısı ile Sultân, 27 Nisan 1327 

– 298 –



[m. 1909] da tahtdan indirildi. Son meşrûtiyyet zemânında hü-
kümdârlığı dokuz ay, beş gündür. Selânikden gelen, toplama ve 
frenk silâhlarını taşıyan hareket ordusuna karşı koymak istiyen 
kumandanlara, çarpışılmamasını, müslimân kanı dökülmemesini 
sıkı emr verdi. İsteseydi yalnız Taksim ve Taş kışladaki ta’lîmli as-
ker ve sâdık subaylar, gelen çapulcu alaylarını darmadağınık ede-
bilirdi. Fekat, kardeş kanının dökülmesini istemedi. İstanbula gi-
ren hareket ordusu kumandanları, doğru Yıldız serâyına geldiler. 
Hazîneyi, asrlardan beri toplanmış olan kıymetli yâdigârları ve 
dünyânın en zengin kütübhânelerinden olan serây kitâblığının bir 
kısmını yağma etdiler. Pâdişâhın altın arabası bile parçalanıp pay-
laşıldı. Bu barbarca saldıranlar, birer kahramân, kurtarıcı i’lân 
edildi. O yıl, ittihâdcılar, Sultândan iki yaş küçük olan kardeşi Mu-
hammed Reşâdı yerine geçirdiler. Sultân Reşâd, ihtiyâr, sessizdi. 
Ortalığı kana boyıyanların, gönülden müslimân olmadıklarını gö-
rüyordu. Bu canavarlar karşısında âciz, zevâllı bir kukla hâlinde 
idi. İttihâdcılar, sultân Hamîdi lekeliyecek bir suç bulamadılar. 
Milletin onu çok sevdiğini, saydığını görerek, öldürmeğe de cesâ-
ret edemediler. Hemen o gece, kurmay binbaşı Fethi Okyarın em-
rinde olarak, trenle Selâniğe götürdüler. Orada Alâtini köşkünde 
habs edildi. Ömrünü okumakla ve ibâdet ile geçirdi. Hükûmeti ele 
geçiren ittihâdcıların çoğu, hattâ din işleri başkanı olan şeyh-ul is-
lâm efendileri dahî mason idi. Sultân Hamîd hânın kansız ve hu-
zûr içinde geçen idâresinden sonra memleket, siyâsî i’dâmlar, sû’i 
kasdler ülkesi oldu. Çok kimseleri i’dâm etdiler. Birbirlerini, hat-
tâ kendi başkumandanları olan Mahmûd Şevket pâşayı da dört 
aylık sadr-ı a’zam iken 11 Hazîran 1331 [1913] de kendileri öldür-
dü. Yerine getirilen Mısr prensi Sa’îd Halîm pâşanın 3 sene, 7 ay 
ve 23 günlük ve bunun yerine gelen Tal’at pâşanın birbuçuk sene-
lik sadâret zemânlarında, memleket karma karışık oldu. Herkes, 
ölüm, habs korkusu içinde idi. Cân, mal ve nâmûs emniyyeti kal-
madı. İslâm düşmanlığı, küfr ve irtidâd moda olmağa başladı. Her 
vilâyetde zâlimler türedi. 1329 [m. 1911] da Arnavud isyânı oldu. 
Mahmûd Şevket pâşa büyük kuvvetle önliyemedi. Sultân Reşâd 
16 Hazîranda Kosovaya gitdi. Beşyüzyirmiiki sene önce, dedesi-
nin zafer kazandığı yerde, yüzbin Arnavud ile Cum’a nemâzı kıl-
dı. Huzûru te’mîn etdi. Mahmûd Şevket pâşanın sekseniki tabur-
la yapamadığını, sultân Muhammed Reşâd, bir gövde gösterisi ile 
te’mîn eyledi. Ebüzziyâ takvîminin 19 Şubat 1945 pazartesi yapra-
ğında diyor ki: 

(Meşrûtiyyetin başlangıcı, memleketimiz için büyük felâket ve 
ziyânlara sebeb oldu. Çünki 1329 [m. 1911] da Trablusgarb İtal-

– 299 –



yanlara bırakıldı. 1331 [m. 1912] de Balkan harbi bozgunu oldu. 
İki büyük kıt’a ile ilişiğimiz kesildi. Afrikada birmilyonikiyüzbin 
kilometre kare, Rumelide ikiyüzelli bin kilometre kare yerimiz el-
den gitdi. Birinci cihân harbinde de birmilyon kilometre kareden 
fazla toprak gayb oldu. Koca imperatorluk yağma edildi. Bu felâ-
ketlere, ittihâd ve terakkînin, gâfil, câhil, fırkacı, inâdcı, bölücü 
idâresi sebeb oldu.) Birinci cihân harbine Osmânlılar üç milyon 
askerle katıldı. Bir milyon zâyi’ eyledi. Bunun dörtyüzbini cebhe-
de şehîd oldu. Müttefiklerimizin mevcûdü yirmiüç milyon olup, 
onbeşbuçuk milyon zayı’âtımız oldu. Bunun üçbuçukmilyonu ceb-
hede öldü. Düşmân orduları mevcûdü, kırküç milyon idi. Bunla-
rın yirmiüç milyonu zâyi’ oldu. Yalnız beşbuçuk milyonu cebhede 
öldü. 

Sultân Abdülhamîdi tahtından indirenler, sonunda memleketi 
düşman çizmelerinin altında bırakarak kaçdılar. İlk olarak Enver 
pâşa, Tal’at pâşa, doktor Behâeddîn Şâkir, doktor Nâzım, 30 Ekim 
1918 de Mondros mütârekesini imzâ etdikden bir gün sonra, gece 
yarısı kaçdılar. Tal’at pâşa [m. 1921] de kırkdokuz yaşında Berlin-
de, Enver pâşa kırk yaşında [m. 1922] de Türkistânda, Cemâl pâşa 
da [m. 1922] de elli yaşında Tiflisde öldürüldüler. Avrupadaki ma-
son locaları, bu başarılarını uzakdan keyf ile seyr ediyorlar. İslâ-
miyyeti yok etmek için, yeni plânlar hâzırlıyorlardı. Masonlar, itti-
hâdcılara yapdırdıkları bu cinâyetleri Midhat pâşa ve arkadaşları 
gibi maşalarla, dahâ otuzbir yıl önce ve pek kıyasıya yapdıracaklar-
dı. Fekat, çok akllı, zekî, ileriyi görüşü keskin ve tâm müslimân 
olan, ikinci Abdülhamîd hân, bunu anlamış, bu felâketleri önlemiş, 
islâm âlemine se’âdet, huzûr sağlamışdı. Bunun için, bu yüce hâka-
na, kızıl sultân, korkak, zâlim gibi ismler takdılar. Böylece gençle-
ri aldatmağa, onun sevgisini, büyüklüğünü gönüllerden çıkarmağa 
uğraşdılar. 

(Türkiye Târîhi)nde diyor ki, (İkinci meşrûtiyyetden sonra ge-
len yeni rejim, ikinci Abdülhamîdi mahkûm etmiş, hattâ bugüne 
kadar, bu hükümdârın lehinde, hattâ tarafsız yazmak ve konuş-
mak, tehlükeli sayılmışdır. Bunun bir sebebi, ikinci Abdülhamî-
din, aslâ mürteci’, gerici olmamak şartı ile, muhâfazakâr olması ve 
imperatörlüğü otuz yıl şahsen adâlet ile idâre etmesidir. İkinci 
Abdülhamîdi düşürenler birbirinden inkılâbcı oldukları için, ta-
bî’atiyle, bu hükümdârın muhâfazakârlığını beğenmemek duru-
munda kalmışlardır. Ancak târîh, siyâset değildir. Günün modası-
na göre söyliyen, yazan kimse, târîhci değildir. Çünki, siyâsî rejim-
ler ve fikr modaları dâimâ değişir. Yakın mâzîyi halka fenâ tanıt-

– 300 –



mak gibi hissî görüş, ilmî tedkîk yapılmasına mâni’ olmakdadır. 
Ba’zı sathî görüşlü kimseler, günlük oluşları küçültür, gölgede bı-
rakır diye, eski kahramânları küçültürler. Târihî realiteden kork-
mak ma’nâsızdır. Türkiyede, yine de, ikinci Abdülhamîd aleyhin-
deki yalanları nakl etmek modası yürürlükdedir. 

13 Şubat 1295 [m. 1878] gününe kadar, ikinci Abdülhamîdin 
saltanatının ilk bir yıl, beş ay ve onüç günü, bu hükümdârın şahsî 
idâresi ile ilgisizdir. Şahsî idâresi, 13 Şubatda başlar. 7 Zilhicce 
1293 ve 23 Kânûn-i evvel [Aralık ayı] 1876 günü birinci meşrûtiy-
yet i’lân edildi. İlk millet meclisi 19 Mart 1877 de açıldı. Anayasa-
yı hâzırlıyanlardan Midhat pâşa, bir hukukcu değildi. İkinci Ab-
dülhamîd hân hâtırâtında diyor ki: 

Midhat pâşa, öteden beri meşrûtiyyet tarafdârı idi. Lâkin ismi-
ni ve ba’zı kitâblarda medhini işitmekle hâsıl olmuş bir tarafdârdı. 
Hiçbir devletin Kânûn-i esâsîsini tedkîk etmiş ve bu bâbda esâslı 
fikr edinmiş değildi. Rehberi, nâfi’a vekâletinin müsteşârı, Odyan 
efendi idi. Odyan efendi ise, o zemân bile bizde mümtâz hukûkcu-
lardan değildi. Hele memleketi hiç bilmezdi. Zan ederim bu vukûf-
suzluk, Midhat pâşa ile Tâif kal’asına kadar berâber gitdi. 

Midhat pâşanın başkanlığında, Ziyâ beğ [pâşa] ile Nâmık Ke-
mâlin de katıldığı bir hey’etin hâzırladığı Anayasanın 113. cü mad-
desi, hükümdâra bir şahsı sürmek hakkını vermişdi. Bu maddeyi 
Midhat pâşa, mahsûs koydurdu. Çünki, ölünciye kadar iktidârda 
kalmağı umuyordu. Bu madde ile, muhâliflerini sürmek istemiş-
dir. Nitekim birkaç devlet adamını sürdü. İkinci Abdülhamîd hân, 
muhâkemesiz sürülmenin tanzimâta aykırı olduğuna dikkati çek-
di ise de, Midhat pâşayı iknâ’ edememişdi. Midhat pâşa, anayasa-
ya, herkesin kendi dili ile konuşabileceğini koydurmak istemiş, fe-
kat Sultân, bu maddeyi kaldırmışdır. Midhat pâşa, Sultânın bütün 
selâhiyyetini yok etmek için, Anayasayı büyük devletlerin kefâlet-
leri altına koymak istemişdir. Türk devletinin istiklâlini yok ede-
cek bu feci’ madde de kabûl edilmemişdir. Rusya ile harb etmek 
için, Bâb-ı âlide nutklar çekdi. Medrese talebesini ayaklandıra-
rak, harb lehine nümâyiş yapdırdı. Bunlar, Sultânın penceresi al-
tında bile harb diye bağırdılar. Harb olursa, İngilterenin yardım 
edeceğine inanıyordu. İçki sofralarında, Cumhûriyyet i’lân edip, 
üçüncü Napolyon gibi, Cumhûrbaşkanı, sonra imperatör olacağı-
nı söyledi ve (niçin Âl-i Osmân olur da, Âl-i Midhat olmaz) dedi. 
İşi dahâ ileri götürerek, husûsî asker yazmağa kalkışdı. Bu yeni 
asker, Millet askeri nâmı ile yeni bir ordu teşkil edecek ve Midhat 
pâşanın emrinde olacakdı. Hıristiyan ve müslimânlardan gönüllü 

– 301 –



yazılanlar, başkumandanları Midhat pâşa lehine yürüyüşler yapı-
yorlar. İstanbulda huzûru bozuyorlardı. Yeniçeri ocağı hortluyor-
du. Midhad pâşa, milliyetçiliğe uymıyan hareketlerde de bulundu. 
Bosnada, Türk bayrağındaki ayyıldız yanına bir haç eklenmesini 
emr etdi. Devlet bayrağının, bir eyâletde olsa bile, sadr-ı a’zam 
emri ile değişdirilmesi de, onun demokrasi anlayışına parlak bir ör-
nekdir. Bu haçlı Türk bayrağını taşıyan bir tabura İstanbulda geçid 
resmi bile yapdırdı. Bütün bu sapıklıkları, ikinci Abdülhamîd hâ-
nın sabrını taşırarak, 5 Şubat 1877 de, onu sadr-ı a’zamlıkdan azl 
etdi. Kendi arzûsu üzerine İzzeddîn vapuruna bindirilerek İtalya-
ya gönderildi. Eline de beşyüz altın verildi. Bir sene, sekiz ay çeşid-
li şehrleri gezdi. İngilizlerle halîfeye karşı anlaşmalar yapması üze-
rine, yurda çağrıldı. İki ay Giritde, Hanyada oturdukdan sonra 
1295 [m. 1878] son ayında Sûriye vâlîsi, 4 Ağustos 1297 [m. 1880] 
de Aydın vâlîsi yapıldı. Burada iken, 16 Mayıs 1298 [m. 1881] de, 
Yıldızda muhâkeme edilmek için tevkif emri verildi. Fransız kon-
solosluğuna sığınarak kendisini lekeledi. Fransız sefîrinin emri ile 
halîfeye teslîm edildi. Mahkemenin i’dâm karârını halîfe, müebbed 
habse çevirip, 28 Temmuzda İzzeddîn vapuru ile Rüşdü, Mahmûd 
ve Nûri pâşalarla ve Hasen Hayrullah efendi ile birlikde Tâife gö-
türülüp habs edildiler. 6 Mayıs 1301 [m. 1883] de Mahmûd Celâ-
leddîn pâşa ile, askerler tarafından boğulup öldürüldüler. İngiltere 
onu kurtarmağa karâr verdi. Kızıldenizdeki bir harb gemisine bu 
vazîfeyi verdi. Pâşaların, İngilizler tarafından kaçırılacağını anlıyan 
hicâz vâlîsi müşîr Osmân Nûrî pâşanın emri ile öldürüldüğü sanıl-
makdadır). (Yeni Türkiye Târîhi)nin yazısı temâm oldu. 283, 286, 
287, 361, 369, 370, 374, 377, 385. 

10 — ABDÜLKÂDİR GEYLÂNÎ: Muhyiddîn Ebû Muham-
med bin Ebû Sâlih Mûsâ, 471 [m. 1077] de Îrânda tevellüd, 561 
[m. 1166] de Bağdâdda vefât etmişdir. Babası, hazret-i Hasenin 
torunu Abdüllah bin Hasen-i müsennâ soyundandır. Abdüllahın 
annesi, Fâtıma, hazret-i Hüseynin kızıdır. Bunun için hem seyyid, 
hem şerîfdir. Hanbelîdir. Kâdirî tarîkatinin reîsi ve bütün tarîkat-
lerin menba-ı feyzidir. Mürşid, müderris ve müftî idi. Pek büyük 
âlimdir. 32, 61, 117, 144, 155, 158, 176, 199, 342, 391, 392. 

11 — ABDÜLLAH BİN ABBÂS: Resûlullahın amcası Abbâ-
sın oğlu olup, çok âlim idi. Annesi Lübâde, Hâlid bin Velîdin tey-
zesi idi. Hicretden üç yıl önce Mekkede doğdu. Çok hadîs-i şerîf bi-
lirdi. Halîfe Ömerin müşkillerini çözerdi. Sıffînde imâm-ı Alînin 
kumandanlarından idi. Abdüllah bin Zübeyrin hilâfetini kabûl et-
medi. Tefsîrde çok ileri idi. Müfessirlerin şâhıdır. 68 yılında, Tâif-

– 302 –



de vefât etdi. Uzun boylu, beyâz, güzel idi. Ömrünün sonlarında 
göremez oldu. Abbâsî halîfeleri, bunun soyundandır. 40, 59, 70, 74, 
86, 119, 121, 122, 123, 125, 126, 130, 137, 165, 168, 169, 170, 184, 
185, 189, 231, 243, 318, 345, 356, 359, 408. 

12 — ABDÜLLAH BİN CA’FER: Resûlullahın amcası Ebû 
Tâlibin torunudur. Habeşistânda dünyâya geldi. 80 yılında Medî-
nede vefât etdi. Çok cömerd idi. Hazret-i Mu’âviye buna çok ik-
râm ederdi. Muhammed bin Ebî Bekr-i Sıddîk ile Yahyâ bin Alî 
ibni ebî Tâlib ile ana bir kardeş idi. Hazret-i Alî ile Fâtıma-tüzzeh-
rânın kızı olan Zeynebin zevci idi “radıyallahü teâlâ anhüm ec-
ma’în”. 66, 168, 204, 378. 

13 — ABDÜLLAH BİN EBÎ BEKR-İ SIDDÎK: Önce islâm 
olanlardandır. Hicretde, kâfirlerden mağaraya haber getirir, gece 
mağarada yatardı. Mekkenin fethinde, Huneyn ve Tâif gazâların-
da bulundu. Tâifde yaralandı. 11. ci yılda vefât etdi “radıyallahü te-
âlâ anh”. 99. 

14 — ABDÜLLAH BİN EBÎ EVFÂ: Eshâb-ı kirâmdan Kûfe 
şehrinde en son vefât edendir. 86 yılında vefât etdi. 19, 252. 

15 — ABDÜLLAH BİN MES’ÛD: İlk müslimân olanların al-
tıncısıdır. Resûlullahın yanından, hizmetinden ayrılmazdı. Kur’ân-ı 
kerîmi çok iyi öğrendi. Pekçok hadîs-i şerîf ezberledi. Mekke kâ-
firleri arasında açıkça okurdu. Çok eziyyet çekerdi. İki kerre Ha-
beşistâna ve Medîne-i münevvereye hicret etdi. Bütün gazâlarda 
ve Yermük muhârebesinde bulundu. Cennetle müjdelendi. Halîfe 
Ömer-ül-Fârûk, kendisini Kûfeye müftî olarak gönderdi. Otuziki 
yılında, altmış yaşından sonra vefât etdi. Bakîde medfûndur “radı-
yallahü teâlâ anh”. 106, 163, 165, 168, 177, 182, 185, 189, 199, 208, 
210, 241, 324, 330. 

16 — ABDÜLLAH BİN MUBÂREK: Tebe’i tâbi’înin büyük-
lerinden olup, hadîs ve fıkh âlimi idi. 118 de Horasanda doğup, 
181 [m. 797] de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Kitâbları çok-
dur. Bir yıl hac, bir yıl cihâd ve bir yıl ticâret ederdi. Kazancının 
hepsini fakîrlere verirdi. Şâmda birisinden aldığı kalemi vermeden 
Merve gitmişdi. Kalemi vermek için Mervden Şâma geldi. Sehl 
Alî bin Abdüllah Merûzî, Abdüllah bin Mubârekin derslerine de-
vâm ederdi. Birgün, (Artık senin dersine gelmiyeceğim. Çünki, 
bugün gelirken senin kızların dama çıkmış beni çağırıyorlardı. Be-
nim Sehlim, benim Sehlim diyorlardı. Bunların terbiyesini vermi-
yor musun?) dedi. Abdüllah bin Mubârek, o gece, talebesini top-

– 303 –



layıp, (Sehlin cenâze nemâzına gidelim) dedi. Gidip, vefât etmiş 
buldular. (Vefâtını nerden anladın?) dediklerinde, (Benim hiç câ-
riyem yok. O gördükleri, Cennet hûrîleri idi. Onu Cennete çağırı-
yorlardı) dedi. Buyururdu ki, (Edeb nedir? Âlimler çeşidli ta’rif et-
miş. Bence edeb, kişinin nefsini tanımasıdır.) (Birinin bir lira hak-
kını ödemek, bin lira sadaka vermekden dahâ iyidir.) (Çalışıp ka-
zanmak tevekkülü bozmaz) derdi. (Tevâzû’, zenginlere karşı kibr-
li olmak, fakîrlere karşı alçak gönüllü olmakdır) derdi. (Eğer gıy-
bet etseydim, anamı, babamı gıybet ederdim. Çünki sevâblarımın 
onlara verilmesi dahâ iyi olur) derdi. 10, 30, 31, 260. 

17 — ABDÜLLAH BİN ÖMER: Hicretden on dört sene önce 
tevellüd ve 73 de Mekkede vefât etdi. Babası ile birlikde îmân et-
di. Küçük olduğundan Bedr ve Uhud gazâlarına götürülmedi. Di-
ğer gazâlarda ve Mûte gazâsında ve Yermükde, Mısr ve Afrika 
fethlerinde bulundu. Resûlullahın nemâz kıldığı her yerde nemâz 
kılardı. Çok müttekî, cömerd ve halîm idi. Hilâfet işlerine hiç ka-
rışmadı. Hicrî 73 senesinde, Haccac bin Yûsüf, Mekkede, Abdül-
lah bin Zübeyri şehîd etdikden üç ay sonra, bunun ayağına zehrli 
kılıç ile vurdurarak şehîd etdi “radıyallahü teâlâ anh”. 40, 65, 73, 
118, 124, 125, 165, 176, 182, 185, 196, 209, 231, 345, 400. 

18 — ABDÜLLAH BİN SA’D: Hazret-i Osmânın süt kardeşi 
idi. Vahy kâtibi iken mürted oldu. Mekkenin fethinde katli emr 
olundu ise de, tekrâr îmâna gelip afv edildi. Mısr fethinde bulun-
du. 25 de Mısr vâlîsi olup, Tunusu feth etdi. Halîfenin şehâdetinde 
Medîneye yardıma gelirken, Mısrda yerinin yağma edildiğini anlı-
yarak, Remleye yerleşdi. 36 da vefât etdi. 120. 

19 —ABDÜLLAH BİN SEBE’: Müslimânlar arasına ilk ola-
rak, Eshâb düşmanlığı fitnesini sokan bir yehûdî dönmesidir. Haz-
ret-i Osmân zemânında Yemenden gelip, müslimân olduğunu 
söyledi. Halîfenin yanına sokulmak istedi. Fitne, fesâd çıkaracağı 
anlaşılarak, Medîne-i münevvereden dışarı atıldı. Mısra giderek, 
câhiller arasında, halîfeyi kötülemeğe, Eshâb-ı kirâmın büyükleri 
için atıp tutmağa, kardeşi kardeşe düşürmeğe başladı. Kûfeye de 
giderek hazret-i Alîye yaltaklandı. Hattâ, sen tanrısın dedi. Alî 
“radıyallahü anh” da, bunu Medayn şehrine sürdü. Hazret-i Alî 
şehîd olunca, (O ölmedi. Bulutlarda yerleşdi. Şimşek, yıldırım 
onun emri ile olmakdadır) dedi. Dahâ nice, düzme sözleri ile, câ-
hilleri aldatıp, Ehl-i sünneti parçalamağa, içeriden yıkmağa koyul-
du. Fekat, Ehl-i sünnet âlimleri “rahime-hümullahü teâlâ”, âyet-i 
kerîmeye ve hadîs-i şerîflere sarılarak ve akla, ilme dayanarak bu-
nun bozuk ve çürük sözlerine, çok sağlam cevâblar verdi. Onları 

– 304 –



her yerde rezîl ve perîşan eyledi. Onlar ancak, kitâb okumıyan, 
va’z, nasîhat dinlemeğe gitmiyen câhilleri aldatabildi. 6, 14, 27, 30, 
36, 77, 120, 121, 136, 220, 233, 365. 

20 — ABDÜLLAH BİN UREYKIT: Benî Veyl kabîlesinden 
bir kâfir idi. Emîn idi. Sır saklayıcı idi. 99. 

21 — ABDÜLLAH BİN YESR: Şâmda en son vefât eden sa-
hâbîdir. Seksensekiz senesinde vefât etdi. 19, 252. 

22 — ABDÜLLAH BİN ZÜBEYR: Zübeyr bin Avvâmın oğ-
ludur. Annesi Esmâ binti Ebî Bekr Sıddîkdır. Hicretden yirmi ay 
sonra tevellüd etdi. İsmini Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” 
koydu ve düâ etdi. Cesûr, kuvvetli, kahraman idi. Geceleri ibâdet 
eder, gündüzleri oruc tutardı. Tunus harbinde, yüzyirmibin düş-
man askeri ile yirmi bin islâm mücâhidi savaşırken, düşman ku-
mandanı Cercîri öldürerek zafere sebeb oldu. Cemel vak’asında, 
Alîye “radıyallahü anh” karşı idi. Yezîde bî’at etmedi. Dokuz sene 
Mekkede halîfe oldu. Yemen, Irak ve Horasan elinde idi. Abdül-
melikin kumandanı Haccac bin Yûsüf, 72 yılında Mekkeyi muhâ-
sara ve mancınık ile şehri tahrîb etdi. Abdüllah, 73 [m. 692] de al-
nına gelen mancınık taşı ile yaralandı ve şehîd edildi “radıyallahü 
teâlâ anh”. Vâlidesi Haccacın karşısına çıkıp acı ve doğru sözler 
söyledi. Harâb olan Kâ’beyi ve ayrıca türbe-i nebevîyi ta’mîr etdi. 
Şehîd edildikden sonra, Abdülmelik bin Mervân, Kâ’benin bir dı-
vârını yıkdırıp, Hacer-i esvedi eski yerine koydurdu. Bugünkü 
Kâ’benin üç dıvârı Abdüllah, bir dıvârı Abdülmelik yapısıdır. 65, 
106, 170, 211, 259, 302, 304, 330, 339, 350, 354, 359. 

23 — ABDÜLLAH-İ CENGİZÎ HÂN: Mâverâünnehrdeki öz-
bek hânlarındandır. İskender hânın oğludur. 939 da tevellüd, 1005 
[m. 1596] de vefât etdi. 990 da hükmdâr oldu. 993 de Hiratı aldı 
“rahime-hullahü teâlâ”. 151. 

24 — ABDÜLLAH-İ ENSÂRÎ: Babası Ebû Mensûr Muham-
med bin Alîdir. 396 da Hiratda tevellüd, 481 [m. 1088] de orada ve-
fât etdi. Şeyh-ül-islâm idi. Hanbelî idi. Evliyânın büyüklerinden 
idi. Hadîs âlimi idi. (Menâzilüssâ’irîn) ve tefsîr kitâbları meşhûr-
dur. Tesavvufda (Te’arrüf) kitâbını şerh etmişdir. (Münâcât) İs-
tanbulda basılmışdır. 84, 146, 212, 270, 319, 409. 

25 — ABDÜLMECÎD HÂN: Osmânlı pâdişâhlarının otuzbi-
rincisi ve islâm halîfelerinin doksanaltıncısıdır. Sultân ikinci Mah-
mûdun oğludur. Sekiz oğlundan dördü pâdişâh oldu. 1237 [m. 
1821] de tevellüd etdi. 1255 [m. 1839] de pâdişâh oldu. 24 Hazîran 

– 305 – Eshâb-ı Kirâm - F:20 



1277 [m. 1861] de vefât etdi. Sultân Selîm câmi’i bağçesindedir. 
Abdülmecîd hânın büyük bir hatâsı, memlekete ve bütün islâmiy-
yete çok ağır zararı dokunan, afv edilmez bir kabâhati olmuşdur. 
Öyle bir hatâ ki, Osmânlı târîhinde korkunç bir dönüm noktası 
yapmış, bu koca islâm devletinde bir (yok olma devri)nin başla-
masına sebeb olmuşdur. Masonların, islâm düşmânlarının örtbas 
etmek istedikleri, gençlerden saklamağa çalışdıkları bu hatâ, sâf, 
temiz kalbli hâkânın, azılı ve sinsi islâm düşmânı olan İngilizlerin 
tatlı dillerine aldanarak, İskoç masonlarının yetişdirdikleri câhil-
leri işbaşına getirmesi, bunların devleti içerden yıkmak siyâsetle-
rini hemen anlıyamamasıdır. İngilizlerin Osmânlı devletine karşı 
korkunç saldırıları ve başarıları sultân Abdülmecîd hânı aldat-
makla başladı. İslâmiyyeti yıkmak için İngilterede kurulmuş olan 
(İskoç mason teşkilâtı)nın kurnaz üyesi Lord Redcliffe İstanbula 
İngiliz sefîri olarak gönderildi. 1250 [m. 1834] senesinde Pârisde 
ve sonra Londrada Osmânlı sefîri bulunan Mustafâ Reşîd pâşa, al-
datılmış, mason yapılmışdı. Bunun sadr-ı a’zam yapılması için, 
Lord Redcliffe sultâna çok dil dökdü. (Bu aydın, kültürlü ve başa-
rılı vezîri sadr-ı a’zam yaparsanız, İngiltere imperatörlüğü ile Dev-
let-i aliyye arasındaki bütün anlaşmazlıklar kalkar. Devlet-i aliyye 
ekonomik, sosyal ve askerî sahâlarda ilerler) diyerek halîfeyi al-
datdı. 1262 [m. 1846] da sadr-ı a’zam olan pâşa, iş başına gelir gel-
mez, hâriciyye nâzırı iken, Redcliffe ile el ele verip, hâzırlamış ol-
duğu, (Tanzîmât) kanûnuna istinâd ederek, büyük vilâyetlerde 
mason locaları açdı. Câsûsluk ve hıyânet ocakları çalışmağa başla-
dı. Gençler, din câhili olarak yetişdirildi. Londradan alınan plân-
larla bir yandan idârî, zirâ’î, askerî değişiklikler yapdılar. Bunlar-
la gözleri boyadılar. Öte yandan da, islâm ahlâkını, ecdâd sevgisi-
ni, millî birliği parçalamağa başladılar. Yetişdirdikleri kimseleri iş-
başına getirdiler. Bu senelerde Avrupada, fizik, kimyâ üzerinde 
dev adımlar atılıyor. Yeni buluşlar, ilerlemeler oluyor. Büyük fab-
rikalar, teknik üniversiteler kuruluyordu. Osmânlılarda bunların 
hiçbiri yapılmadı. Hattâ, Fâtih devrinden beri medreselerde oku-
tulmakda olan fen, matematik derslerini büsbütün kaldırdılar. 
Din adamlarına fen bilgisi lâzım değildir diyerek, kültürlü, bilgili 
âlimlerin yetişmelerine mâni’ oldular. Sultân Abdülmecîd hân ze-
mânında dünyâda iki büyük islâm devleti vardı. Biri Osmânlı dev-
leti, ikincisi Hindistândaki Gürgâniyye hükümdârlığı idi. Her iki 
devletin sultânları, islâm dîninin bekçisi idiler. İslâm düşmanı olan 
İngilizler, bu iki bekçiyi yok etmek için, çok kurnaz plânlar hâzır-
lamışdı. Önce, Gürgâniyye devletini parçalamağa karâr verdiler. 
Böylece, Asyadaki müslimânları başsız bırakacak, hem de Hindis-

– 306 –



tânın hazînelerine, ticâretine hâkim olacaklardı. Fekat, Osmânlıla-
rın buna mâni’ olmasından korkuyorlardı. Bunun için Osmânlıları 
Ruslarla savaşdırmağa çalışdılar. Avusturya ve Prusya, Osmânlı-
Rus savaşının önlenmesini istediler. Rusya da bunu kabûl etdi. Fe-
kat İngilizler, Reşîd pâşayı harb etmeğe teşvîk etdiler. Yardım 
edeceklerine, zafer kazanacağına, böylece Osmânlıların bir numa-
ralı adamı olacağına inandırdılar. Reşîd pâşa, Osmânlı devletinin 
başına geçeceğinin çılgınlığı içinde, İngilizlere maşa oldu. 26 eylül 
1269 [m. 1853] de, Bâb-ı âlîde yüzaltmışüç (163) kişi topladı. Rus-
yaya harb açılmasına karâr verdi. Sultân Abdülmecîd hânı da, tu-
zağa düşürüp, tasdîk etdirdi. Rusyaya harb i’lân edildi. Osmânlı 
devletinin başını derde sokan İngilizler, Hindistândaki fâci’a ve fe-
lâketlere başladılar. 1274 [m. 1857] de, Delhîde, büyük ihtilâl çı-
kardılar. İkinci Behâdır şâhı, oğulları ile birlikde Kalküteye götü-
rüp habs etdiler. Gürgâniyye devleti yıkıldı. Hindistânın ilerde, İn-
giliz imperatörlüğüne katılması için, birinci adım atılmış oldu. İn-
gilizler, Rus çarı birinci Nikolanın Kudüsde katoliklere karşı orto-
doksları ayaklandırdığını ileri sürerek, Rusların Akdenize inmesi-
ni hiç istemiyen Fransa imperatörü üçüncü Bonapartı da, Türk-
Rus Kırım Harbine sürüklediler. Kendi çıkarları için yapdıkları bu 
işbirliği, Türk milletine Reşîd pâşanın diplomatik zaferleri olarak 
tanıtıldı. Düşmanların bu yaldızlı reklâmlar ve sahte dostluklarla 
örtmeğe çalışdıkları imhâ hareketlerini, herkesden önce anlıyan 
sultân, çok zemân serâyında hüngür hüngür ağlardı. Memleketi, 
milleti kemiren düşmânlara karşı koymak için tedbirler arar ve Al-
lahü teâlâya yalvarırdı. Bu sebeble, Reşîd pâşayı, birkaç kerre 
sadr-ı a’zamlıkdan uzaklaşdırdı ise de, kendisine (koca), (büyük) 
gibi ismler takan bu kurnaz adam, rakîblerini devirip, tekrâr iş ba-
şına gelmesini becerirdi. Ne yazık ki, sultân kederinden tüberkülo-
za yakalanıp genç yaşında öldü. Sonraki senelerde devlet koltukla-
rını kapışan, üniversite öğretim üyeliklerine, mahkeme başkanlık-
larına getirilenler, hep Mustafâ Reşîd pâşanın yetişdirmeleridir. 
Böylece (Kaht-ı ricâl) devri açılmasına ve Osmânlılara (Hasta 
adam) denilmesine sebeb olmuşdur. 

Abdülmecîd hân, [1256] da ilk olarak kâğıd para çıkardı. [1260] 
da (Mecîdiyye) köprüsü yapıldı. Şimdi Galata köprüsü deniliyor. 
1412 [m. 1992] de yeniden yapıldı. [1265] de Beşiktaşla Ortaköy 
arasında (Küçük Mecîdiyye) câmi’ini ve Ortaköy iskelesi yanında 
(Büyük Mecîdiyye) câmi’ini yapdırdı. [1276] da Maçka ile Nişanta-
şı arasındaki (Teşvikiyye câmi’i)ni yapdırdı. [1268] de (Şirket-i 
Hayriyye) denilen buğaziçi vapurları işletilmeğe başlandı. [1277] 
de Aydın demir yolu yapıldı. [1270] de deniz altı telgraf hattı dö-

– 307 –



şetdi. [1272] de erâzi kanûnu çıkardı. [1274] de belediye teşkilâtı 
kurdu. [1276] da ticâret kanûnu yapdı. Abdülmecîd hânın vâlidesi
(Bezm-i Âlem) sultân, 1261 [m. 1845] de Yenibağçede Gurabâ has-
tahânesi ve Dolmabağçe serâyı önünde deniz kenârında (Vâlide 
câmi’i) ve Bakırcılarda Bâyezîd kulesi önünde büyük sultânî lisesi 
ve dahâ birçok mescid, çeşme yapmışdır. Dolmabağçe denilen yer, 
[1023] de, birinci Ahmed hânın emri ile dolduruldu. Bir tepeyi de-
nize doldurdular. Dolmabağçe iskelesini birinci Abdülhamîd hân 
yapdı. Dolmabağçe serâyını birinci ve ikinci Mahmûd hânlar ahşâp 
olarak yapmışlardı. 1269 [m. 1853] senesinde Abdülmecîd hân, 
bunların yerine, şimdiki muhteşem serâyı yapdırdı. Beşmilyon altın 
liraya mâl oldu. Bu kadar çok para, milletin cebine girmiş oldu. 
Binlerce âilenin yüzü güldü. Ayrıca, memlekete, çok kıymetli ve 
târihî bir san’at eseri kazandırmış oldu. Sulh ve terakkî sağladı. Hi-
câzda ve Anadoluda çok eserler yapdı. 

İslâm düşmânları, Osmânlı halîfelerine çirkin iftirâlar yapdıkla-
rı gibi, bu mubârek zâta da, leke sürmeğe çalışıyorlar. Memleketin 
her tarafında ve hele Mekkede, Medînede yapdırdığı, görülmemiş 
güzel san’at eserlerine, isrâf yapdı diyorlar. Allahü teâlânın mubâh 
etdiği, izn verdiği câriye kullanmasını, ya’nî meşrû’ hakkını suç 
olarak gösteriyorlar. İçki içerdi diyorlar. Sultân ikinci Selîm hâna 
ve Yıldırım sultân Bâyezîde de böyle iftirâ etdiler. Hiçbir vesîkaya 
dayanmıyan bu sözlere sâf müslimânlar da inanıyor. Yeni târîh ki-
tâblarına bile yazıyorlar. Hâlbuki Osmânlı pâdişâhlarının hepsi, 
her işlerinde islâmiyyete uyar, yüksek âlimlerin fetvâları ile hare-
ket ederlerdi. Hepsi sâlih, dindâr, mubârek insanlardı. Herbiri is-
lâmiyyete çok hizmet etdi. İkinci Selîm hânın Edirnede yapdırdığı 
büyük Selîmiyye câmi’i, düşmânlarına açık cevâb vermekde, iftirâ-
larını yalanlamakdadır. Din düşmanları, iyileri kötülemekde, kötü-
leri, dinsizleri övmekdedir. 

Abdülmecîd hân, türbesinin yüksekliğinin, Yavuz Sultân Selîm 
türbesinden aşağı olmasını vasıyyet etmiş ve öyle yapılmışdır. Tür-
besinde oğulları Burhâneddîn efendi [1265-1293] ve Muhammed 
Abdüssamed efendi [1269-1271] ve Osmân Safiyyüddîn efendi de 
[1271] vardır. Ortadaki üçüncü türbede sultân Süleymân hânın vâ-
lidesi Hafsa sultân ile Sultân Süleymân şâhzâdelerinden Murâd, 
Mahmûd ve Abdüllah efendiler ve bir hanım efendi vardır “rahi-
me-hümullahü teâlâ”. 243, 287, 368, 375, 376, 397. 

26 — ABDÜLVEHHÂB-I ŞA’RÂNÎ: Abdülvehhâb bin Ah-
med, kutb-i Şa’rânî adı ile meşhûrdur. Şâzilî idi. Alî Havâsın tale-
besi idi. Ârif ve kutb-i zemân idi. 898 [m. 1493] de tevellüd, 973 

– 308 –



[m. 1565] de Kâhirede vefât etdi. Tefsîr, fıkh, tesavvuf, târîh, nahv 
ve tıb üzerinde çok kitâb yazmışdır. (Dürer-ül gavâs fî fetâvâ Alî 
Havâs), (Fethulvehhâb fî fedâil-il-âl vel-eshâb), (Kibrit-ül-ahmer 
fî ulûm-il-şeyhil ekber), (Kitâbül-minen vel ahlâk), (Mîzân-üş-
şa’râniyye) ve (Yevâkit velcevâhir fî beyân-ı akâidil-ekâbir) kitâb-
ları meşhûrdur. 58. 

27 — ABDÜRRAHMÂN BİN AVF: Eshâb-ı kirâmın büyük-
lerindendir. Âşere-i mübeşşeredendir. Önce îmâna gelen sekiz ki-
şiden biridir. Habeşistâna ve Medîne-i münevvereye hicret etdi. 
Bütün gazâlarda bulundu. Uhud gazâsında yirmibir yerinden yara-
landı. Ayağından aldığı yaradan, hafîf topal kaldı. O muhârebede 
on iki dişi de kırıldı. Çok sadaka verirdi. Bir günde, Allah rızâsı 
için, otuz köle âzâd etmişdir. Çok zengin idi. Büyük tüccâr idi. 
Hazret-i Ömerden sonra, halîfe namzedi olan altı kişiden biri idi. 
Halîfe olmak istemedi. Çekildi. Hazret-i Osmânın halîfe olmasını 
ilk istiyen budur. Otuzbir senesinde, yetmişbeş yaşında iken vefât 
etdi. İri, beyâz, yakışıklı idi “radıyallahü teâlâ anh”. 129, 166, 167. 

28 — ABDÜRRAHMÂN BİN SÜMER: Mekkenin fethinde 
islâma geldi. Basrada yerleşdi. Efganistân fâtihidir. Hasen-i Basrî 
de, askeri arasında idi. 45 de azl edildi. 50 senesinde Basrada vefât 
etdi. 62. 

29 — ABDÜRREZZÂK LÂHİCÎ: Babası Alîdir. Kum şehrin-
de müderris idi. Şî’î âlimi olup, çok kitâb yazmışdır. 1051 [m. 1642] 
de vefât etdi. 18, 22. 

30 — AHMED ÂSIM EFENDİ: Âlim idi. Ayntablıdır. Arabî 
(Kâmûs), fârisî (Burhân-ı kâtı’) lügat kitâblarını türkçeye çevir-
mişdir. (Emâlî kasîdesi)ni türkçe şerh etmişdir. Târîh de yazmışdır. 
1235 [m. 1820] de vefât etdi. Üsküdarda Nûh kuyusu kabristânın-
dadır. Fâtihde, Yavuz Selîm durağından Eski Alîye inen caddeye 
bunun ismi verilmişdir. 87, 104, 108. 

31 — AHMED BİN ALÎ NESÂÎ: 215 [m. 831] de Horasanda 
tevellüd, 303 [m. 915] de Şâmda vefât etdi. Hadîs âlimidir. Mısrda 
şöhret bulmuşdu “rahime-hullahü teâlâ”. 128. 

32 — AHMED BİN HANBEL: Hanbelî mezhebinin reîsidir. 
Babası Mervlidir. 164 [m. 780] de Bağdâdda tevellüd, 241 [m. 855] 
de orada vefât etdi. Hayâtını anlatan çok kitâb yazılmışdır. Hadîs 
ve fıkhda zemânının bir dânesi idi. Kur’ân-ı kerîm mahlûkdur de-
mediği için habsde döğülürdü. Cenâzesini yüzkırk bin kişi taşıdı. 
Vera’ ve takvâsı, ilmi ve kemâli çok idi. Üçyüzbin hadîs-i şerîf ez-
berlemişdi. Zühd nedir dediklerinde, (Zühd üç dürlüdür: Câhille-
rin zühdü, harâmları terk etmekdir. Âlimlerin zühdü, halâl olanla-

– 309 –



rın fazlasından sakınmakdır. Âriflerin zühdü, Allahü teâlâyı unut-
duran şeyleri terkdir) buyurdu “rahime-hullahü teâlâ”. 23, 25, 43, 
45, 57, 63, 84, 176, 178, 195, 219, 224, 324, 362, 388, 401. 

33 — AHMED BİN MUSTAFÂ: Taşköprü zâde adı ile meş-
hûrdur. 901 de Bursada tevellüd, 968 [m. 1560] de vefât etdi. Âşık-
pâşa mahallesindedir. Çeşidli medreselerde müderrislik yapdı. Son 
zemânlarında göremez oldu. Çok kitâb yazmışdır “rahime-hullahü 
teâlâ”. 105. 

34 — ÂİŞE-İ SIDDÎKA “radıyallahü anhâ”: Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” zevce-i mutahherası ve Ebû Bekr-i Sıddî-
kın kerîmesidir. Vâlidesi, ümmü Rûmandır. Hicretden sekiz sene 
önce tevellüd ve 57. ci yılda, 65 yaşında Medînede vefât etdi. Bakî-
dedir. Evlâdı olmadı. Hadîce-i kübrânın vefâtından bir yıl sonra ve 
hicretden iki yıl önce, nikâh edildi. Üç sene sonra, Medînede, hüc-
re-i se’âdete getirilmekle şereflendi. Aklı, zekâsı, iffeti ve takvâsı, 
şaşılacak kadar çok idi. Resûlullah tarafından çok sevilir ve çok öğü-
lürdü. Nikâhı Allahü teâlânın emri ile yapıldı. Âyet-i kerîme ile 
medh edilmişdir. Eshâb-ı kirâm müşkillerini çözmek için kendisine 
başvururdu. Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” vefâtın-
da onsekiz yaşında idi. 12, 13, 20, 24, 30, 47, 48, 60, 69, 74, 75, 76, 105, 
110, 114, 119, 122, 123, 127, 128, 130, 133, 165, 171, 175, 176, 178, 185, 
196, 207, 212, 234, 235, 242, 249, 256, 311, 340, 345, 355, 358, 387, 409. 

35 — ALÎ BİN EMRULLAH: Alî Çelebi, Anadolu kâdı aske-
ri idi. Ya’nî askerî mahkeme reîsi idi. 916 da tevellüd ve 979 [m. 
1571] de Edirnede vefât etdi. (Ahlâk-ı Alâî) kitâbı türkçe olup iki 
cilddir. Mısrda basılmışdır. Beydâvî tefsîrine hâşiyesi, (Dürer) ve 
(Gurer) kitâbına hâşiyesi, (Keşşâf) tefsîrine hâşiyesi, türkçe şi’rle-
rinin divânı, (Kasîde-i bürde) şerhi ve dahâ nice eserleri vardır “ra-
hime-hullahü teâlâ”. 66. 

36 — ALÎ BİN OSMÂN: Sirâceddîn-i Ûşî, 557 [m. 1162] de 
tâ’ûn, ya’nî vebâ hastalığından öldü “rahime-hullahü teâlâ”. (Fetâ-
vâ-yı sirâciyye) ve (Meşârikul-envâr) ve (Emâlî kasîdesi) meşhûr-
dur. Buna (Lâmiyye) kasîdesi de denir. 87. 

37 — ALÎ MÜRTEDÂ “radıyallahü anh”: Resûlullahın amca-
sı Ebû Tâlibin dördüncü oğludur. Hulefâ-i râşidîn ve Aşere-i mü-
beşşerenin de dördüncüsüdür. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve 
sellem” dâmâdı idi ve çok sevgilisi idi. Ehl-i beytin, Ehl-i abânın bi-
rincisi idi. Allahü teâlânın arslanı idi. Çeşidli hadîs-i şerîflerde 
medh edildi. Ehl-i sünnetin gözbebeğidir. Evliyânın reîsidir. Kerâ-
metler hazînesidir. Hicretden 23 yıl önce Mekkede tevellüd etdi. 
Annesi, Fâtıma binti Esed bin Hâşim idi. On yaşında iken, bi’setin 

– 310 –



ikinci günü îmâna geldi. Yürüyerek hicret edip, mubârek ayakları 
şişdi. Bütün gazâlarda arslan gibi döğüşdü ve çok yara aldı. Uhud-
da on altı yerinden yaralanmışdı. Tebük gazâsında, Medînede mu-
hâfız olarak bırakılmışdı. Âyet-i kerîme ile medh ve senâ buyurul-
muşdur. Üç halîfeye de bî’at etmiş, seve seve tasdîk etmişdir. Her 
üçüne de çok yardım etmişdir. 35 yılında halîfe oldu. 36 yılındaki
Cemel vak’asında Âişe-i Sıddîkayı esîr alınca hurmet ve ikrâm et-
miş ve kendi askeri arasında bulunan Muhammed bin Ebî Bekr ile 
Medîneye göndermişdir. 37 de Sıffîn denilen yerde hazret-i 
Mu’âviyenin askeri ile yüz günde doksan kerre meydân savaşı yap-
mış, askerinden yirmibeşbin, karşı tarafdan kırkbeşbin kişi şehîd 
olmuşdu. Karşı tarafın sulh teklîfini kabûl edince, ordusundan ye-
di bin kişi ayrıldı. Bunlara hâricî denildi. Hâlid bin Zeydi, bunlara 
nasîhat için gönderdi ise de, fâidesi olmadı. Bunların üzerine yürü-
yüp, perîşan etdi. Hâricîler, kendisine çok iftirâ ediyorlar. Şâmda-
ki islâm âlimlerinden Ebû Hâmid bin Merzûk, 1387 [m. 1967] bas-
kılı (En-nakd-ül-muhkem) kitâbında diyor ki, (İmâmı Hayder Alî-
ye “kerremallahü vecheh” dil uzatanlardan biri de İbni Teymiyye 
Harrânîdir. (Minhâc-üs-sünne) kitâbında Eshâb düşmanlarına 
karşı hâricî kitâblarından vesîkalar nakl ederken, hazret-i Alîye ve 
Ehl-i beyte çirkin iftirâlar yapmakdadır). Hazret-i Alî “radıyallahü 
anh”, hâricîlerden Abdürrahmân ibni Mülcem tarafından kırkıncı 
[40] yıl Ramezânın onyedinci günü, sabâh nemâzını kıldırırken, kı-
lıncla başından yaralandı. İki gün sonra şehîd oldu. Necefdedir.
Üçü Fâtımadan olmak üzere onsekiz oğlu ve on sekiz kızı vardı. 
Orta boylu, buğday renkli, ak ve uzun sakallı idi. 13, 14, 15, 16, 17, 
18, 21, 22, 23, 24, 27, 28, 29, 33, 34, 35, 36, 38, 39, 40, 44, 45, 46, 47, 
48, 49, 50, 58, 60, 61, 62, 63, 65, 67, 68, 69, 70, 71, 72, 75, 79, 82, 83, 
85, 86, 88, 96, 97, 98, 99, 101, 103, 105, 106, 107, 108, 109, 110, 111, 
112, 113, 114, 115, 116, 117, 118, 119, 120, 121, 122, 123, 124, 125, 
126, 127, 129, 130, 131, 132, 133, 134, 138, 140, 143, 161, 164, 165, 
166, 167, 168, 170, 171, 172, 175, 176, 177, 178, 179, 180, 181, 182, 
183, 184, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 191, 192, 193, 194, 195, 196, 
197, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 208, 209, 210, 
211, 212, 214, 215, 216, 221, 223, 224, 225, 226, 227, 228, 229, 230, 
231, 232, 233, 234, 235, 237, 241, 242, 243, 244, 245, 246, 248, 249, 
250, 251, 254, 257, 258, 259, 260, 264, 265, 267, 271, 279, 298, 302, 
303, 304, 305, 318, 323, 329, 331, 344, 345, 352, 355, 356, 357, 358, 
359, 381, 382, 385, 386, 396, 399, 402, 408, 409. 

38 — ALÎ RIZÂ: Muhammed Cevâd Takî hazretlerinin baba-
sı ve Mûsâ Kâzım hazretlerinin oğludur. Oniki imâmın sekizincisi-
dir. 153 de Medînede tevellüd, 203 [m. 818] de Tûs şehrinde vefât 
etmişdir. Hârûnürreşîdin kabri yanındadır. Bu şehre bugün Meş-

– 311 –



hed denilmekdedir. Halîfe Me’mûn, kendisini çok sever ve sayar-
dı ve kendine dâmâd yapmışdı. İmâm önce vefât etmeseydi, ken-
dinden sonra imâmı halîfe yapacakdı. 158, 342, 359. 

39 — ÂMİDÎ: Seyfeddîn Alî bin Muhammed, islâm âlimlerinin 
büyüklerindendir. Âmid şehrinde ya’nî Diyârbekrde 551 de tevel-
lüd, 631 [m. 1234] de Şâmda vefât etdi. Şâfi’î idi. Mısrda, Şâmda 
yıllarca müderrislik yapdı. Kelâm, fıkh, mantık ve hikmetde, kıy-
metli eserleri vardır. 75, 205. 

40 — AMMÂR BİN YÂSER: Anası ve babası ile en önce islâ-
ma gelenlerdendir. Kâfirlerden çok işkence çekdi. Annesi Sümey-
ye hanım, işkence edilirken şehîd oldu. İlk islâm şehîdi Sümeyye-
dir. Ebû Cehlin süngüsü ile şehîd oldu. Ammâr “radıyallahü anh” 
hadîs-i şerîf ile medh olunmuşdur. Her gazâda bulundu. (Mescid-i 
Kubâ)nın yapıcısıdır. Müseylemetülkezzâb ile muhârebede bir ku-
lağı kesildi. Halîfe Ömer zemânında Kûfe vâlîsi oldu. 37 de Sıffîn 
muhârebesinde, 94 yaşında şehîd oldu. Uzun boylu, buğday renk-
li, ak sakallı idi “radıyallahü teâlâ anh”. 28, 105, 113, 176. 

41 — AMR İBNİ ÂS: Eshâb-ı kirâmın meşhûrlarındandır. Hic-
retin sekizinci yılı, Mekkenin fethinden, altı ay önce Hâlid bin Ve-
lîd ile Medîneye gelerek müslimân olmuşlardır. Resûlullahın “sal-
lallahü aleyhi ve sellem” Ummânda vâlîsi olup, hiç azl buyurmadı. 
Ebû Bekr tarafından Şâmın fethine gönderildi. Halîfe Ömer tara-
fından Filistin vâlîsi oldu. Mısrı feth etdi. Mısra vâlî yapıldı. Sıffîn 
muhârebesinde, ictihâdı, hazret-i Mu’âviyenin ictihâdına uygun ol-
du. Yeniden Mısra vâlî olup, ölünceye kadar bu vazîfede kaldı. 43 
de vefât etdi. Çok zekî, meşhûr dâhîlerden idi. Kısa boylu, cesûr, 
edîb ve belîg idi “radıyallahü teâlâ anh”. 19, 62, 65, 75 76, 105, 172, 
180, 249, 251, 340, 358, 405. 

42 — ÂZÂD: Emîr Gulâm-ı Alî bin seyyid Nûh, Hindistânın 
meşhûr şâirlerindendir. Dört kasîdesi çok meşhûrdur. 1200 [m. 
1786] de vefât etdi. 151. 

43 — BÂBÜR ŞÂH: Timûr Gürgân şâhın oğlu meşhûr Asterâ-
bâd fâtihi Mîrân şâhın torunu olan sultân Ebû Sa’îdin torunudur. 
888 [m. 1482] de tevellüd etdi. 933 [m. 1526] de Hindistânı alıp, bü-
yük bir islâm devleti kurdu. Bu devlet, 1274 [m. 1858] senesinde 
İngilizlerin işgâline kadar, 342 sene hükm sürdü. 937 [m. 1530] de 
vefât etdi. Kâbildedir. Âlim, âdil ve edîb idi. Hayâtını kendi yazdı. 
(Tüzük Bâbürî) dediği bu kitâbı, Ekber şâh zemânında Çağatay di-
linden fârisîye, sonra İngilizceye terceme ve neşr edildi. Bâbürün 
kurduğu (Timûr oğulları) veyâ (Gürgâniyye) devletinin onyedi 
hükmdârı şunlardır: 

– 312 –



Sıra 
No: İsmi ve Babası Tevellüdü Cülûsu 

1 Bâbür bin Ömer bin Ebî Sa’îd 888 933 [m. 1526] 
2 Hümâyûn bin Bâbür 913 937 [m. 1530] 
3 Ekber bin Hümâyûn 949 963 [m. 1555] 
4 Selîm Cihângîr bin Ekber 977 1012 [m. 1603] 
5 Şâh-cihân bin Cihângir 1000 1037 [m. 1627] 
6 Evrenkzîb Âlemgîr bin Şâh-cihân 1028 1068 [m. 1657] 
7 Şâh-ı Âlem Muhammed Behâdır bin Âlemgîr 1053 1118 [m. 1706] 
8 Cihândâr İskender bin Şâh-ı âlem — 1124 [m. 1712] 
9 Ferrûh bin Azîm-üş-şân bin Şâh-ı âlem 1098 1125 [m. 1713] 

10 Refî’udderecât bin Refî’üşşân bin Şâh-ı âlem — 1131 [m. 1718] 
11 Şâh-cihân-i sânî bin Şâh-ı âlem — 1131 [m. 1718] 
12 Muhammed bin Şâh-cihân-ı sânî 1114 1131 [m. 1718] 
13 Ahmed Behâdir bin Muhammed şâh — 1161 [m. 1748] 
14 Âlemgîr-i sânî bin Cihândâr 1099 1167 [m. 1753] 
15 Şâh-i âlem-i sânî bin Âlemgîr 1140 1173 [m. 1759] 
16 Ekber şâh-ı sânî Muhammed bin Şâh-ı âlem 1173 1221 [m. 1806] 
17 Behâdir şâh-ı sânî bin Muhammed 1189 1253 [m. 1837] 

Yukarıda yazılı Gürgâniyye hükmdârlarının son zemânlarında 
ingilizler Hindistâna yerleşmeğe başladı. El altından hindû kâfirle-
rini müslimânlara karşı kışkırtdılar. Sürekli fitneler çıkardılar. Ön-
ce, Felemenk, Portekiz, Fransız ve İngiliz tüccârları ve büyük şir-
ketleri sâhil şehrlerine yerleşdiler. İlk olarak Ferrûh Sîr Şâh, bir 
ingiliz şirketine imtiyâz hakkı tanıdı. İkinci Şâh-i âlem, Bingale 
kıt’asını senede iki milyon dörtyüzbin rubye karşılığı İngiliz şirke-
tine kirâya verdi. 1221 [m. 1806] de Şâh-i âlem vefât edince, İngi-
liz hükûmeti, şirketin haklarını korumak behânesi ile işe karışdı. 
1274 [m. 1858] de Delhîde ihtilâl çıkarıp, Hindistândaki vehhâbî-
lerin yardımı ile, Behâdır şâhı Kalküte şehrine nakl ve habs ede-
rek, Gürgâniyye devletine son verdi. Hakîkat Kitâbevinin 1987 se-
nesinde neşr etdiği (Diyâ-ül-kulûb) kitâbına bakınız! 1294 [m. 
1877] de, Osmânlı-Rus harbi sırasında, Hindistânı, İngiltere krallı-
ğına bağlı bir imperatörlük i’lân etdi. Midhat pâşanın islâmiyyete 
yapdığı zararların en büyüğü bu oldu. İngilizler, girdikleri bütün 
islâm memleketlerinde yapdıkları gibi, islâm âlimlerini, islâm ki-
tâblarını, islâm mekteblerini yok etdiler. Tâm din câhili bir genç-
lik yetişdirdiler. Hindûlarla müslimânları çarpışdırıp, milyonlarca 
müslimânın kılıncdan geçmesine sebeb oldular. Çıkardıkları fitne-
lerden en kanlısı 1274 [m. 1858] ve 1366 [m. 1947] de Pâkistân ku-
rulurken oldu. Pakistâna devlet başkanı yapdıkları Alî Cinnâh, şî’î 
idi. [m. 1948] de ölünce, yerine geçen Eyyûb hân mason idi. İslâ-
miyyeti yıkmak yolunda idi. Bunun yerine gelen general Yahyâ 
hân, koyu kızılbaş idi. 1392 [m. 1972] başında Hind harbinde mağ-

– 313 –



lûb olup, doğu Pâkistân elinden gidince, habs edildi. 1947 de, şî’î 
bir Pâkistân devletinin kurulması, Hindistânda milyonlarca Ehl-i 
sünnetin ölümüne sebeb oldu. İstanbulda, İhlâs Vakfının müessisi, 
1391 [m. 1971] sonunda Hind ve Pâkistân seyâhatinde (Panipüt) 
şehrinde kapısı kilitli bir Kur’ân mektebi görüp, niçin kapalı oldu-
ğunu sorunca, 1947 den beri kapalıdır. Bütün talebeyi ve şehrdeki 
binlerle müslimânın hepsini [m. 1947] de hindûlar öldürdü. Bir 
Ehl-i sünnet sağ kalmadı. Biz sonradan buraya geldik demişlerdir. 

Seyyid Abdülhakîm Efendi buyurdu ki, (İslâmın büyük düşma-
nı İngilizlerdir. İslâmiyyeti bir ağaca benzetirsek, başka kâfirler fır-
sat bulunca, bu ağacı dibinden keser. Müslimânlar da bunlara düş-
mân olur. Fekat, bu ağaç birgün filiz verebilir. İngiliz böyle değil-
dir. Bu ağaca hizmet eder. Besler. Müslimânlar da onu sever. Fe-
kat gece, kimse anlamadan köküne zehr sıkar. Ağaç öyle kurur ki, 
bir dahâ süremez. Vah vah çok üzüldüm, diyerek müslimânları al-
datır. İngilizin, islâma böyle zehr salması demek, para, mevkı’ ve 
kadın gibi nefsânî arzûlar karşılığında satın aldığı yerli münâfıkla-
rın, soysuzların elleri ile, islâm âlimlerini, islâm bilgilerini ortadan 
kaldırmasıdır). 12, 345. 

44 — BÂKÎ BİLLAH: Muhammed Bâkî billah, Hindistânın 
büyük velîsi idi. 971 de tevellüd, 1013 [m. 1604] de vefât etdi. Deh-
lîdedir. Zühd ve takvâsı ve kerâmetleri meşhûrdur. Kâbilden Se-
merkanda gelip ilm tahsîl etdi. Orada Emkenk kasabasında, Hâce-
gî Emkengî Ahmed Kâşânîden feyz alarak, tesavvufda kemâle gel-
di. Kur’ân-ı kerîmi her gece iki kerre hatm ederdi. (Hadarât-ül-
kuds) ve (Berekât) kitâblarında hâl tercemesi fârisî olarak yazılı-
dır. 

İstanbulda Süleymâniyye kütübhânesinde, Reşîd efendi kıs-
mında 474 numaradaki, (Menhec-üs-sâlikîn) kitâbını hicretin 993 
[m. 1585] senesinde Mustafâ bin Hüseyn Rûmî Ahrârî Mekke-i 
mükerremede yazmışdır. Bunun üstâdı, hâce Ahmed Sâdık Ahrâ-
rî Kâbilî, mevlânâ Hâcegî Ahmed Kâşânîden ve bundan sonra ta-
lebesi hâce Muhammed İslâm Cûybârîden, Buhârada feyz aldı. 
Cûybârînin talebesi oldu ise de, mevlânâ Hâcegî Kâşânînin oğlu 
mevlânâ hâce İshak, Belhden Taşkende gelince, ilm ve feyz verme 
vazîfesini Mevlânâya bırakdı. Mevlânâ hâce İshak babasının tale-
besi olan mevlânâ Lutfullahın talebesi idi. Hâce Ahmed Sâdık e-
fendi, Mâ-verâ-ün-nehrden İstanbula geldi. Üçüncü sultân Murâd 
hân, bunu büyük bir saygı ile karşıladı. Kendisi ve vezîrleri hizmet 
yarışı yapdılar. Talebesi oldular. Sonra Hicâza hareket eyledi. 

– 314 –



Mısr vâlîsi İbrâhîm pâşa, misli görülmemiş hizmet eyledi. Mekke-
de sultânın tahsîs etdiği büyük serâyda müsâfir olundu. Burada iki 
sene kalıp, dokuzyüzdoksanüç 993 [m. 1585] de Medîne-i münev-
vereyi ziyâret etdi. Şâm yolu ile İstanbula geldi. 144, 145, 146, 148. 

45 — BÂYEZÎD-İ BİSTÂMÎ: Adı Tayfurdur. Babası Îsâdır. 
Evliyânın büyüklerinden olup, hanefî idi. 160 da Bistâmda tevel-
lüd, 231 [m. 846] de vefât etdi. Bistâmdadır. Bistâm, Hazer denizi-
nin cenûb sâhilindedir. İmâm-ı Ca’fer Sâdıkın rûhâniyyeti ile yeti-
şerek tesavvufda yükselmişdir. Otuz sene Şâmda dolaşmış, yüzo-
nüç üstâddan ders almışdır. Aşk-ı ilâhîde o kadar ileri ve ibâdetde 
o derecede idi ki, nemâz kılarken, Allah korkusundan ve islâmiy-
yete saygısından göğüs kemikleri gıcırdardı. Son derece âlim ve fâ-
dıl ve edîb idi. Şi’rleri meşhûrdur “kaddesallahü teâlâ sirre-
hul’azîz”. 148, 150, 327. 

46 — BEGAVÎ HÜSEYN: Babası Mes’ûddur. Muhyissünne is-
mi ile meşhûrdur. Hadîs âlimidir. Şâfi’îdir. 436 [m. 1044] senesinde 
Horasanda Bag şehrinde tevellüd, 516 [m. 1122] de vefât etmişdir. 
Meşhûr (Mesâbîh) kitâbının sâhibidir. Bu kitâbda 4719 hadîs-i şe-
rîf vardır. Fıkhda (Kifâye), tefsîrde de (Me’âlimüttenzîl) ve dahâ 
birçok kıymetli eserleri vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 106. 

47 — BEHLÛL DÂNÂ: Babası Ömerdir. Kûfeli bir meczûb-
dur. Hârûnürreşîd ile olan sözleri meşhûrdur. İlmi yok ise de, Hâ-
rûna nasîhat verirdi. 190 [m. 806] da vefât etdi. 87. 

48 — BERÂ’ BİN ÂZİB: Ensâr-ı kirâmın büyüklerindendir. 
Küçük olduğundan Bedr gazâsına götürülmedi. On dört gazâda, 
Resûlullahın önünde harb etdi. Çok cesûr idi. Rey şehri alınırken 
çok kahramanlık gösterdi. Basrada vefât etdi “radıyallahü teâlâ 
anh”. 68, 241. 

49 — BEŞÎR BİN SA’D ENSÂRÎ: Eshâb-ı kirâmdandır. Haz-
ret-i Ebû Bekre, Ensârdan, en önce bî’at eden, budur. İkinci Aka-
be anlaşmasında ve bütün gazâlarda bulundu. Yemâme muhârebe-
sinden dönüşde, Aynüttemer vak’asında şehîd oldu “radıyallahü 
teâlâ anh”. 113. 

50 — BEYDÂVÎ: Abdüllah bin Ömer kâdî Beydâvî, müfessir-
lerin baş tâcıdır. Şîrâzın Beydâ kasabasında tevellüd, 685 [m. 
1286] de Tebrîzde vefât etdi. Şâfi’î mezhebinde derin âlim idi. 
(Envârüttenzîl) adındaki tefsîri çok kıymetli olup, bütün âlimler-
ce kuvvetli sened olmuşdur. Kelâm, fıkh, lügat ve nahvde çok kıy-
metli kitâbları vardır. Tefsîrini çok kimseler şerh etmişdir. Bunlar-

– 315 –



dan (Şeyhzâde şerhi), en kıymetlisidir “rahime-hullahü teâlâ”. 86, 
88, 97, 110, 111, 125, 130, 204, 274, 390. 

51 — BEYHEKÎ: Ahmed bin Hüseyn Beyhekî, hadîs âlimidir. 
Şâfi’î mezhebinde derin âlim idi. 384 [m. 994] de Nişâpûrun Bey-
hek kazâsında tevellüd, 458 [m. 1066] de Nişâpûrda vefât etdi. (Sü-
nen-i kebîr) ve (Sünen-i sagîr) hadîs kitâbları meşhûrdur “rahime-
hullahü teâlâ”. 129, 205, 248. 

52 — BİLÂL BİN REBÂH HABEŞÎ: Eshâb-ı kirâmdandır. 
Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” müezzini idi. Önce müs-
limân olanlardandır. Ümmiyyetebni Halefin kölesi idi. Kâfirler ve 
efendisi, kendisine çok eziyyet ve cefâ ederlerdi. Boynuna ip takıp, 
çocukların ellerine verir, Mekke sokaklarında dolaşdırırlardı. Bilâl 
ise, Allah birdir, Allah birdir der, dîninden vazgeçmezdi. Birgün, 
Bilâli soyup, bir don ile, sıcak kum üzerine yatırdılar. Üstüne büyük 
taş koydular. Yâ, Muhammedin dîninden çıkarsın, yâhud ölünciye 
kadar, burada böyle kalırsın dediler. Bilâl hazretleri, bu taşın altın-
da (Allah birdir, Allah birdir) derdi. Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem” oradan geçerken, bunu gördü. (Allahü teâlânın ismini 
söylemek, seni kurtarır) buyurdu. Evine geldi. Ebû Bekr gelince, 
Bilâlin çekdiğini söyledi. (Çok üzüldüm) buyurdu. Ebû Bekr “radı-
yallahü anh” kâfirlerin yanına gitdi. (Bilâle böyle yapmakla elinize 
ne geçer? Bana satınız!) dedi. Dünyâ dolusu altın versen satmayız. 
Fekat, senin kölen Âmir ile değişiriz dediler. Âmir, Ebû Bekrin ti-
câret işlerini yapardı. Çok para kazanırdı. Yanında maldan başka, 
onbin altın vardı. Ebû Bekrin her işini görür, ya’nî onun eli-ayağı 
yerinde idi. Fekat, kâfir idi. Îmân etmiyordu. Ebû Bekr, Âmiri, bü-
tün malı ve paraları ile, Bilâl için size verdim buyurdu. Çok sevin-
diler. Ebû Bekri aldatdık dediler. Bilâli taş altından çıkarıp, elinden 
tutup, Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” huzûruna getirdi. 
(Yâ Resûlallah! Bilâli bugün, Allah için âzad eyledim) dedi. Resû-
lullah “sallallahü aleyhi ve sellem” çok sevindi. Ebû Bekre çok düâ 
buyurdu. O anda, Cebrâîl aleyhisselâm gelip, doksan ikinci sûre 
olan (Velleyl) sûresinin, onyedinci âyetini getirdi. Cenâb-ı Hak, 
Ebû Bekrin Cehennemden uzak olduğunu müjdeledi. 

En önce ezân okuyan budur. Bütün gazâlarda bulundu. Resû-
lullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” vefâtından sonra, cihâd için 
Şâma gitdi. Yirmi senesinde Şâmda vefât etdi. Bâbüssagîrde med-
fûndur. Sesi çok güzel ve pek te’sîrli idi. Ezân okurken herkesi ağ-
latırdı. Ömer “radıyallahü anh” Şâma gelince, ezân okuyup, bü-
tün askeri ağlatmışdı. Bundan sonra, Medîne-i münevvereye gel-
diğinde, hazret-i Hüseynin “radıyallahü teâlâ anhümâ” zorlaması 

– 316 –



ile bir sabâh ezânı okuyarak, bütün Medîne ehâlisi şaşkına dön-
müşdü. 133, 243, 250. 

53 — BİRGİVÎ: Muhammed bin Alî 928 de Balıkesirde tevel-
lüd ve 981 [m. 1573] de Ödemişin Birgi kasabasında tâ’ûndan ve-
fât etdi. Türkçe (Vasiyyetnâme) kitâbı çok kıymetli olup, bunun 
(Kâdî-zâde şerhi) pek istifâdelidir. Arabî (Tarîkat-i Muhammediy-
ye) kitâbını çok âlimler şerh etmiş ve türkçeye terceme edilmişdir. 
Çok kerre basılmışdır. Türk âlimlerinin baş tâcıdır “rahime-hulla-
hü teâlâ”. 90. 

54 — BUHÂRÎ: Muhammed bin İsmâ’îl 194 [m. 809] de Buhâ-
rada tevellüd, 256 [m. 869] yılı fıtr bayramı günü Semerkandda ve-
fât etdi. (Sahîh-i Buhârî) adı ile meşhûr olan (Câmi’ussahîh) hadîs 
kitâbı, Kur’ân-ı kerîmden sonra islâm dîninin en kıymetli, en sağ-
lam kitâbıdır. Başka eserleri de çokdur. Buhâriyyi şerîfde yedibin 
ikiyüz yetmişbeş hadîs-i şerîf vardır. Bunları altıyüzbin hadîs ara-
sından seçmişdir. Her hadîsi yazacağı zemân, gusl abdesti alır, iki 
rek’at nemâz kılar, istihâre yapardı. Buhâriyyi şerîfi on altı senede 
yazdı. 18, 21, 40, 79, 231, 242, 362. 

55 — BURHÂNEDDÎN MERGINÂNÎ: Alî bin Ebû Bekr, bü-
yük âlim olup, Buhârâda müderris idi. Şeyhülislâm adı ile meşhûr-
dur. Fergânenin Mergınân kasabasında tevellüd ve 593 [m. 1197] de 
Buhârâda Cengiz hücûmunda şehîd oldu. Eserleri arasında (Hidâ-
ye) ya’nî (Şerh-i Bidâye) ve (Tecnîs) ve (Kunye-tül-fetâvâ) kitâbla-
rı meşhûrdur “rahime-hullahü teâlâ”. Hidâye iki cild olarak basıl-
mış, İngilizceye terceme edilmişdir. Çok âlimler tarafından şerh 
edilmişdir. İbni Hümâmın şerhi olan (Feth-ul-kadîr) yeniden basıl-
mışdır. 125. 

56 — BÜREYDE-TÜBNÜ HASÎB ESLEMÎ: Eshâb-ı kirâm-
dandır. Hicretde, kavmi ile birlikde gelip müslimân oldu. Uhud ga-
zâsından sonra Medîne-i münevvereye geldi. Bundan sonraki ga-
zâların hepsinde bulundu. Bir müddet Basrada kaldı. Horasana ci-
hâda gitdi. Mervde yerleşdi ve orada vefât etdi. Çocukları, torun-
ları, orada kaldı. Oğlu Abdüllah vâsıtası ile birkaç hadîs-i şerîf bil-
dirmişdir. 113. 

57 — CÂBİR BİN ABDÜLLAH: Ensâr-ı kirâmın büyüklerin-
dendir. İkinci Akabe anlaşmasında babası ile idi “radıyallahü te-
âlâ anhümâ”. Bedr ve Uhudda küçük idi. Diğer onsekiz gazâda 
bulundu. Ömrü sonunda gözlerine perde geldi. Yezîdin kumanda-
sındaki ordu ile İstanbul muhâsarasında bulundu. 77 yılında 95 ya-

– 317 –



şında vefât etdi. Medînede medfûn olduğu (Mevdu’âtül-ulûm) 648. 
ci sahîfede yazılıdır. Koca Mustafâ pâşanın yapdırdığı câmi’ ve tür-
be, başka Câbir için olsa gerekdir. 40, 106, 185, 231. 

58 — CÂBİR BİN ZEYD: Basrada, Tâbi’îndendir. Âlim ve fa-
kîh idi. Abdüllah ibni Abbâsın talebesinden idi. 103 de vefât etdi. 
126. 

59 — CA’FER TAYYÂR: Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve 
sellem” amcası olan Ebû Tâlibin oğlu ve hazret-i Alînin büyük 
kardeşidir. Îmân edenlerin otuzikincisidir. Habeşe hicret edip, 
Hayberin fethinde gelmişdi. Şâma yakın Mu’te denilen yerde, hic-
retin sekizinci yılı Cemâzil-ülâ ayında, rum ordusu ile harb eden 
üçbin askerin kumandanı Zeyd bin Hârise şehîd olunca, yerine 
emîr olmuş, sancağı sağ eline alıp hücûm etmişdi. Sağ eli kesilince, 
sol eline almış, sol eli de kesilince, dişi ile tutarak hücûm etmiş ve 
nihâyet şehîd olmuşdur. Vefâtında kırk bir yaşında idi. O gün yet-
mişden ziyâde yara almışdı. Resûlullaha (Ca’fer Tayyâra, iki kolu 
yerine iki kanad verilip Cennetde uçmakda olduğu) vahy olundu. 
Bu müjdeyi Eshâba haber verdi. Bunun için (Tayyâr) denildi. 66, 
250, 323, 329, 340. 

60 — CA’FER SÂDIK: Babası, Muhammed Bâkır bin Zey-
nel’âbidîndir. Oniki imâmın altıncısıdır. Vâlidesi, Ebû Bekr-i Sıd-
dîkın torunu olan Kâsımın kızıdır. 83 yılında Medînede tevellüd, 
148 [m. 765] de orada vefât eyledi. Babası ve dedesinin yanındadır 
“rahime-hümullahü teâlâ”. İlmi ve kemâli eşsiz idi. İmâm-ı a’zam 
Ebû Hanîfe, dersine devâm ederek ârif-i billah oldu. Kimyâ ilmin-
de, zemânının bir dânesi idi. Meşhûr kimyâger Câbir, bunun ders-
lerinde yetişdi. İkinci Abbâsî halîfesi olan Ebû Ca’fer Mensûr, 
kendisine düşman idi. Bir kerre öldürtmek istedi ise de, (Tezkire-i 
evliyâ)da yazılı kerâmeti görünce korkdu. Tevbe etdi. Çok hürmet 
eder, nasîhatlerini dinler oldu. Yedi erkek, üç kız evlâdı olup, bü-
yük oğlu İsmâ’îl, kendisinden önce vefât etdiğinden, yedinci imâm, 
ikinci oğlu Mûsâ Kâzım hazretleri olmuşdur. Bid’at ehlinden bir 
kısmı, oğlu İsmâ’îli ve evlâdını imâm tanıyor. Bunlara İsmâ’îliyye 
denir. Şî’îlerin çoğu, kendilerine (Ca’ferî) demekde ise de, bu söz-
leri, Ebû Ca’fer Muhammed Tûsînin mezhebinde olduklarını bil-
dirmekdedir. 86, 87, 96, 108, 110, 111, 124, 125, 134, 212, 315, 324, 
358, 361, 406, 410. 

61 — CÂMÎ “MOLLA”: Abdürrahmân bin Ahmed Nûreddîn 
mevlânâ Câmî, Hiratda şeyhülislâm idi. Âlim ve veliyyi kâmil ve 
edîb ve şâir idi. Horasanda, Cam kasabasında 817 de tevellüd ve 

– 318 –



898 [m. 1492] de Hiratda vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Reşe-
hât kitâbında, uzun hâl tercemesi vardır. Behâeddîn Buhârî haz-
retlerinin halîfelerinden Sa’deddîn-i Kaşgârî meclisinde kemâle 
geldi. Sultânlardan ve hele vezîr Alî şîr Nevâîden çok saygı görür-
dü. Fâtih sultân Muhammed hazretleri ile de mektûblaşırdı. Fâti-
hin da’veti ile Konyaya teşrîf etdi ise de, pâdişâh vefât etdiğinden 
görüşemediler. (Şevâhid-ün-nübüvve) ve (Nefehât-ül-üns) ve (Be-
hâristân) kitâbları tekrâr tekrâr basılmışdır. Her üçü de fârisîdir. 
Yüze yakın kıymetli eseri çeşidli dillere terceme edilmişdir. 31, 
122, 143, 363, 386. 

62 — CÂMÎ NÂMIKÎ: Ahmed Alî bin Muhammed Nâmıkî Câ-
mî, Evliyânın büyüklerindendir. Şeyhülislâm-ı mutlak idi. Nefehât 
kitâbının fârisî Hind baskısı, 322. ci sahîfesinden başlıyarak Ahmed 
Câmîyi uzun anlatmakdadır. Eshâb-ı kirâmdan Cerîr bin Abdüllah 
soyundandır. Cerîr, beyâz, uzun boylu, çok yakışıklı idi. Ömer “ra-
dıyallahü anhümâ”, (Cerîr, bu ümmetin Yûsüfüdür) buyururdu. 
Ahmed Câmînin otuz dokuz oğlu ve üç kızı vardı. On dört oğlu ka-
lıp, hepsi âlim, âmil, kâmil ve veliyyi kâmil oldu. Hepsinin kitâbla-
rı, eserleri vardı. Kendisi ümmî idi. Okumadı, yirmiiki yaşında tev-
be edip, onsekiz yıl tenhâda nefsini terbiye ile uğraşdı. İlm-i ledün-
nîye kavuşdu. Bu arada, kendisine ilm-i zâhir de ihsân edildi. İlm-i 
zâhirin böyle ihsân olunması, Eshâb-ı kirâmdan sonra pek az Evli-
yâya nasîb olmuşdur. Tevhîd, ma’rifet-i ilâhiyye, siyer, hikmet, te-
savvuf, hakîkat sırları üzerinde, üçyüzden fazla kitâb yazdı. (Mif-
tâh-ün-necât) adındaki fârisî yazma eseri İstanbulda Süleymâniyye 
kütübhânesi, Es’ad efendi kısmında 1728 numarada vardır. Bunu 
522 de yazmışdı. 441 de tevellüd ve 536 [m. 1142] de vefât eyledi. 
(Sirâcüssâirîn) kitâbında kendi hayâtını anlatmakda, Hak teâlânın 
verdiği ni’metleri saymakdadır. Bu kitâbını altmışiki yaşında yaz-
mış idi. O zemâna kadar yüzseksenbin kâfirin îmâna gelmesine, 
tevbe etmelerine sebeb olmuşdur. Oğlu Zahîreddîn (Rumûzü-ha-
kâyık) kitâbında diyor ki, (Babam Ahmed, hayâtı müddetince altı-
yüzbin kişinin tevbe etmesine sebeb oldu). Uzun zemân Hiratda, 
Abdüllah-i Ensârî hânesinde kalarak neşr-i hakâyık eyledi. 143. 

63 — CENGİZ HÂN: [Dschingis-chan] Cengiz veyâ Timoçin 
denir. Türk değildir. Moğol olduğu, bütün dillerdeki târîhlerde ya-
zılıdır. En büyük ve en zâlim moğol hükmdârı idi. Kâfir idi. İslâm 
düşmanı idi. 551 [m. 1155] da tevellüd, 624 [m. 1227] de vefât etdi. 
Büyük târîhci Şemseddîn Sâmî beğ, (Kâmûs-ül-a’lâm)da diyor ki, 
(Cengiz dünyânın en büyük cihângirlerinden ve en meşhûr zâlim 
ve kan dökücülerdendir. Moğoldur. İslâmiyyete çok zararı dokun-

– 319 –



muş olan bu adam, bir kabîle reîsi iken, 599 [m. 1202] da (Kara-ku-
rum)da moğol ve tatar hânlarının başı, ya’nî hâkânı oldu. Câhil ve 
vahşî moğollardan ve tatarlardan büyük bir ordu, dahâ doğrusu 
yağmacılar gürûhu toplayıp, doğu Türkistânı ve Çini aldı. 616 [m. 
1219] da, sultân Muhammed Hârezm şâhın memleketine saldırdı. 
Horâsân, Kandihar, Mültan gibi medeniyyet merkezlerini yakdı, 
yıkdı. Milyonlarca müslimânı öldürdü. Çoğunu câmi’lerde kılınç-
dan geçirdi. Kendi askerlerinden de yüz binlerce telef oldu. Buhâ-
râ, Semerkand, Hirât gibi ilm kaynağı büyük şehrleri harâbeye çe-
virdi. Kadınlarını esîr diye askerine dağıtdı. Çok çirkin şeyler yap-
dılar. İslâm medeniyyetine, yerine getirilemiyecek darbeler indir-
di. Kafkasyaya, Rusyaya, Anadoluya yayıldı. 621 [m. 1224] de Ka-
ra-kuruma çekildi. Suçsuzların, kadın ve çocukların kanlarını dök-
mek en büyük zevkı ve eğlencesi idi. Askerleri de keyfi için adam 
öldürürlerdi. Girdiği şehrlerdeki sivil halkın hepsinin öldürülmesi-
ni emr ederdi. Altıyüz senede, nice emeklerle elde edilmiş, hattâ 
islâmiyyetden önce de yapılmış nice medeniyyet eserlerini, kütüb-
hâneleri, mektebleri, rasathâneleri [kıymetli kitâbları, târîhin 
önemli kaynaklarını, vesîkalarını] yok etdi. İslâm âlimlerinin bir-
çok eserlerinin bugün elde bulunamaması, başlıca Cengiz ile to-
runlarının ve bunların emri ile saldıran vahşî moğol yağmacılarının 
yapdıkları tahrîblerin netîcesidir. Taşkınlık ve azgınlık zemânı kısa 
sürdü ise de, yıkdığı medeniyyetler bir dahâ eski hâlini bulamamış-
dır). 

(Mir’ât-i kâinât)da, bütün dünyâca tanınan ve güvenilen bü-
yük âlim imâm-ı Süyûtînin (Târîh-ul-hulefâ) kitâbından alarak di-
yor ki, (Cengiz moğol idi. Dilleri Hind dili ile karışık idi. [Ya’nî 
türkçe bilmezlerdi. Hiçbir bakımdan türklükle ilgileri yokdu. Hat-
tâ, türklerle harb etdiler. Çok zarar yapdılar.] Çin çöllerinde ya-
şarlardı. Şehr, hattâ köy bile kuramamışlardı. Şehrlere saldırdılar. 
Yağmacılıkla geçinirlerdi. Kan dökmeği, kötülük yapmağı sever-
lerdi. Baskınlarında ok kullanırlardı. Kadınları da harb ederdi. 
Hepsi kâfir ve azılı islâm ve medeniyyet düşmanı idiler. Güneşe 
tapınırlardı. Hiçbir kötülük onlarca harâm ve yasak değildi. Çok-
ları insan eti de yirlerdi. Askerlerinde nikâh ve âile duygusu olma-
yıp, bir kadını nice erkek kullanırdı. Çok aldatıcı, pek cân yakıcı 
idiler. Şehrleri yakar, yıkarlar, çoluk, çocuk, kadın, ihtiyâr deme-
yip, kendilerinden olmıyan her insanı öldürürlerdi. Moğol pâdişâ-
hı Düş hânın kadını Cengizin halası idi. Düş ölünce oğlu olmadığı 
için, Cengiz bunun yerine geçdi. Çinin her yerini alıp hâkan oldu. 
616 [m. 1212] da Türkistâna saldırdı). Çok türk öldürdü. Cengizin, 
vahşî, barbar bir kavmden türediğini, heryeri yakıp yıkdığını tâ-

– 320 –



rîhler bildiriyor. Teşkilâtlı, eğitimli bir ordusu olmadığı, asker de-
ğil, canavar gürûhu oldukları meydândadır. Şehrleri yıkarak, 
ma’sûm insanları kana bulayarak yıldırım hızı ile saldırmağa cen-
gâverlik demek, barbarlarda disiplin aramak ve hele yirminci asr-
da meydâna çıkan stratejik bilgileri Cengize ve onun çapulcu sürü-
süne mal etmeğe kalkışmak, târîh kitâblarına uygun değildir. 

Cevdet pâşa, (Târîh-i hulefâ)da diyor ki, (Cengiz hân yediyüzbin 
süvârî ile Harzemşâh üzerine yürüdü. Cengizin süvârîlerini zemânı-
mızdaki ta’lîmli süvârîye benzetmek doğru değildir. Evet şimdi yüz-
bin süvârîyi sevk etmek mümkin değildir. Onun süvârîleri, kendi ça-
dırları ile ve hayvânları ile, kadınları ile bir ordu gibi giderdi. Hay-
vânlarının etleri ve sütleri ile beslenirlerdi. Hayvânları da, yerleri 
eşip, ot kökleri yirlerdi. Silâhlarını kendileri yapar, eğerlerini ken-
dileri dikerlerdi. San’at bölükleri, idâre, kumanda teşkilâtları yok-
du. İl ve aşîret beğleri ve kabîle hânları kendilerini idâre ederdi. 
Cengiz hânın bu işlerden haberi olmazdı). 317, 338, 389. 

64 — CEVDET PÂŞA: 1238 de Lofcada tevellüd, 1312 [m. 
1894] de İstanbulda vefât etdi. Arabî, fârisî ve türkçe kitâbları çok-
dur. Babasının adı İsmâ’îldir. Osmânlı vezîrlerinden idi. Âlim, fâdıl, 
edîb ve târîhci idi. Türkçe oniki cild (Târîh-i Osmânî) kitâbı çok 
kıymetlidir. Sultân Azîz hân zemânında, Allahü teâlânın emrlerini 
kanûn şekline sokmak için kurulan (Mecelle) komisyonunun reîsi 
idi. Mecelle, çok kıymetli bir kitâbdır. Âdem aleyhisselâmdan, Fâ-
tih sultân Muhammed zemânına kadar, ya’nî 843 hicrî yılına kadar 
olan Peygamberlerin ve halîfelerin ve âlimlerin vak’a ve hayâtları-
nı anlatan (Kısas-ı enbiyâ) târîhi oniki cüz’ olup, açık türkçe ile ya-
zılmışdır. 1331 baskısı çok güzeldir. Lâtin harfi ile basılanlarda yan-
lışlar görülmekdedir. (Ma’lûmât-ı nâfi’a) risâlesi çok kıymetli din 
bilgilerini hâvî olup, 1983 de İstanbulda basılan (Fâideli Bilgiler) 
kitâbında hepsi mevcûddur. (Tam İlmihâl-Se’âdet-i Ebediyye) ki-
tâbında (Mecelle) hakkında geniş bilgi vardır. 64, 127, 237. 

65 — CİHÂN ŞÂH: Karakoyunlu hükûmetinin üçüncü hükm-
dârıdır. 842 de tahta çıkıp, Îrânın bir kısmını ele geçirdi. Akko-
yunlu devletine harb i’lân etdi ise de, Uzun Hasen tarafından, 872 
[m. 1467] de öldürüldü. 36, 384, 390. 

66 — CÜNEYD-İ BAĞDÂDÎ: Babası Muhammed, camcı idi. 
Evliyânın büyüklerindendir. 207 de Nihâvendde tevellüd, 298 [m. 
911] de Bağdâdda vefât etdi. Süfyân-ı Sevrînin derslerinde yetişdi. 
Dayısı Sırrî Sekatîden tesavvufu aldı. Binlerle Velî yetişdirdi. Asrı-
nın kutbu idi. Otuz kerre yaya hacca gitdi. Kerâmetleri, nasîhatleri 
ve hakîkatden sözleri çokdur. Hocasının yanındadır. Şükr demek, 

– 321 – Eshâb-ı Kirâm - F:21 



Allahü teâlânın verdiği ni’meti, ona karşı isyânda kullanmamak de-
mekdir, derdi. Şeblî dedi ki, (Allahü teâlâ, kıyâmetde, Cennete veyâ 
Cehenneme gitmek arasında beni serbest bıraksa, Cehenneme git-
meği isterim. Çünki, Cennete girmek benim arzûmdur, Cehenneme 
sokmak Onun murâdıdır. Dostun arzûsunu bırakıp, kendi dilediğini 
yapan kimsenin seviyorum demesi doğru olmaz). Bu sözü Cüneyd 
işitince, (Şeblî, çocukca konuşmuş, Rabbim beni serbest bıraksa, bir 
dilekde bulunmam. Kulun dilemesi olmaz. Dilediğin yere giderim. 
Senin dilediğini yaparım derim) buyurdu. Cüneyde biri gelip, (Bir 
dakîka benimle ol. Sana birşey söyliyeceğim) dedikde, (Ey arslanım, 
benden öyle birşey istedin ki, ben senelerce, onu aramakdayım. Bir 
ân Rabbimle olmak için, yıllarca uğraşıyorum, olamıyorum. Şimdi, 
nasıl seninle olabilirim) buyurdu. 148, 150, 155, 214, 322, 387. 

67 — DÂVÜD-İ TÂÎ: Babası, Nasîr-i Küfîdir. Zühd ve takvâ-
sı ile meşhûrdur. İmâm-ı a’zamla sohbet ederdi. Hârünürreşîd ve 
diğer rütbe sâhiblerinin hediyyelerini kabûl etmezdi. Üstâdı, Ha-
bîb-i Râ’îdir. Gençliğinde bir şarkıcıdan: 

Hangi güzel yanak ki, toprak olmadı,
Hangi tatlı gözdür ki, yere akmadı?

beytini işiterek kalbine bir ateş düşdü. Şaşkına döndü. Derdine de-
vâ bulmak için dolaşdı. İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfenin kapısına gel-
di. İmâm, bunun yüzünün renginin değişdiğini görünce sebebini 
sordu. Hâlini anlatdı. (Dünyâdan soğudum) dedi. İmâmın göster-
diği yolda zühd ve takvâ eyledi ve İmâmın derslerine devâm etdi. 
Sonra Habîb-i Râ’îden feyz alarak kemâle geldi. 165 [m. 781] de 
Bağdâdda vefât etdi. 43, 409. 

68 — EBÛ AMR BİN SALÂH: İbni Salâh denilen bu zâtın 
adı, Osmân bin Abdürrahmândır. Şâfi’î mezhebinde âlim idi. Tef-
sîr, hadîs, lugat ve edebiyyâtda da derin bilgisi vardı. 577 de Zûr 
şehrinde tevellüd, 643 [m. 1245] de vefât etdi. Şâmda, Kudüsde 
müderris idi. 106. 

69 — EBÛ BEKR “KÂDÎ”: Muhammed bin Tayyib Bâkıllânî, 
büyük ilm-i kelâm âlimidir. Eş’arî mezhebinde idi. 338 [m. 949] da 
Basrada tevellüd, 403 [m. 1012] de, Bağdâdda vefât etdi “rahime-
hullahü teâlâ”. Bilgisi, zekâsı çok olduğundan herkesi iknâ’ eder-
di. Sultân Adudüddevle tarafından İstanbula sefîr olarak gönderil-
mişdi. 90, 204, 326. 

70 — EBÛ BEKR-İ SIDDÎK: Abdüllah bin Ebû Kuhâfe Os-
mân bin Âmir bin Kâ’b bin Sa’d bin Teym bin Mürre bin Kâ’b 
Kureyşî, Eshâb-ı kirâmın en üstünü, Aşere-i mübeşşerenin birin-

– 322 –



cisidir. Resûlullahın mağara arkadaşı ve ilk halîfesidir. Annesinin 
adı Ümmülhayrdır. Atîk ve Sıddîk ismleri meşhûrdur. Manifatura 
tüccârı olup, çok zengin idi. Kureyşin ileri gelenlerinden idi. Hadî-
ce, Alî ve Zeyd bin Hâriseden sonra, dördüncü olarak îmâna gel-
mişdir. Resûlullaha fevkal’âde sıdkı ve sevgisi vardı. Herkesi îmâ-
na çağırırdı. Osmân, Zübeyr, Abdürrahmân, Sa’d bin Ebî Vakkâs, 
Talha gibi üstün Sahâbîler, Ebû Bekrin çağırması ile îmâna geldi. 
Malının hepsini, Resûlullahın uğrunda harc etdi. Çok hadîs-i şerîf 
ile ve âyet-i kerîme ile medh olundu. Bütün gazâlarda bulundu. 
Kendini Resûlullaha siper ederdi. Resûlullah vefât etdiği gün, haz-
ret-i Ömerin aklı gidip, (Resûlullah göke çıkdı. Kim Ona öldü der-
se boynunu vururum) diyerek kılıcını çekdi. Herkes, üzüntüden ve 
Ömerin bu hâlinden korkduğu hâlde, Ebû Bekr büyük cesâret ile 
arslan gibi ortaya çıkıp, (Resûlullahın her insan gibi öleceğini) bil-
diren âyet-i kerîmeyi okudu. Te’sîrli sözleri ile, nasîhat ederek, 
halkı sükûna ve huzûra getirdi. Mü’minlere tesellî verdi. Eshâb-ı 
kirâmın sözbirliği ile halîfe seçilip, önce, mürted olanlarla ve Pey-
gamber olduklarını söyliyerek câhil köylüleri aldatan Esved-i ane-
sî ve Müseylemetülkezzâb ve Sicah hâtun ve Tuleyhat ibni Hüvey-
lid ile ayrı ayrı harb edip, hepsini kahr ve mahv eyledi. Hîre ve En-
bâr şehrlerini feth eyledi. Hâlidi ve Ebû Ubeydeyi büyük ordu ile 
Şâma gönderdi. Dîn-i islâmı yeniden düzene koydu ve kuvvetlen-
dirdi. İki sene, üç ay ve on gün hilâfetden sonra, hicretin onüçün-
cü yılı, Cemâzil-âhır ayı yirmiikinci salı günü, akşamdan sonra, 63 
yaşında vefât etdi. Vasıyyeti üzere zevcesi Esmâ yıkadı. Resûlul-
lahın tabutuna konup, nemâzını hazret-i Ömer kıldırıp, gece, huc-
re-i se’âdete defn edildi. Zevceleri Katîlden, Abdüllah ve Esmâ, 
Ümm-i Rûmandan, Abdürrahmân ve Âişe isminde çocukları ol-
muşdur. Ca’fer Tayyârdan dul kalan Esmâ ve Habîbeyi alıp, birin-
cisinden Muhammed, ikincisinden, kendisinin vefâtından sonra 
ÜmEm-i Gülsüm dünyâya gelmişdir. 

Menkıbeleri, tevâzu’u ve cömerdliği dillerde destan olmuşdur. 
142 hadîs-i şerîf bildirmişdir. Kur’ân-ı kerîmi toplıyarak, İslâmiy-
yete en büyük hizmeti yapmışdır. Ensâb ilminde çok ileri olup, eşi 
yok idi “radıyallahü teâlâ anh”. 

Ebû Bekr-i Sıddîk, beyâz, za’îf, seyrek sakallı, güzel bir zât idi. 
12, 13, 17, 18, 21, 22, 23, 24, 28, 38, 40, 44, 54, 59, 60, 61, 64, 68, 72, 
73, 75, 76, 79, 82, 85, 86, 97, 98, 99, 100, 101, 102, 103, 105, 107, 
108, 109, 110, 111, 113, 114, 115, 116, 117, 118, 119, 123, 124, 127, 
128, 129, 130, 131, 132, 133, 151, 156, 163, 164, 165, 166, 167, 169, 
170, 171, 172, 174, 177, 178, 179, 181, 185, 186, 187, 188, 189, 190, 
191, 192, 195, 196, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 207, 

– 323 –



208, 209, 210, 212, 215, 216, 219, 223, 229, 230, 232, 237, 242, 248, 
249, 250, 251, 252, 253, 254, 255, 256, 257, 258, 262, 266, 267, 279, 
310, 312, 315, 316, 318, 323, 325, 328, 329, 330, 340, 342, 351, 354, 
356, 358, 361, 362, 365, 381, 383, 391, 402, 407, 408. 

71 — EBÛ CEHL: Adı Amr bin Hişâm bin Mugîre bin Abdül-
lah bin Amr bin Mahzûmdur. Mahzûm, Resûlullahın dedelerinden 
Mürrenin torunudur. Kureyş reîslerinden idi. Resûlullahın en bü-
yük düşmânı idi. Dîn-i islâma karşı kini ve inâdı pek fazla idi. Am-
cası Velîd bin Mugîre de islâmın azılı düşmanlarından idi. Hicretin 
ikinci yılında olan Bedr gazâsında Afrâ hâtunun iki oğlu Mu’âz ile 
Mu’avvez kendisini ağır yaralayıp yıkdılar. Sonra Abdüllah ibni 
Mes’ûd hazretleri gelip can çekişirken öldürdü. Resûlullah “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” kendisini görünce, Allahü teâlâya şükr etdi 
ve (Bu ümmetin Fir’avnı işte budur!) buyurdu. Ebû Cehlin karde-
şi olan Âs bin Hişâm da o sırada katl olundu. Ebû Cehl ölürken 
yetmiş yaşında idi. 15, 38, 92, 95, 109, 229, 312, 324, 326, 340, 343, 
344, 350, 361, 379, 380, 381. 

72 — EBÛ DÂVÜD: Süleymân bin Eş’as Sicstânî, hadîs âlimi-
dir. (Sünen) kitâbı çok kıymetli olup, içinde dörtbinsekizyüz ha-
dîs-i şerîf vardır. Ahmed ibni Hanbelin talebesidir. 202 [m. 817] de 
Îrânın Efgân hudûdunda Sicstân (Sistan) şehrinde tevellüd, 275 
[m. 888] de Basrada vefât etdi. 73, 165, 200. 

73 — EBÛ HANÎFE: İmâm-ı a’zam Nu’mân bin Sâbit, Ehl-i 
sünnetin reîsidir. Dîn-i islâmın bir direğidir. Soyu, Îrân şâhlarından 
birine ulaşmakdadır. Dedesi müslimân olmuşdu. 80 yılında Kûfe-
de tevellüd, 150 [m. 767] de Bağdâdda şehîd oldu. Tâbi’înin büyük-
lerindendir. Fıkhı Hammâddan öğrendi. İmâm-ı Ca’fer Sâdıkın 
sohbetinde kemâle geldi. Fıkhın kurucusudur. Tesavvufda çok
yüksek, büyük Velî idi. Emevîlerin Irâk vâlîsi olan Yezîd bin Ömer 
tarafından Kûfe kâdîsı yapıldı ise de, kabûl etmediğinden, zından-
da kamçı vuruldu. Abbâsî halîfesi Ebû Ca’fer Mensûr da kâdî yap-
mak istedi. Kabûl buyurmadı. Yine zindana kondu. Zehrli şerbet 
verilerek şehîd edildi. Derin ilmi, keskin zekâsı, aklı, zühdü, takvâ-
sı, hilmi, salâhı ve cömerdliği yüzlerle kitâbda yazılıdır. Talebesi 
pek çok olup, büyük müctehidler, âlimler yetişdirdi. Alb arslanın 
oğlu, Selçuk sultânı Melik şâhın [447-485] vezîrlerinden Ebû Sa’d 
Muhammed bin Mensûr [494] tarafından mükemmel bir türbe 
yapdırılmışdır. Bugün yer yüzünde bulunan Ehl-i islâmın yarıdan 
ziyâdesi ve Ehl-i sünnetin yüzde sekseni hanefî mezhebindedir. 17, 
25, 43, 45, 50, 53, 58, 76, 87, 96, 104, 107, 108, 142, 182, 195, 219, 237, 
249, 278, 318, 322, 329, 360, 407. 

74 — EBÛ HÜREYRE: Adı Abdürrahmândır. Hayber gazâ-

– 324 –



sında müslimân oldu. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” bir-
gün eteğinde kedi yavrusunu severken görerek, bu ismi vermişdi. 
Kediciğin babası demekdir. Çok fakîr idi. Harbde, sulhda Resûlul-
lahın yanından ayrılmazdı. Hâfızası çok kuvvetli olduğundan, çok 
hadîs-i şerîf ezberlemişdi. Eshâb-ı kirâmdan ve Tâbi’înden sekiz-
yüzden fazla kimsenin, kendisinden hadîs öğrendiğini Buhârî bildi-
riyor. Halîfe Ömer zemânında Bahreyn vâlîsi idi. Hazret-i Osmân 
zemânında Mekke kâdîsı oldu. Hazret-i Mu’âviye, kendisini Medî-
ne vâlîsi yapdı. 57 de, 78 yaşında iken, Medînede vefât etdi. 40, 69, 
70, 85, 185, 231, 242, 243, 250. 

75 — EBÛ İSHAK İSFERÂÎNÎ: Rükneddîn İbrâhîm bin Mu-
hammed, Şâfi’î mezhebinde büyük âlimdir. Zemânının en büyük 
üstâdı idi. Beş cild fıkh kitâbı meşhûrdur. 418 [m. 1027] de Nişâ-
pûrda vefât etdi. İsferâindedir. 89, 91, 326. 

76 — EBÛ KATÂDE: Ensâr-ı kirâmdan olup, Resûlullahın 
“sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” süvârilerinden idi. 45 yılında 
yetmiş yaşında vefât etdi. Medîne-i münevverededir. 117. 

77 — EBÛ KUHÂFE: İsmi Osmândır. Halîfe-i müslimîn haz-
ret-i Ebû Bekr-i Sıddîkın babası idi. Mekkenin feth günü îmân et-
di. 99 yaşında iken, onüç yılında vefât etdi. 86, 219, 253, 322, 345. 

78 — EBÛ LEHEB: Adı Abdül-Uzâ idi. Resûlullahın “sallalla-
hü aleyhi ve sellem” amcası olduğu hâlde, müslimân olmadı. Müsli-
mânların büyük düşmânı idi. Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sel-
lem” çok eziyyet ve cefâ ederdi. Kimsenin müslimân olmaması için, 
gece gündüz çalışırdı. Her sabâh, Resûlullahın kapısı önüne çok di-
ken yığardı. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” dünyâya geldi-
ği sabâh, bunun câriyesi Süveybe, (Kardeşin Abdüllahın oğlu oldu), 
diyerek kendisine müjde getirince, sevinmişdi. (Ona süt vermek 
şartı ile, seni âzâd etdim) demişdi. Resûlullahın ilk süt annesi, Sü-
veybe oldu. Bunun için, Ebû Lehebin, her mevlid gecesinde, azâbı 
biraz hafîflemekdedir. Mevlid gecesi sevinen, o geceye kıymet ve-
ren mü’minlerin pekçok sevâb kazanacağı buradan anlaşılır. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” Kur’ân-ı kerîm okuya-
rak rast geldiğini müslimân olmağa çağırırken, Ebû Leheb arka-
sında dolaşır, (Sakın ona aldanmayınız, sözüne inanmayınız) der-
di. Karısı (Ümm-i Cemîl), Ebû Süfyânın kız kardeşi idi. Kocası gi-
bi, o dahî, eli ve dili ile çok eziyyet ederdi. Resûl-i ekremin kızla-
rından Rukayye, Ebû Lehebin oğlu (Utbe) de idi. İkinci kızı 
Ümm-i Gülsüm, öteki oğlu (Uteybe)de idi. Bunlar da, babaları ve 

– 325 –



anaları gibi, kâfir ve büyük düşmân oldular. 

Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” akrabâsını, Cehennem 
ateşi ile korkutarak, dîne çağırmağa me’mûr olunca, Safâ tepesine 
çıkdı. Akrabâsını dîne da’vet buyurdu. Akrabâsı toplanıp dinledi-
ler. (Şu dağın arkasında düşmân var. Size hücûm edecek desem, 
inanır mısınız?) buyurdu. Hepsi, (evet) dedi. (Öyle ise, sizi başını-
za gelecek olan kıyâmet gününün azâbı ile korkutmak için, Rab-
bimden emr aldım. Îmân ediniz!) buyurdu. Ebû Leheb çok kızdı. 
Ağzını bozdu. (Bizi bu söz için mi çağırdın?) dedi. Azarladı. Çirkin 
şeyler söyledi. Azâb göreceğini bildiren âyet geldi. Zevcesine, 
odun, diken hammalı denildi. Buna da çok içerledi. Hemen oğul-
larına, eşlerini boşamağı emr etdi. Uteybe hâini, yalnız boşamakla 
kalmayıp, gelip (Senin dînine inanmıyorum. Seni sevmiyorum. Sen 
de beni sevmezsin. Onun için, kızını boşadım) diyerek, Resûlulla-
hın “sallallahü aleyhi ve sellem” üzerine hücûm etdi. Mubârek ya-
kasından çekdi. Gömleğini yırtdı. Hâtemül-enbiyâ efendimiz “sal-
lallahü aleyhi ve sellem”, (Yâ Rabbî! Buna, canavarlarından bir 
yırtıcı hayvan ile cezâ ver!) diye düâ buyurdu. Cenâb-ı Hak, Ha-
bîb-i ekreminin düâsını kabûl etdi. Nice zemân sonra, Uteybe Şâ-
ma giderken, Zerka denilen yerde, bir arslan gelip, onu parçaladı. 
Rukayyeyi “radıyallahü anhâ”, sonra Osmân ibni Affân “radıyal-
lahü anh” aldı. Çok zengin idi. Çok düâ kazandı. Se’âdet-i ebediy-
yeye kavuşdu. 

Ebû Leheb, bütün ömrünü kin ve düşmanlık ile geçirdi. Hicre-
tin ikinci yılı, Bedr gazâsındaki fâci’ayı görüp çok üzüldü. Dünyâ 
başına zından oldu. Yedi gün sonra (adese) denilen bulaşıcı kara 
hasbe (çiçek) deri hastalığından öldü. Kokdu. Ebû Lehebin kız 
kardeşi Âtike, Bedr gazâsından birkaç gün önce, korkunç bir rü’yâ 
görüp, kardeşi Abbâsa söylemişdi. Kureyşin başına büyük felâket 
gelecek demişlerdi. Ebû Leheb, bu yüzden Bedr muhârebesine ka-
tılmadı. Ebû Cehlin kardeşi Âs bin Hişâmı, para ile kendi yerine 
göndermişdi. 77, 178, 186, 325, 326, 383. 

79 — EBÜL HASEN-İ EŞ’ARÎ: Adı Alî bin İsmâ’îl olup, Ebû 
Mûsel Eş’arî soyundandır. Ehl-i sünnetin iki mezhebinden, Eş’arî 
mezhebinin imâmıdır. 260 [m. 873] da Basrada tevellüd, 324 [m. 
936] da Bağdâdda vefât etdi. Üvey babası Ebû Cibâîden okuyup, 
bunun gibi, mu’tezile âlimi oldu ise de, sonra tevbe etdi. Kelâm 
âlimlerinden Ebû Bekr Bâkıllânî, ibni Fûrek [Muhammed bin Ha-
sen], Ebû İshak İsferâînî, Ebû İshak Şîrâzî [İbrâhîm bin Alî], 
İmâm-ı Gazâlî, Ebülfeth Şihristânî [(Milel ve Nihal) kitâbının sâ-
hibi Muhammed bin Abdülkerîm] ve Fahreddîn-i Râzî ve dahâ ni-

– 326 –



celeri Eş’arî oldu. Mezhebi dünyâya yayıldı. Ellibeş kadar kitâbı 
vardır. Tefsîri yetmiş cilddir. Mu’tezileye, Hâricîlere ve şî’îlere 
karşı kitâbları vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 18, 21, 79, 89, 204, 
223. 

80 — EBÜL HASEN-İ HARKÂNÎ: Alî bin Ca’fer zemânının 
kutbu idi. Bâyezîd-i Bistâmînin rûhâniyyeti ile kemâle geldi. Har-
kandan Bistâma, hocasının türbesini ziyârete gelirken, yolda bir 
hatm okurdu. Ebû Alî ibni Sînâ, üstâdını ziyâret için Harkana ge-
lir. Ebül-Hasen ormana gitdiğinden, hâtûnundan sorar. Hâtûnu 
üstâdın büyüklüğüne inanmadığı için, uygunsuz sözler söyler. İbni 
Sînâ ormana giderken, üstâdın bir arslana odun yüklemiş, gelmek-
de olduğunu görür. (Bu ne hâldir?) diye sorunca, (Evimdeki kur-
dun belâ yükünü taşıdığım için, bu arslan da, bizim yükümüzü çe-
kiyor) buyurur. (Kalblerin en nûrlusu, içinde mahlûk tasası olmı-
yandır. Ni’metlerin en iyisi, çalışarak kazanılandır. Arkadaşların 
en iyisi, Allahü teâlâyı hâtırlatandır) buyururdu. Tesavvufu anla-
tan (Esrâr-ı sülûk) kitâbı vardır. Cesed-i şerîfinin, üstâdının cism-i 
pâkinden yukarıda bulunması edebsizlik olur diye, kabrinin dahâ 
derin kazılmasını vasıyyet etmişdi. 425 [m. 1034] yılı, Muharremin 
onuncu salı günü vefât etdi. (Tezkiret-ül-evliyâ) ve (Reşehât) ki-
tâblarında sözleri ve kerâmetleri uzun anlatılmakdadır “rahime-
hullahü teâlâ”. 146, 410. 

81 — EBÜL HÜSEYN BİN SEM’ÛN: Nâtık-ül-hikme Mu-
hammed, 387 de vefât etdi. 270. 

82 — EBÛ MENSÛR MÂ-TÜRÎDÎ: Muhammed bin Mah-
mûd Mâ-türîdî, Ehl-i sünnetin iki i’tikâd imâmlarından birincisidir. 
Ehl-i sünneti, mu’tezileye karşı pek mükemmel müdâfe’a etmişdir. 
Mâveraünnehrde yaşadı. 333 [m. 944] de Semerkandda vefât etdi. 
Îmân üzerinde çok kitâbı vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 90, 92. 

83 — EBÛ NU’AYM: Ahmed bin Abdüllah İsfehânî, hadîs ve 
fıkh âlimi idi. Tesavvufda yüksek derecede bir Velî idi. Hâfız-ı İsfe-
hânî de denir. [Hâfız, hadîs âlimi demekdir.] Çok kitâb yazdı. (Hil-
ye-tül-evliyâ) kitâbındaki hadîs-i şerîfde, (Ho-parlörle okunan ezâ-
nın müezzinin sesi olmadığı, bu çalgı sesine (Şeytân ezânı) denildi-
ği) yazılıdır. Bu kitâb, Berlinde basılmışdır. 336 da İsfehânda tevel-
lüd, 430 [m. 1039] da vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. 30, 255. 

84 — EBÛ SA’ÎD RÂZÎ: İsmâ’îl bin Alî bin Hüseyn Râzî, Rey 
şehrinde, mu’tezile âlimi idi. Râzî, Rey şehrinden demekdir. Çok 
kitâb yazmışdır. (Elmuvâfekatü beyne ehlibeyti vessahâbe) kitâbı 

– 327 –



meşhûrdur. Keşşâf tefsîrinin sâhibi allâme Mahmûd bin Ömer Ze-
mahşerî, bu kitâbı kısaltmışdır. 445 [m. 1054] de vefât etdi. 129. 

85 — EBÛ SA’ÎD HUDRÎ: Eshâb-ı kirâmın büyüklerindendir. 
Babası Mâlik bin Sinân da Sahâbeden idi ve Uhud gazâsında şehîd 
olmuşdur. 13 yaşında olduğundan Uhud gazâsına götürülmedi. Di-
ğer on iki gazâda Resûlullahın önünde düşmâna arslan gibi saldır-
dı. Âlim ve fakîh idi. Binyüz yetmiş hadîs-i şerîf haber vermişdir. 
74 de vefât etdi. İstanbulda, Ka’riye câmi’i yanında sanılmakdadır. 
27, 106, 165, 166, 185. 

86 — EBÛ SEVR: İbrâhîm bin Hâlid Kelebîdir. Müctehidler-
den, büyük âlimlerdendir. Şâfi’î mezhebindendir. Bağdâdda tevel-
lüd ve 246 [m. 860] da vefât etdi. Fıkh, hadîs, usûl ve hilâf ilmlerin-
de çok kitâb yazmışdır. 59. 

87 — EBÛ SÜFYÂN BİN HARB: Dedesi Ümeyye bin Abd-i 
Şems bin Abd-i Menâfdır. Abd-ül-Menâf, Resûlullahın “sallallahü 
aleyhi ve sellem” dedesinin dedesidir. Kureyşin reîslerindendir. 
Resûlullahın büyük düşmânı idi. Bedr gazâsına bunun ticâret ker-
vânı sebeb oldu. Uhud gazâsında, düşmân ordusunun başkumanda-
nı idi. Mekke feth olunurken, islâm ordusuna gelip Resûlullahın 
zevce-i mutahherası olan kızı Ümm-i Habîbeye sığınmak istedi ise 
de, kızı kabûl etmedi. O gün îmâna geldi. Mekkeye dönerek, halkı 
islâma da’vet etdi. Zevcesi Hind, sakalından tutarak, (Ey kureyş, 
bu ahmak ihtiyârı öldürün!) demişdi. Ertesi gün, Hind de îmâna ge-
lip, Kureyş kadınları adına Resûlullahla “sallallahü teâlâ aleyhi ve 
sellem” sözleşdi ve hayr düâlarını almakla şereflendi. 

Ebû Süfyân hâlis müslimân olup, Tâif gazâsında çok kahra-
manlık gösterdi ve bir gözü kör oldu. Hazret-i Ebû Bekr halîfe 
iken, onüç yılındaki Yermük muhârebesinde öbür gözü de çıkdı. 
88 yaşında iken vefât etdi. 12, 61, 64, 245, 246, 251, 325, 328, 349, 
355, 384, 396, 402, 408. 

88 — EBÛ ŞEKÛR SÜLEMÎ: Muhammed bin Abdüsseyyid 
bin Şu’ayb Keşî olup (Temhîd fî beyân-it-tevhîd) kitâbının sâhibi-
dir. Hanefî kelâm âlimidir. (El-Hakâık) tefsîr kitâbının sâhibi Ebû 
Abdürrahmân Muhammed bin Hüseyn Sülemî başka olup, 412 [m. 
1021] de vefât etmişdir. 75, 77, 401. 

89 — EBÛ TALHA ENSÂRÎ: Zeyd bin Sehl, gazâlarda bulun-
du. 92 hadîs-i şerîf haber vermişdir. 34 senesinde, 70 yaşında vefât 
etdi “radıyallahü teâlâ anh”. 116, 250. 

– 328 –



90 — EBÛ TÂLİB: Abdülmuttalibin oğlu, Resûlullahın amca-
sı, hazret-i Alî ile Ca’fer Tayyârın babasıdır. Resûlullah “sallallahü 
aleyhi ve sellem” yetîm olduğundan, dedesi Abdülmuttalibin ya-
nında büyüdü. Sekiz yaşında iken, dedesi vefât ederken, kendisini 
Ebû Tâlibe ısmarladı. Ebû Tâlib, Fahr-i âlemi pekçok sever ve sa-
yardı. Resûlullahı Kureyş kâfirlerinin hücûmlarına karşı son dere-
ce korurdu. Fekat, öleceği zemân, kadınların, (ölüm korkusundan, 
dedelerinin dînini bırakdı) demelerinden çekinerek islâma gelme-
di. Resûlullah, Ebû Tâlibin müslimân olmasını çok istiyordu. Son 
nefesinde de, islâma da’vet etdi ise de, kabûl etmedi. Ölürken du-
dakları oynadı. Yanında bulunan kardeşi Abbâs (Yâ Muhammed! 
Kardeşim, istediğini söyledi) dedi ise de, (Hayır. Ben işitmedim) 
buyurdu. Hicretden üç yıl önce, seksen yaşını geçmiş olarak vefât 
etdi. 170, 195, 303, 310, 318, 339. 

91 — EBÜTTUFEYL: Adı Âmir bin Vâsiledir. Sahâbedendir. 
Hazret-i Alînin sohbetinde bulunurdu. Hazret-i Hüseynin kanını 
da’vâ eden Muhtarla birlikde döğüşmüşdür. Muhtar tutuldukdan 
sonra, yaşayıp, Mekkede, hicretin yüzüncü yılında, bir düğünde, 
oğlunun vefâtında söylemiş olduğu bir kasîde okunurken, üzüntü-
den vefât etdi. Eshâb-ı kirâmdan yer yüzünde en son vefât eden 
budur. 19, 252. 

92 — EBÛ UBEYDE BİN CERRAH: Adı Âmir bin Abdül-
lahdır. Eshâb-ı kirâmın büyüklerindendir. Bedr gazâsında, kâfir 
ordusunda bulunan babasını katl etmişdir. Her gazâda bulunup, 
fevkal’âde cesâret göstermişdir. Hazret-i Ebû Bekr ve Ömer ze-
mânlarında Şâmdaki orduda çok kahramanlık gösterdi. Bu ordu-
nun kumandanı olup, Şâmı aldı. Adâleti, rumları hayretde bırakdı. 
Aşere-i mübeşşereden idi. 18 de 58 yaşında iken Remle ile Kuds 
arasında, tâ’ûndan vefât etdi. 113, 114, 115, 166, 172, 185, 199, 203, 
215, 251, 258, 323. 

93 — EBÛ YÛSÜF: Ya’kûb bin İbrâhîm-i ensârî, Hanefî mez-
hebindeki müctehidlerin en büyüğüdür. Hanefî mezhebinde ilk 
kitâb yazan budur. 113 [m. 731] yılında Kûfede tevellüd ve 182 
[m. 798] de Bağdâdda vefât etdi. Halîfe Mehdî, Hâdî ve Hârûnür-
reşîd zemânlarında, onsekiz sene Bağdâdda kâdılkudât ya’nî tem-
yîz reîsliği yapdı. Derin hadîs âlimi idi. Çok zekî, keskin görüşlü 
idi. Oğlu Yûsüf de âlim idi. Hârûn zemânında vâlî idi. Ebû Yûsüf 
yetîm olup, anası çok fakîr idi. İmâm-ı a’zam Ebû Hanîfe “rahme-
tullahi aleyh” bunun keskin zekâsını görüp, kendine talebe yapdı. 
Evinin bütün ihtiyâcını, yıllarca bolbol İmâm-ı a’zam te’mîn etdi. 
Annesi yine mâni’ olmak istedi. İmâm-ı a’zam buyurdu ki, (Oğlun 

– 329 –



burada aç değildir. Burada, tereyağı, fıstık, bâdem ezmesi yimesini 
öğreniyor). İmâm-ı Ebû Yûsüf, kâdî iken, serâyda Halîfe ile oturu-
yordu. Tereyağı, fıstık ve bâdem ezmesi getirdiler. Hârûn, (Bun-
dan yiyiniz! Her zemân gelmez) dedi. Ebû Yûsüf güldü. Hârûn se-
bebini sordu. Çocuk iken, İmâm-ı a’zamın sözünü anlatdı. İmâma 
rahmetle düâ etdiler “rahime-hümullahü teâlâ”. 45, 50, 53, 59, 83, 
105, 237, 360, 409. 

94 — EBÛ ZER GIFÂRÎ: Eshâb-ı kirâmın büyüklerinden ve 
ilk îmâna gelenlerdendir. Kavmini islâma da’vete gitdiği için, hic-
retde ve Bedr, Uhud ve Hendek gazvelerinde bulunamadı. Sonra 
Medîneye geldi. Hazret-i Ebû Bekr vefât edince Şâma yerleşdi. 
Hazret-i Osmân zemânında Rebdeye gitdi. 32 yılında, orada vefât 
etdi. Abdüllah bin Mes’ûd hazretleri, arkadaşları ile oradan geçi-
yordu. Cenâze hizmetini yapdılar. Zühdü ve sıdkı hadîs-i şerîf ile 
medh edilmişdir “radıyallahü teâlâ anh”. 27, 68, 100, 105, 106, 113, 
192, 208, 241, 250, 251. 

95 — EBÛ ZÜR’AT-ÜR-RÂZÎ: Abdüllah Râzî, İmâm-ı Müs-
limin üstâdlarındandır. 264 [m. 878] de vefât etdi. 15. 

96 — ENES BİN MÂLİK BİN NADR ENSÂRÎ: Resûlullahın 
hizmetçisi idi. Dokuz yaşında hizmete başladı. On sene hizmet et-
di. İkibinikiyüzotuz hadîs-i şerîf bildirdi. Yüzden çok çocuk ve to-
runlarını gördü. Yüz yaşını geçmiş iken 93 yılında vefât etdi. Ne-
mâz kılması, Resûlullahın nemâz kılmasına çok benzerdi. İmâm-ı 
Mâlikin babası olan Enes başkadır. 19, 40, 62, 74, 105, 122, 163, 
165, 167, 185, 231, 242, 250, 252, 378, 379, 397. 

97 — ESMÂ BİNT-İ EBÛ BEKR: Hazret-i Ebû Bekrin büyük 
kızıdır. Aşere-i mübeşşereden Zübeyr bin Avvâmın zevcesidir. 
Abdüllah bin Zübeyrin annesidir. Oğlunun şehâdetinden az sonra, 
yüz yaşında, Medînede vefât etdi. 99, 305, 323. 

98 — EŞREF TATAR: Mısrda 652 [m. 1254] yılında kurulan 
Türkmen hükûmetinin yirmiiki sultânından çoğuna Eşref denir. 
Bunlardan Melik Nâsır Eşref Muhammed bin Kalâvun, dokuzun-
cu sultândır. Babası Eşref Seyfeddîn Kalâvun, Kapçakdan Mısra 
getirilip, bin altuna, köle olarak, Eyyûbî sultânı Melik Necmeddî-
ne satılmış idi. Vezîr olunca, iyi idâresi, güzel ahlâkı ile kendisini 
sevdirmişdi. 678 de sultân olmuşdu. 689 da ölüp, yerine oğlu, Eş-
ref Salâhaddîn Halîl geçdi ise de, 693 de öldürüldü. Kardeşi Eşref 
Muhammed Nâsır, dokuz yaşında tahta çıkdı. Onbeş ay sonra, 
habs edildi. 699 da, sultân Lâçin öldürülünce, ikinci olarak tahta 

– 330 –



çıkarıldı. Âdil ve çok cömerd idi. Hıristiyanların mâvi, yehûdîlerin 
sarı sarık sararak, müslimânlardan ayırd edilmesini emr etdi. Bire-
cikde, Gazân hânın askeri ile harb edip, tatar askerleri çekildi. Ye-
diyüzsekiz yılında Hacca gidince tahtını, kumandanlarından Bey-
bers Rükneddîn aldı ise de, Şâmlılar Eşref Muhammed Nâsırı ye-
diyüzdokuzda, üçüncü def’a tahta geçirdi. Beybersi yakalayıp katl 
etdi. 728 de Harem-i şerîfi ta’mîr ve Kâ’beye abanosdan gümüşlü 
kapı yapdı. Bu sene Kıbrıs adasını feth etdi. 741 [m. 1339] de vefât 
etdi. Mısr yediyüzdoksanüçde, Türkmenlerden çıkıp, Çerkeslerin 
eline geçdi. Dokuzyüzyirmiüç senesinin birinci günü de, Yavuz 
Sultân hân zemânında, Osmânlıların eline geçdi. Osmânlı pâdişâh-
ları, halîfe olmağa başladı. 63. 

99 — EYYÛB BİN SIDDÎK: Seyyîd Eyyûb Ürmevî, Îrânın 
garbında Ürmiye gölü sâhilindeki Ürmiye şehrinde büyük âlim idi. 
Sa’deddîn-i Kâşgarî yolundan feyz alanlardandır. Türkçe (Menâ-
kıb-i çihâr yâri güzîn) kitâbı çok kıymetli olup, İstanbulda çeşidli 
târîhlerde basılmışdır. 215.ci isme bakınız! 28, 108, 269. 

100 — FADL BİN ABBÂS: Eshâb-ı kirâmdandır. Hazret-i Ab-
bâsın büyük oğludur. Annesi, Ezvâc-ı tâhirâtdan olan Meymûne 
bint-il-Hârisin kız kardeşi Lübâbe hânım idi. Mekke-i mükerreme-
nin fethinde ve Huneyn gazâsında ve vedâ’ haccında, Resûlullahın 
“sallallahü aleyhi ve sellem” yanında idi. Huneyn gazâsında, baba-
sı ile birlikde, Resûlullahın yanından hiç ayrılmadılar. Geri dönen-
leri çağırıp, toplanmalarını sağladılar. Resûlullah “sallallahü aleyhi 
ve sellem” yıkanırken su dökdü. Onbeş senesinde yapılan Yermük 
gazâsında şehîd oldu. Beyâz ve çok güzel idi. Hüsn-ü cemâli ile 
meşhûr idi. Bir kızı kaldı “radıyallahü teâlâ anh.” 116. 

101 — FÂTIMA-TÜZ ZEHRÂ: Resûlullahın dört kızından en 
sevgilisi idi. Aklı, zekâsı, hüsn-ü cemâli, zühd ve takvâsı ve ahlâk-ı 
hasenesi pek ziyâde idi. Hadîce-tül-kübrânın kızı idi. Hicretden 
onüç yıl önce Mekkede tevellüd etdi. Hicretin ikinci yılında, haz-
ret-i Alîye verildi. O zemân, hazret-i Alî yirmibeş yaşına gelmiş idi. 
Hazret-i Fâtımanın kardeşlerinin çocuğu olmadı, olanı da küçük 
iken vefât etdi. Resûlullahın soyu, yalnız hazret-i Fâtımadan hâsıl 
oldu. Üç oğlu, iki kızı oldu. Muhsin küçük yaşda iken vefât etdi. 
Hazret-i Alî, Fâtıma, Hasen ve Hüseyne (Ehl-i beyt) veyâ (Âl-i 
abâ) denir. Hazret-i Meryemden sonra, bütün kadınların en üstü-
nüdür. Yüzü pek beyâz ve parlak olduğundan (Zehrâ) denildi. 
Âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîfler ile medh olundu. Resûlullahın ve-
fâtından sonra güldüğü hiç görülmedi. Altı ay dahâ yaşayıp, onbi-
rinci yılda, Ramezân-ı şerîfin üçüncü günü, vefât eyledi. 28, 29, 48, 

– 331 –



69, 70, 74, 110, 118, 123, 127, 128, 129, 130, 131, 133, 178, 196, 200, 
221, 225, 235, 242, 243, 264, 303, 311, 338, 340, 354. 

102 — FEHÎM-İ ARVÂSÎ: Seyyid Muhammed Fehîm bin Ab-
dülhamîd Efendi, 1241 de tevellüd, 1313 [m. 1895] de vefât etdi. 
Vâlidesi Âmine hânımdır. Van vilâyetinin, Müks kazâsının Arvâs 
köyündendir. Za’îf idi. Uzun boylu idi. Sakalı ne uzun, ne kısa idi. 
Burnunun ortası yüksekçe idi. Alnı geniş idi. Buğday renginde idi. 
Dişleri noksan değil idi. Sarığı büyük idi. Elbisesi, beyâz basma-
dan, üç etekli bir entâri idi. Mâvi veyâ yeşil cübbe giyerdi. Çorab-
ları yünden idi. Deriden pabuçları vardı. Son zemânlarında gözlük-
le okurdu. Gözleri siyâh idi. Saçlarının çoğu beyâz idi. Kaşları or-
ta idi. Ömrünün sonuna kadar hayvana binerdi. Son zemânlarında 
sarığını taşıyamıyacak kadar za’îf idi. Nemâzda âbânî sarardı. Şev-
valin ondördüncü günü vefât etdi. Uzun boylu olduğundan mezâr 
taşı uzun yapılmışdı. Ermeniler, taşının ikisini de kırmışlar. Hey-
betli idi. İnsan, gölgesinden korkardı. Gölgesini gören, Allahın 
sevgili kulu olduğunu anlardı. Zemânında ve Van vilâyetinde ben-
zeri yok idi. Her nev’ ilmi hattâ zırâ’ati ve san’atları, siyâsal bilgi-
leri pek iyi bilirdi. İlmi, Allahü teâlânın vergisi idi. Van vâlîsi çöze-
mediği işlerini, gelip sorar ve çözerdi. Ömründe bir nemâzı ce-
mâ’atsız geçmedi. Bir teheccüdü kaçırmamışdır. 

Din ve dünyâ bilgilerini medresede okurken, bir yandan da, 
Doğu Anadolunun kutbu olan, insân-ı kâmil seyyid Tâhâ-i Hakkâ-
rînin teveccühünü kazanmakla şereflenmişdi. 

Mutavvel okumak için, Şemdinandaki Rehberinin yanından ay-
rılarak, Muşda Bulanık kazâsının Âbiri köyüne gitdi. Rehberi, ay-
rılırken kendisine (Ders okurken anlıyamadığın birşey olursa, bana 
râbıta et! Beni gözünün önüne getir!) buyurmuşdu. Hocası molla 
Resûl-i Sıbkîden Mutavveli okurken, bir yeri anlıyamadı. Hocası 
tekrâr anlatdı. Anlıyamadığı yerin açıklanmasını diledi. Molla Re-
sûl, cümleyi birkaç kerre okudu. (Bugün yoruldum, yarın anlatırım) 
dedi. Ertesi gün okuyup yine açıklıyamadı. Hocası, tekrâr tekrâr 
okumakda iken, seyyid Fehîm “rahmetullahi aleyh” gözlerini kapa-
yıp, Rehberini gözünün önüne getirdi. Seyyid Tâhâ, elinde bir kitâb 
ile göründü. Kitâbı, seyyid Fehîmin önüne açdı. Mutavvelin o sahî-
fesi idi. O satırları açık olarak okudu. Seyyid Fehîm, merakla dik-
kat ediyordu. O cümlenin arasında bir vav-ı âtıfa [ve] fazla oku-
muşdu. Seyyid Tâhâ gayb olunca, seyyid Fehîm gözlerini açdı. Mol-
la Resûlün o satırları okuyup, düşünmekde olduğunu gördü. İzn is-
teyip, bir de kendi okudu. Üstâdından duyduğu gibi bir [ve] ekliye-
rek okudu. Hocası bunu işitince, (Ma’nâ şimdi belli oldu) dedi. Her 

– 332 –



ikisi de iyi anlamışdı. (Bu satırları, yirmi senedir okudum. Anlatdım. 
Fekat, hep anlamadan anlatırdım. Şimdi iyi anladım. Şimdi söyle ba-
kalım. Bunu doğru okumak, senin işin değil. Ben senelerle bunu an-
lıyamadım. Sen, nasıl anladın? Bu [ve] yi okudun, ma’nâ düzeldi) 
dedi. Seyyid Fehîm, râbıta etdiğini, nasıl öğrendiğini anlatdı. Molla 
Resûl, Muşda Alâ’eddîn pâşa câmi’i kapısı yanındadır. 

Seyyid Fehîm her yıl bir kerre, Müksden Vana gelir, bir iki ay 
kalırdı. Âşıkları toplanır, feyz alırlardı. Çok def’a, kendisini çok se-
ven, mahkeme baş kâtibi Ahmed beğin evinde müsâfir olurdu. Bir 
sene, Ahmed beğ hacca gitmişdi. Fekat, yine onun evinde kaldı. 
Bir gece yarısı, yakınlarından birini çağırdı. (Arkadaşlarını uyan-
dır! Şimdi buradan çıkıp, falan eve gideceğiz) buyurdu. (Efendim! 
Gece yarısı gitmek ayb olur. Yarın gitsek olmaz mı?) dedi. (Hayır, 
şimdi gideceğiz. Hem, Ahmed beğin oğullarına da haber ver!) bu-
yurdu. Oğulları gelip yalvardılar. (Efendim, bir kusûr yapdıksa afv 
buyurun! Bizden ayrılmayın. Babamız işitince yüreğine iner. Biz 
de ona ne yüzle cevâb verebiliriz. Lutf ediniz, ihsân ediniz! Kabâ-
hatimizi bağışlayınız!) dediler. Çok göz yaşı dökdüler. (Hayır. Siz-
den çok râzıyım. Bize her hizmeti, fazlası ile yapıyorsunuz. Sizlere 
düâ etmekdeyim. Fekat, şimdi gitmemiz lâzım) buyurdu. Çocuk-
lar, (emr buyurduğunuz gibi olsun) dediler. Gece yarısı, sevdikle-
rinden bir başkasının evine göç etdiler. Ertesi gün, oğlu Muham-
med Emîn efendi, Ahmed beğin oğullarının pekçok üzüldüklerini 
söyledi ve (Babacığım, o evde sabâha kadar kalsaydık ne olurdu?) 
dedi. Seyyid Fehîm hazretleri de (Oğlum, şimdi kimseye söyleme! 
Bu gece, Ahmed beğ, Mekke-i mükerremede vefât etdi. Ev, yetîm 
evi oldu. Mal, mîrâscılara kaldı. Evvelce herşeyi kullanıyor, yiyip, 
içiyorduk. Çünki, Ahmed beğin seve seve halâl edeceğini biliyor-
dum. Şimdi ise, tanışmadığımız mîrâscılarının hakkı olduğundan 
birşeyi kullanmak câiz olmaz. Kul hakkından kaçınmak için acele 
ayrıldım) buyurdu. Bir ay sonra hâcılar döndü. Herkes geldi. Ah-
med beğ gelmedi. (Bir gece yarısı, Mekkede öldü) dediler. Hesâb 
etdiler. Tâm o gece yarısı idi. 

Seyyid Fehîm talebesi ile Van gölü kıyısında giderken gölde 
bulunan (Ahtamar) adasındaki ermeni kilisesinden bir papas çıka-
rak su üstünde yürümeğe başlar. Talebe bunu görünce, birkaçının 
hâtırına gelir ki, (Allahın düşmânı dediğimiz papas, su üzerinde 
yürüyor da, Evliyânın büyüğü, Allahü teâlânın sevdiği, seçdiği ku-
lu bildiğimiz, Seyyid hazretleri, acabâ neden yürümeyip kıyıdan 
dolaşıyor?) Seyyid Fehîm, bu düşünceyi anlayıp, mubârek ayakla-
rındaki na’lınları ellerine alıp, birbirlerine çarpar. Na’lınlar birbiri-

– 333 –



ne çarpdıkça papas suya batar. Boğazına kadar gelince, bir dahâ 
çarpar. Batar ve boğulur. Sonra, böyle düşünene dönerek, (O, sihr 
yaparak, su üstünde gidiyordu. Böylece, sizin îmânınızı bozmak is-
tiyordu. Na’lınları çarpınca sihri bozularak batdı. Müslimânlar sihr 
yapmaz. Allahü teâlâdan kerâmet istemekden de hayâ ederler) 
buyurdu. Kerâmeti ile, papasın sihrini bozdu. 

İstanbulda, Kağıthânede (Ev yap) sabun fabrikası olan Rıfat be-
yin pederi Abdülvehhâb efendi, 1963 de vefât etdi. Vefâtından bir-
kaç sene evvel dedi ki: Erzurumda medrese tahsîlini bitirmişdim. 
Dahâ okumak istedim. Aradığım büyük âlimin Bitlisde Abdülcelîl 
efendi olduğunu söylediler. Bitlise gitdim. Kendisini aradım. Vana 
gitdi. Yine gelir, bekle dediler. Sabr edemedim. Vana gitdim. Sor-
dum. Müks âlimi, seyyid Fehîm Vana geldi. Şa’bâniyye câmi’inde, 
onun yanındadır dediler. Oraya gitdim. Hem de (Büyük âlim Ab-
dülcelîl efendi, kürsiye çıkmış. Herkes onu dinleyip istifâde etmek-
dedir) diye düşünüyordum. Câmi’e girdim. Herkes başını eğmiş, 
edeble oturuyordu. Karşıda nûr gibi, tatlı bakışlı bir zât vardı. Her-
kes buna karşı saygı ile dönmüşdü. (Abdülcelîl efendi, her hâlde 
karşıdaki heybetli, te’sîrli zâtdır) diyordum. Fekat, soracak kimse 
yokdu. Herkes, boynunu bükmüş önüne bakıyordu. Ânsızın, önüme 
bir genç geldi. (Ne arıyorsunuz?) dedi. (Abdülcelîl efendi hazretle-
rini arıyorum) dedim. (İşte budur) diyerek, en geri sırada boynunu 
bükmüş edeble oturan birini gösterdi. (İstersen sen de otur!) dedi. 
(Karşıda oturan kimdir) dedim. (Seyyid Fehîm hazretleridir) dedi. 
Nice zemân sonra, bu gencin, seyyid Abdülhakîm efendi olduğunu 
anladım. Biraz sonra ezân okundu. Sünnetler kılındı. Seyyid Fehîm 
imâm oldu. Safları düzeltdik. İmâmla birlikde tekbîr getirirken, bü-
tün cemâ’at, elektrik çarpan kimse gibi titremeğe başladık. Şimdi 
altmış sene oluyor. İmâmın o tekbîr sesi hâtırıma geldikçe, titriyo-
rum. Kalbimde, o gün olduğu gibi, bir hâl oluyor. 

Seyyid Fehîmin kerâmetleri, derecesinin yüksekliği anlatılmak-
la bitmez. Kerâmetlerinin en büyüğü, Abdülhakîm efendi gibi bir 
ârif-i Kâmil ve veliyyi mükemmil yetişdirmesidir. Eserdeki kemâl, 
müessirin kemâlini gösterir. 

Seyyid Fehîm Efendi, silsile-i aliyyenin otuzdördüncüsüdür. 
Tâhâ-i Hakkârînin sohbetinde kemâle geldi. Vefât edince, kardeşi 
seyyid Muhammed Sâlihi ziyâret ederdi. Muhammed Sâlih 1281 
[m. 1865] de vefât etdi. Fazla bilgi almak için (Abdülhakîm Efen-
di) ve (Tâhâ-i Hakkârî) ismlerini okuyunuz! Babası molla Abdül-
hamîd efendidir. Dedesi Seyyid Abdürrahmân, seyyid Abdülha-
kîm Efendinin dedesinin dedesidir. Seyyid Fehîm Efendinin kar-

– 334 –



deşi Molla Safiyyüddînin torunu Abdülhamîd efendi [m. 1967] de 
vefât etdi. 

Seyyîd Fehîm efendinin dokuz oğlu ile dört kızı vardı: 

1- Reşîd efendinin, Muhammed Bâkır isminde bir oğlu ile Âişe 
hânım adında kızı vardı. Bu Âişe hânım seyyid Abdülhakîm efen-
dinin ikinci zevcesi idi. 

2- Muhammed Emîn efendi, kardeşlerinin en üstünü idi. Âlim, 
fâdıl ve edîb idi. Hicâz dönüşü Tûr-i Sînâda vefât etdi. Fâtıma is-
minde bir kızı vardır. 

3- Muhammed Ma’sûm efendi. Ârif ve kâmil idi. Abdülhakîm 
Efendinin halîfesidir. Arvâsda vefât etdi. Sekiz oğlundan Abdül-
hakîm efendi, [m. 1957] de meb’ûs oldu. Meclise girmeden İstan-
bulda vefât etdi. Edirnekapı kabristânındadır. İkinci oğlu, Tâhâ 
efendi, Çatakda iken 1400 haccında Mekkede vefât etdi. Oğulları, 
Ercümend, Atâullah, Ubeydullah ve Ender efendilerdir. Üç de kı-
zı vardır. Üçüncü oğlu, Muhammed Emîn Garbî efendi, İbrâhîm 
Arvâs beğin dâmâdıdır. Bunun iki mubârek oğlu Murâd ve Hamîd 
efendilerdir. Dördüncü oğlu Bâkır efendi h. 1399 da Konyada ve-
fât etdi. Dört çocuğu vardır. Beşinci oğlu Selîm efendi, h. 1392 de 
Arvâsda vefât etdi. Bunun oğlu Zeynel’âbidîn efendi, İstanbulda 
muallim idi. Altıncı oğlu Salâhuddîn efendi, Mer’aşda [m. 1939] da 
vefât etdi. Oğlu Yahyâ ve kızları Sabâhat ve Müzeyyendir. Yedin-
ci oğlu İbrâhîm efendidir. Sekizinci oğlu Bedreddîn efendinin 
oğulları Habîb, Muhib ve İrfan efendilerdir. 

4- Muhammed Sıddîk efendi. Van müftîsi iken Ermeniler şehîd 
etdi. Van, Gürpınar, Aşağı-kaymazdadır. Oğlu Fehmî efendi ile to-
runu Ma’şûk efendi (Gürpınâr) kazâsında imâmdırlar. 

5- Seyyid Hasen efendi, 1388 [m. 1968] de, Medînede vefât et-
di. Üç oğlundan Necmüddîn efendi 1959 da, Muhammed Reşîd 
efendi 1945 de, Sıddîk efendi 1982 de vefât etdi. Birincinin üç, ikin-
cinin Sa’îd efendi, üçüncünün dört oğlu vardır. Muhammed Reşîd 
efendi Hicret hanımın zevcidir. 

6- Molla Hüseyn efendi, sâbık Van müftîsi olan fazîletli Kâsım 
efendinin ve Şemseddîn ve İhsân efendilerin babasıdır. 

7- Mazhar efendidir. Oğlu Mazhar ve bunun oğlu Abdülehad 
ve bunun oğulları Muhammed Nûrî Behcet, Servet, Fâtih ve Nec-
det efendilerdir. 

8- Muhammed Sâlih efendi. 1950 de Medînede vefât etdi. Oğlu 
Râcî efendidir. 

– 335 –



9- Nizâmeddîn efendi. Bir zevcesinden olan iki çocuğu, Sadred-
dîn efendi ile Hicret hânımdır. Sadreddîn efendi, Diyâr-ı Bekrde h. 
1393 de vefât etmiş, Vanda defn edilmişdir. Dört çocuğu vardır. 
İkinci zevcesinden dört çocuğu olmuşdur. Bunlardan Vehbî efendi 
emekli teknik zirâ’at me’mûrudur. Nesîbe hânım emekli mâliyye 
müfettişlerinden Hayâti Çiftlik beğin zevcesidir. Âsiye hanımın 
zevci Abdürrahman Ekincidir. Sâriye hânım Vandadır. Hicret hâ-
nımın oğlu Sa’îd efendi ile dört dâmâdından birincisi, fazîletli Kâ-
sım efendidir. İkincisi, seyyid Abdülhakîm Efendi hazretlerinin ye-
ğeni Rukiye hânımın oğlu Aydın beğdir. Üçüncü dâmâdı eczâcı Fâ-
tih Yılmaz beğ Fâtihde (Kumrulu eczâhânesi)nin sâhibidir. 

Dördüncü dâmâdı Habîb efendidir. Seyyîd Fehîm efendinin iki 
dâmâdı Hüseyn ve Emîn pâşalardır. Üçüncü kızı Esmâ hanımın üç 
oğlu Şevki, Fârûk ve Nâbî efendilerdir. 

Seyyid Fehîm Efendi “kuddise sirruh” insân-ı kâmil idi. Tale-
besinin en üstünü, veliy-yi kâmil seyyid Abdülhakîm Efendidir. 
1300 yılı 17 Cemâzil âhır [m. 1883 Nisan]da yazdıkları mektûbda 
buyuruyor ki: 

Sevdiğim, kıymetli seyyid İbrâhîm ve seyyid Tâhâ! Allahü te-
âlâ, ikinize de selâmet versin! Size çok düâ etdikden sonra, bildiği-
niz gibi, kardeşiniz seyyid molla Abdülhakîm geçen sonbehârda 
buraya gelmişdi. Ders okumağa başlamışdı. Bu fakîr de, onun der-
sini gâyet dikkat ile, tahkîk ederek anlatdım. O da, gerek dersde, 
gerek kendi çalışmalarında, öylece dikkat ve tahkîk eyledi. İlmden 
başka birşeye bakmasına vakt bırakmadım. Şimdi, zemânımızdaki 
üsûle göre kitâbları bitirdi. Bu fakîr, âlet ilmlerini ve fıkh ve hadîs 
bilgilerini okutmak için, üstâdlarımdan nasıl me’zûn oldu isem, 
onu da ben, öylece me’zûn eyledim. Sizler, artık ona kardeş gözü 
ile bakmayınız. İlmin şerefini gözetmek için, ona karşı çok tevâzu’ 
gösteriniz! Bunları, sizin iyiliğiniz ve yükselmeniz için yazıyorum. 
Bundan başka, ilme karşı tevâzu’ göstermek, Allahü teâlâya tevâ-
zu’ etmek demekdir. Bu kısa yazımdan, çok şeyler anlayınız! Es-
seyyid Fehîm “rahime-hullahü teâlâ”. 

İkinci mektûbda buyuruyor ki: Sevgili oğlum, gözümün nûru 
seyyid molla Abdülhakîm! Size, sonsuz düâlarımı bildirdikden 
sonra arz edeyim ki, uzun zemândan beri sizden haber almadığım 
için, gönlüm çok üzülüyor. Allahü teâlâ her gizli şeyleri bilir. O şâ-
hiddir ki, kalbim hemen her zemân seninledir diyebilirim. Beni bu 
üzüntüden kurtarmak için, görünür görünmez hâllerinizi sık sık 
bildirmelisiniz! Böylece sevgi bağları oynatılmış olur. Eğer o, gö-

– 336 –



 

zümün nûru, buradaki fakîrlerden soracak olursa, Allahü teâlâya 
hamd ve şükrler olsun! Bedenimizin ve etrâfımızın râhatı ve selâ-
meti günden güne artmakdadır. Hak teâlâ, biz fakîrlerin ve bütün 
kardeşlerimizin kalblerine selâmet ihsân buyursun! Âmîn. Abdül-
hamîde ve Hasene ve seyyid İbrâhîme bu fakîrin düâlarını bildiri-
niz! Tâhâ efendiye ve Mazher efendiye düâ ederim. Her kime uy-
gun görürseniz, bu fakîrin düâlarını bildirmek için, vekîlimsiniz. 
Bundan başka, Nehride olanların, doğru iğri hepsinin hâllerini ya-
zınız. Ayrıca, Nastûrîlerin taşkınlık yapdıklarını, dörtyüz müsli-
mân öldürdüklerini işitdik. Bunların neler yapdıklarını ve ne için 
yapdıklarını da bildirmenizi istiyorum. Vesselâm, 3 Ocak 1301. 
Düâcınız, günâhkâr Seyyid Fehîm. 

Seyyid Abdülhakîm efendinin birâderi seyyid Tâhâ efendiye 
yazdığı bir mektûb şudur: 

Mubârek bostanın tâze fidânı Tâhâ efendi! Güzel yazılmış olan 
mektûbunuz geldi. O sevgili oğlumun ve yakınlarının selâmetde 
olduğunu bildirdikden sonra, hakîkî matlûbun şevkını, arzûsunu 
da duyurmakda olduğundan çok hoşumuza gitdi. Mısra’: 

Bu âb-ı hayâtı bırakmak, bana yakışmaz. 

Allahü teâlâ bu susuzluğunu her ân artdırsın! (Râbıtada, Reh-
berin sûretinin, tâm kendisi olması lâzım mıdır?) diyorsunuz. 

Sevgili yavrum, tâm kendisi olması lâzım değildir. Râbıtadan 
maksad, sûrete teveccühdür. Sûreti düşünmekdir. Ondan yardım 
beklemekdir. Belli olan sûreti teşhîs etmek, tanımak lâzım değil-
dir. Hakîkatde, rûhun belli bir sûreti yokdur. Hayâl edilen, düşü-
nülen bir sûretde, şeklde görünebilir. Rûh, te’alluk etmiş, bağlan-
mış olduğu cesede, bedene alışmış olduğu için, çok kerre, o cesed 
şeklinde ve muhtelif hâllerde görünür. Hangi sûretde ve hangi hâl-
de görünürse görünsün, eğer güzel, tatlı, sevinçli görünür ve mu-
habbeti ve huzûru artdırırsa, rahmânî olduğu anlaşılır. Elinden gel-
diği kadar o sûrete arzûnu ve sevgini artdırmağa çalış! Onda, ken-
dini yok et! Sûret, eğer çirkin ise, korkunç ve korkutucu ise, bu 
şeytânî bir görünüşdür. Ona bakma! Def’ olsun, gitsin. Zikr eder-
ken, hâtıra gelen başka şeylerden kurtulmak için ne yapmalı diyor-
sunuz. Azîzim, öyle düşünceler, iki şey ile, bi-iznillahi teâlâ yok 
olur, giderler. Râbıtada görünen sûrete tâm teveccüh etmekle yâ-
hud zikre çok ikbâl etmekle, hevesle yapmakla ve bütün kuvvetle-
rini ve duygularını yürek tarafında toplamakla gider. 18 Ekim 
1308. 158, 288, 289, 290, 393, 394, 395, 411. 

– 337 – Eshâb-ı Kirâm - F:22 



103 — FENÂRÎ: Molla Şemseddîn Muhammed bin Hamza, 
Osmânlı devletinin en büyük âlimlerindendir. İlk şeyhülislâmdır. 
751 de tevellüd, 834 [m. 1431] de vefât etdi. Bursada, Maksemde-
dir. Mısrda Kemâleddînden okudu. Matematik ve astronomi de 
öğrendi. Yıldırım Bâyezîd ve çelebi sultân Muhammed zemânla-
rında Bursada binlerle âlim yetişdirdi. 822 de hacdan dönerken 
Mısr sultânı melik Müeyyid, Mısrda kalarak ders vermesini ricâ et-
di. Bir müddet kaldı. Sonra, çelebi sultân Muhammed da’vet edin-
ce, Bursaya geldi. Sultân ikinci Murâd hân kendisini ilk olarak şey-
hülislâm yapdı. Bu vazîfeyi adâlet ve hak üzere altı sene yapdı. Ve-
fâtında, çok para ve onbinden çok kitâb bırakdı. Tefsîr, fıkh ve 
mantık üzerinde çeşidli eserleri ve fetvâları vardır. 90, 345, 359. 

104 — FERÎDEDDÎN-İ ATTÂR: Muhammed bin İbrâhîmdir. 
Âlim ve tesavvufda kâmil idi. 513 de Nişâpûrda tevellüd, 627 [m. 
1230] de Cengiz askeri tarafından şehîd edildi. Nişâpûrdadır. Ba-
bası attâr idi. Ya’nî parfüm satardı. Tesavvuf büyüklerine gider, 
sohbetlerinden istifâde ederdi. Zühd, takvâ ve ibâdetle uğraşırdı. 
Şi’rleri çok tatlı, nasîhatleri çok te’sîrlidir. Yüzbin beyti vardır. Ce-
lâleddîn-i rûmî, kendisini medh etmekdedir. Kitâbları çokdur. 
Bunlardan fârisî (Tezkiret-ül-evliyâ) meşhûrdur “rahime-hullahü 
teâlâ”. 83, 134, 399. 

105 — FIDDA: Fâtımat-üz-Zehrânın “radıyallahü anhâ” câri-
yesi idi. Kendisine candan hizmet ederdi. 29. 

106 — FÎRÛZ ŞÂH: Delhîde hükûmet süren sultânlardandır. 
Sultân Gıyâseddînin kardeşi Recebin oğludur. 752 de tahta çıkdı. 
Memleketi adâlet ve dirâyetle idâre etdi. Birçok şehrler, kal’a ve 
su kanalları yapdı. 790 [m. 1388] da seksen yaşında vefât etdi. Ki-
tâb da yazmışdır. 144. 

107 — FUDAYL BİN İYÂD: Evliyânın büyüklerindendir. 
Zühd ve takvâsı ve va’zları ve irşâdı meşhûrdur. 187 [m. 803] de 
Mekkede vefât etdi. Hârûn Reşîdle çok sohbet etmişdi. Bişr-i Hâ-
fînin ve Sırrî-yi Sekatînin Rehberidir. Semerkandda tevellüd etdi. 
Bâverdde büyüdü. Kûfede yerleşdi. 31. 

108 — GAZÂLÎ: İmâm-ı Muhammed bin Muhammed Gazâlî, 
Huccetül-islâm adı ile meşhûrdur. İslâm âlimlerinin büyüklerin-
dendir. Müctehid idi. İctihâdı, Şâfi’î mezhebine yakın olduğundan, 
Şâfi’î mezhebinde sanılır. 450 [m. 1058] de Tûs [ya’nî Meşhed] şeh-
rinin Gazâl kasabasında tevellüd, 505 [m. 1111] de yine orada ve-
fât etdi. Vezîr Nizâmülmülk huzûrundaki, âlimler meclisindeki 

– 338 –



konuşmalarında, hepsini hayretde bırakmışdı. 484 de Bağdâdda 
Nizâmiye üniversitesine profesör oldu. Hacdan sonra Şâmda pro-
fesör yapıldı. Mısrda da ders okutdu. Mükemmel rumca öğrendi. 
Yunan felesoflarının kitâblarına cevâblar yazdı. (El-münkızü anid-
dalâl) kitâbında, kendi hâl tercemesini ve fikrlerini uzun yazmak-
dadır. O kadar çok kitâb yazdı ki, sahîfelerini ömrüne bölmüşler. 
Gününe onsekiz sahîfe düşmüşdür. Arabî beş cild (İhyâ-ül-ulûm) 
kitâbı ve bunun muhtasarı fârisî (Kimyâ-yı Se’âdet) kitâbı yeniden 
basılmışdır. (Tam İlmihâl-Se’âdet-i Ebediyye) kitâbında, kendisi 
dahâ geniş bildirilmişdir. 53, 66, 73, 75, 77, 106, 212, 214, 326, 388, 
401. 

109 — GELENBEVÎ: Adı İsmâ’îl bin Mustafâdır. Osmânlı 
âlimlerindendir. Yenişehr kâdîsi idi. 1205 [m. 1791] de vefât etdi. 
Geometri ve trigonometri üzerinde kıymetli kitâbları vardır. Çe-
şidli kitâblar yazdı. Fâtihde, bir mektebe (Gelenbevî) adı verilmiş-
dir “rahime-hullahü teâlâ”. 90. 

110 — HACCAC BİN YÛSÜF: Tâifde Benî Sakîf kabîlesin-
den olup 41 yılında doğdu. Halîfe Abdülmelik, bunu kumandan 
yapdı. İlk vazîfesi, Mekke-i mükerremede Abdüllah bin Zübeyr ile 
harb etmek oldu. Bunu şehîd etdi. 75 de Hicâz ve Irak vâlîsi oldu. 
Hindistâna kadar hâkim oldu. Çok müslimânı şehîd etdi. Hâricîler-
le cihâd ederek, bunları kahr etdi. Böylece, Ehl-i sünnete büyük 
hizmeti oldu. 86 da Velîd halîfe olunca, hükmü bir kat dahâ artdı. 
95 [m. 714] de vâlî iken öldü. Çok zekî ve siyâseti kuvvetli idi. Ke-
remi, ihsânı da, zulmü gibi, pek fazla idi. Afvı da çok olurdu. Hin-
distân taraflarında birçok yerler feth etdi. Kur’ân-ı kerîme hareke 
koyup doğru okunmasını sağlıyan budur. 27, 304, 305, 402. 

111 — HADÎCET-ÜL-KÜBRÂ: Kureyşin asîlzâde, kibâr âile-
sindendir. Resûlullahın ilk zevcesidir. Babası Hüveylid, anası Fâtı-
madır. Kırk yaşında ve dul iken Resûlullahla evlendi. Resûlullah o 
zemân yirmibeş yaşında idi. Bundan dört kızı ve iki oğlu oldu. Dul 
iken, ticâret yapardı. Çok zengindi. Me’mûrları, kâtibleri ve köle-
leri vardı. Cebrâîl “aleyhisselâm” Resûlullaha ilk göründüğü ze-
mân korkmuşdu. Bu hâli Hadîceye söyledi. İlk önce, Hadîce îmân 
etdi. Kâfirler heykele tapar, Resûlullaha inanmaz, alay ederlerdi. 
Çok eziyyet ederlerdi. Hadîce, Resûlullaha tesellî ve gayret verir-
di. Bütün malını, mülkünü onun uğruna fedâ etdi. Resûlullaha yir-
mibeş sene sadâkatle hizmet etdi. Bir kerre incitmedi. Hicretden 
üç sene önce, Ebû Tâlibin ölümünden üç gün sonra, altmışbeş ya-
şında, Mekke-i mükerremede vefât etdi. Resûlullah, vefâtına ka-
dar, her zemân kendisini medh buyururdu. Hattâ, birgün, evde 

– 339 –



medh ederken, Âişe vâldemiz dayanamayıp (Cenâb-ı Hak size 
ondan dahâ iyisini verdi) dedi. (Hayır! Ondan iyisi verilmedi. 
Herkes bana yalancı dediği günlerde, o bana inandı. Herkes bana
eziyyet verirken, o bana yâr oldu. Üzüntülerimi giderdi) buyurdu. 
Hazret-i Hadîce ile kerîmesi Fâtıma-tüz-zehrâ, dünyâdaki bütün 
kadınların en üstünü oldukları hadîs-i şerîfde bildirilen dört ka-
dından ikisidir. Üçüncüsü, Fir’avnın zevcesi hazret-i Âsiye, dör-
düncüsü, hazret-i Meryemdir “radıyallahü teâlâ anhünne”. 14, 69, 
70, 134, 171, 188, 242, 289, 310, 323, 331, 376, 383, 408. 

112 — HAFSA: Resûlullahın zevcesi ve hazret-i Ömerin kızı-
dır. Birinci zevci, Bedr gazâsında bulunan Huneys idi. Huneys ile 
birlikde Medîneye hicret etmişdi. Genç yaşında dul kaldı. Babası, 
hazret-i Ebû Bekre ve sonra Osmâna teklîf etdi. O sırada, Resûlul-
lahın kızı yeni vefât etmişdi. Her ikisi özr dilemişdi. Hazret-i Ömer 
üzüldü. Resûlullah, bunu anlıyarak, (Yâ Ömer! Kızını, Osmândan 
dahâ iyisi alacak ve Osmân, Hafsadan iyisini zevce edinecekdir) 
buyurdu. Hicretin üçünden sonra Hafsa vâldemizi nikâh etmekle 
şereflendirdi. Kerîmesi Ümm-i Gülsümü de hazret-i Osmâna ver-
di. Bir müddet sonra, Hafsayı boşadı. Sonra, Cebrâîl aleyhisselâ-
mın işâreti ile tekrâr nikâh buyurdu. Çok oruc tutar, çok nemâz kı-
lardı. Altmış hadîs-i şerîf bildirmişdir. Hicretin 41. ci yılı vefât ey-
ledi “radıyallahü teâlâ anhâ”. 12, 69, 196, 242. 

113 — HÂLİD BİN VELÎD: İslâmın büyük düşmânlarından 
Velîd bin Mugayrenin oğludur. Ebû Cehl ile kardeş çocuklarıdır. 
Sahâbe-i kirâmın büyüklerinden, islâm gâzîlerinin kahramanların-
dan idi. Annesi Lubâbe, Resûlullahın baldızı idi. Uhud gazâsında, 
düşmân birliklerinden birinin kumandanı idi. Kırka yakın Sahâbe-
nin şehîd olmasına sebeb olmuşdu. Hudeybiyede de düşmân tara-
fında idi. Altıncı yıl sonlarında Amr ibni Âs ile birlikde Medîneye 
gelip müslimân oldu. Mekke fethinde, islâm ordusunda birlik ku-
mandanı idi. Mûte gazâsında Ca’fer Tayyâr şehîd olunca, kuman-
dayı ele alıp, üçbin kişi ile, Herakliüsün yüzbin kişilik ordusuna gâ-
lib geldi. Resûlullahdan (Seyfullah) adını alarak şereflendi. Haz-
ret-i Ebû Bekr ve Ömer zemânlarında da çeşidli zaferler kazandı. 
21 yılında Humsda vefât etdi. Fekat Yâkût-i Hamevîye göre, Me-
dînede medfûndur. 56, 64, 113, 114, 116, 117, 177, 180, 201, 250, 
251, 259, 302, 312, 323, 341, 354, 362. 

114 — HÂLİD BİN ZEYD: Ebû Eyyûb ensârî, Eshâb-ı ki-
râmdandır. Eyyûb sultân denilmekle meşhûrdur. Resûlullah, Me-
dîneye hicret edince, deve bunun kapısında çökdü. Mescid yapı-
lıncaya kadar, yedi ay bu evde müsâfir kaldı. Medîne ehâlîsi haz-

– 340 –



ret-i Hâlidin evine gelip Resûl-i ekremi ziyâret etdi. Bu arada, ye-
hûdî âlimlerinden (Abdüllah bin Selâm) da gelip, dikkatle Resû-
lullaha bakdı. (Bu yüz, yalancı yüzü değildir) diyerek, hemen müs-
limân oldu. Hazret-i Hâlid, Bedr, Uhud, Hendek ve başka gazâlar-
da bulundu. Yüzelli hadîs-i şerîf haber vermişdir. İhtiyâr olduğu 
hâlde hazret-i Mu’âviye zemânında, Süfyân bin Avf-ı Ezdî kuman-
dasındaki ordu ile İstanbulu almağa geldi. Yezîd de bu orduda idi. 
50 senesinde sur dışında otuzbin mücâhid ile, şehîd oldular. Hâcı 
Bayrâm-ı Velînin yetişdirdiği Evliyâdan Ak Şemseddîn tarafından 
kabri keşf edilip, Fâtih Sultân Muhammed hân, türbe yapdırdı. Os-
mânlı pâdişâhları, bu türbeye saygı gösterirdi. Hükümdarlar bu 
türbe önünde kılınç kuşanırlardı “radıyallahü teâlâ anh”. İstanbul 
şehri, Yezîd ve Süleymân bin Abdülmelik zemânlarında da muhâ-
sara edilmişdir. 13, 19, 63, 113, 121, 288, 311, 361. 

115 — HÂLİD-İ BAĞDÂDÎ: Ziyâeddîn Mevlânâ Hâlid-i Os-
mânînin babası Ahmed bin Hüseyn, Bağdâdın Zûr kazâsındandır. 
Osmân bin Affân “radıyallahü anh” soyundandır. Mevlânâ Hâlid, 
fıkh, hadîs, tefsîr, tesavvuf, kelâm, sarf, nahv, bedî, meânî, beyân, 
belâgat, vad’, bahs, âdâb, arûz, lügat, mantık, fizik, matematik, ge-
ometri, astronomi ve benzeri ilmlerde zemânının bir dânesi idi. Fi-
ruzâbâdînin koca kâmus lügatini ezberlemişdi. Zemânındaki Bağ-
dâd âlimlerinin ve tesavvufcularının, belki, asrındaki bütün âlim-
lerin üstünde idi. Kur’ân-ı kerîmin esrârına vâkıf idi. Bütün ömrü 
zühd ve vera’ ile geçmişdi. Gören, işiten her âlim, yüksekliğini, üs-
tünlüğünü söylerdi. Her ilmden, her kitâbdan sorulan her süâle, 
düşünmeden, hemen doğru, aslına uygun cevâb verirdi. Herkesi 
hayretde bırakırdı. Adı her tarafa yayıldı. Süleymâniyye mütesar-
rıfı Abdürrahmân pâşa, bir medresede ders vermesini, her ihtiyâ-
cını bol vereceğini çok diledi ise de, kabûl etmedi. Bu işi becere-
mem dedi. 1203 yılında üstâdı seyyid Abdülkerîm Berzencî tâ’un-
dan vefât edince, onun talebesi boş kalmasın diye, bunlara ders 
verdi. Her tarafdan âlimler dersine üşüşdü. Her müşkili çözer, her 
derde devâ olurdu. Kendisi hiç kimseye ehemmiyyet vermeyip, 
gece gündüz ibâdet ederdi. Cezbe hâlinde olup, hep ağlardı. Çok 
düşünceli idi. 1220 de hacca gitdi. Yolda Şâm âlimlerinden çok 
saygı gördü. Verdiği cevâblarla, âlimleri şaşkına çevirdi. Alçak 
gönüllü olduğundan, orada allâme Muhammed Küzberîden hadîs 
rivâyeti icâzeti aldı. Mustafâ Kürdîden hadîs ve Kâdirî icâzeti al-
dı. Yollarda söylediği fârisî beytler, çok nâzik rûhunun terennüm-
leridir. Dîvânını gören hayrân olur. Medînede Yemenli bir âlim-
den nasîhat istedikde, (Mekkede dîne uymıyan bir iş görünce, he-
men red etme!) der. Mekkede, bir Cum’a günü, Kâbe-i şerîfeye 

– 341 –



karşı (Delâil-i şerîf) okuyordu. Câhil kılıklı, siyâh sakallı birinin 
Kâ’beye arka çevirip kendine bakdığını gördü. (Utanmadan, 
Kâ’beye arkasını çevirmiş) diye düşünürken, (Mü’mine hurmet, 
Kâ’beye hurmetden dahâ öncedir. Bunun için yüzümü sana çevir-
dim. Niçin beni kötülüyorsun, Medînedeki zâtın nasîhatını unut-
dun mu?) dedi. Bunun büyük Velîlerden olduğunu anladı. Afv di-
ledi. Beni irşâd et diye yalvardı. (Sen burada olgunlaşamazsın) de-
di, eli ile Hindistânı gösterdi. (Senin işin orada temâm olur) dedi 
ve gitdi. Hacdan, memleketine gelip ders vermeğe başladı. Fekat, 
gece gündüz Hindistânı düşünüyordu. Birgün, Hindistânın kutbu 
Abdüllah-i Dehlevînin talebesinden biri geldi. İkisi biryere kapan-
dı. Derse gelmez oldu. Talebe, Hindliye kızmağa başladı. 1224 [m. 
1809] senesinde, ikisi Hind yolculuğuna çıkdılar. Herkes, talebe, 
âlimler ağlayıp, yalvarıp yoldan çevirmek için çok uğraşdı. Fâide 
vermedi. Tahrânda şî’î âlimi İsmâ’îl Kâşîyi, talebesi arasındaki ko-
nuşmalarda rezîl etdi. Vaktîle şî’î tefsîrlerinde, (Bedr esîrlerini sal-
dığın için, Allahü teâlâ seni afv etdi âyeti, Ebû Bekri azarlamakda-
dır) diye, okumuşdu. Kâşîye (Peygamberler günâh işler mi?) dedi. 
Kâşî, (Hayır, işlemezler) dedi. (Allahü teâlâ seni afv etdi âyeti, 
Peygamberlerin günâh işlediğini gösteriyor) buyurdu. Kâşî, (Bu 
âyet, Peygambere karşı değildir. Ebû Bekri azarlamakdadır) dedi. 
(O hâlde, Allahü teâlâ Ebû Bekri afv etdim buyuruyor da, siz ni-
çin afv etmiyorsunuz?) dedi. Kâşî cevâb veremeyip mahcûb oldu. 
Sonra, Bistam, Harkan, Semnân ve Nişâpûrdan geçdi. Uğradığı 
yerlerdeki Evliyâyı, şî’rleri ile medh eyledi. Tûs şehrinde imâm-ı 
Alî Rızânın türbesini ziyâretinde çok güzel kasîde okuyarak medh 
eyledi. Câm ve Hıratdan geçdi. Her şehrden ayrılırken, âlimler, 
ehâli âşık olup sâatlerce yola uğurluyorlardı. Kandihâr, Kâbil, Pi-
şâver âlimlerinin süâllerine verdiği cevâblarla, hepsini hayrân bı-
rakdı. Lâhora ve tâm bir senede yürüyerek Dehlîye geldi. Orada 
vâris-i ulûm-i rabbânî, câmi’î kemâl-i sûrî ve ma’nevî seyyid Ab-
düllah-i Dehlevî [1158-1240] hazretlerinin kalbine yerleşdirdiği 
zikre devâm ve dokuz ay çalışıp, huzûr ve müşâhede makâmına 
erişdi. Vilâyet-i kübrâ hâsıl oldu. Müceddidiyye, Kâdiriyye, Sühre-
verdiyye ve Kübreviyye ve Çeştiyyede kemâle geldi. Abdüllah-i 
Dehlevînin mubârek kalbindeki bütün esrâra mazhar oldu. 1226 
da kendi vatanı olan Süleymâniyyeye geldi. Oradan, Bağdâddaki 
Abdülkâdir-i Geylânî hânesine yerleşdiler. Sa’îd pâşa bin Süley-
mân pâşa, Bağdâd vâlîsi idi. 

Mevlânâ Hâlid, Mâ-türîdî i’tikâdında ve Şâfi’î mezhebinde idi. 
Çok âlim, çok Velî yetişdirdi. Sayısız kerâmetleri görüldü. Bunlar-
dan çoğu türkçe (Şems-üş-şümûs) ve (Mecd-i tâlid) kitâblarında 

– 342 –



yazılıdır. Meselâ, sultân Mahmûdun serây nâzırlarından Hâlet 
efendi, mevlevî idi. Mevlânâ Hâlidin şöhret ve i’tibârını çekemiye-
rek kendisini halîfeye çekişdirdi ve (Onbinlerle adamı vardır. Dev-
let ve saltanat için tehlükelidir. Ortadan kaldırılması lâzımdır) de-
di. Sultân Mahmûd da (Din adamlarından devlete zarar gelmez) 
diyerek sözüne kıymet vermedi. Mevlânâ Hâlid hazretleri bunu 
işitince, halîfeye hayr ve selâmetle düâ eyledi ve (Hâlet efendinin 
işi, pîri Celâleddîn-i rûmî hazretlerine havâle olundu. Onu huzûru-
na çekip, cezâsını verecekdir) buyurdu. Az zemân sonra sultân 
Mahmûd hân, Mora ısyânına sebeb olduğu için, onu Konyaya sür-
dü. Orada i’dâm olundu. 

Mevlânâ Hâlid 1192 de Zûr kazâsında tevellüd ve 1242 [m. 
1826] de Şâmda tâ’ûndan vefât etdi “kaddesallahü teâlâ sirre-
hul’azîz”. (Câliyet-ül-ekdâr) salevât kitâbı her hafta okunur. Çok 
fâidelidir. Nahvde, kelâmda, fıkhda, tesavvufda kıymetli kitâbları 
vardır. Fârisî olan (İ’tikâdnâme) adındaki âmentü şerhinin ve râbı-
ta risâlesinin tercemeleri basılmışdır. (İ’tikâdnâme)nin türkçe, 
fransızca, almanca ve ingilizce tercemeleri, Hakîkat Kitâbevi tara-
fından basdırılmışdır. 88, 154, 392, 411. 

116 — HAMZA BİN ABDÜL-MUTTALİB: Eshâb-ı kirâmın 
büyüklerindendir. Resûlullahın “sallallahü aleyhi ve sellem” am-
casıdır. Hem de süt kardeşidir. Annesi Hâle, Resûlullahın “sallal-
lahü aleyhi ve sellem” annesi olan hazret-i Âminenin amcasının 
kızı idi. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” kırkaltı yaşında 
iken, birgün Safâ tepesinde oturuyordu. Ebû Cehl, yanından ge-
çerken, Resûlullaha “sallallahü aleyhi ve sellem” küfr etdi. Mubâ-
rek ağzını açmadı. Birşey demedi. Fekat, bir hizmetçi kız, bunu 
işitdi. Hamza “radıyallahü anh”, o gün avdan geliyordu. Âdeti 
üzere, tavâf yapmak için, Harem-i şerîfe uğradı. Hizmetçi kız, ya-
nına gelip, (Ebû Cehl, kardeşin oğluna, şöyle şöyle söyledi) dedi. 
Hamza dahâ müslimân olmamışdı. Fekat, kardeşinin oğluna küfr 
edildiğini işitince, akrabâlık damarları hareket etdi. Silâhları üs-
tünde olarak, Kureyş kâfirlerinin yanına geldi. (Kardeşim oğluna 
kötü söz söyliyen, kalbini inciten, sen misin?) diyerek, boynunda-
ki ok atan yay ile, Ebû Cehlin başını yardı. Orada bulunan kâfir-
ler, Hamzaya saldıracak oldular. Büyük çarpışma çıkacakdı. Fe-
kat, Ebû Cehl (Dokunmayınız! Hamza haklıdır. Onun kardeşi oğ-
luna, bilerek, kötü şeyler söyledim) dedi. Böylece, Hamzayı başın-
dan savdı. (Aman, ona ilişmeyiniz! Bize kızar da, müslimân olur. 
Bununla, Muhammed kuvvetlenir) dedi. Hamza müslimân olma-
sın diye, kafasının yarılmasına râzı oldu. Çünki, Hamza, hâtırı sa-

– 343 –



yılır, kıymetli ve kuvvetli idi. Hamza, Resûlullahın yanına gelip, 
(Yâ Muhammed “sallallahü aleyhi ve sellem”! Ebû Cehlden inti-
kâmını aldım. Onu kana boyadım. Üzülme, sevin) dedi. (Ben böy-
le şeylerle sevinmem) buyurdu. (Seni sevindirmek, üzüntüden kur-
tarmak için, ne istersen yapayım) dedi. (Ben ancak senin îmân et-
men ile, kıymetli bedenini Cehennem ateşinden kurtarman ile se-
vinirim) buyurdu. Hamza “radıyallahü anh”, hemen müslimân ol-
du. Kureyşin yanına gidip, müslimân olduğunu ve Allahın Pey-
gamberini her sûretle koruyacağını güzel bir kasîde okuyarak bil-
dirdi. Bunun müslimân olması ile, Muhammed “aleyhisselâm” çok 
sevindi. Müslimânlar, pek çok kuvvet buldu. 

Medîneye hicret etdi. Bedr gazâsında, fevkal’âde kahramanlık 
gösterdi. Uhud gazâsında da, otuzbir kâfiri Cehenneme gönder-
dikden sonra, Vahşî tarafından şehîd edildi “radıyallahü teâlâ 
anh”. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, buna çok üzüldü. 
Çok ağladı. Cenâze nemâzını kıldı. Şehîd olduğu zemân elliyedi 
yaşında idi. Vahşî de “radıyallahü anh” sonra müslimân oldu. 134, 
250, 379, 380, 381, 384, 397, 398. 

117 — HÂRÛN REŞÎD: Abbâsî halîfelerinin beşincisidir. Mu-
hammed Mehdînin oğlu, Ca’fer Mensûrun torunudur. 148 de te-
vellüd, 193 [m. 809] de Tûs şehrinde vefât etdi. Tûsdadır. 170 de 
kardeşi Mûsâ Hâdî vefât edince, halîfe oldu. Babası zemânında, iki 
def’a rumlarla harb etmişdi. Kahramanlık göstermişdi. Üsküdara 
kadar gelmişdi. Halîfe iken, Ereğliye kadar aldı. Dokuz def’a hac 
edip Medîne, Mekke halkına çok ihsânda bulundu. İlm ve san’at 
sâhiblerine çok yardım ederdi. Çok âdil idi. Fekat vezîri, Bermekî-
lere sert cezâ verdi. İmperatör Şarlman ile dostluk kurdu. Ona he-
diyyeler gönderdi. Bu arada gönderdiği su ile işliyen bir sâat, Av-
rupalılara hayret vermişdi. Zevcesi Zübeyde, Mekke-i mükerre-
menin her yerine (ayn-ı Zübeyde) denilen çeşmeler ve havzlar 
yapdırdı. 83, 88, 311, 315, 329, 338, 350, 360, 399. 

118 — HASEN BİN ALÎ: Hazret-i Alînin büyük oğlu, Resû-
lullahın torunudur. Oniki imâmın ikincisi, islâm halîfelerinin be-
şincisidir. Hicretin üçüncü yılı, Ramezân ortasında, Medînede te-
vellüd, 49 da, Medînede vefât etdi. (Mir’ât-i kâinât)da diyor ki, 
(Hazret-i Mu’âviye, kendinden sonra yerine Hazret-i Haseni “ra-
dıyallahü anhümâ” halîfe yapmağa karar verdi. Bunu millete i’lân 
etdi. Yezîd, babasının bu kararını anlayınca, kendisi halîfe olmak 
için, Şâmdan hazret-i Hasenin zevcesine zehr gönderdi. Seni ben 
alacağım. Tepeden tırnağa kadar mal, süs eşyâsı içine koyacağım 
diye, onu aldatdı. Bu da, kendisini boşıyacak diye, zâten hazret-i 

– 344 –



Hasene kin beslemekde idi ve onu zehrledi). Yüzü Resûlullaha 
çok benzerdi. Hilm, rızâ, sabr ve kerem sâhibi idi. Halîfe Osmânın 
evi sarıldığı zemân, babası tarafından, kardeşi ile birlikde imdâda 
gönderilmişdi. Kırk senesinde Kûfede halîfe oldu. Yedi ay sonra 
hazret-i Mu’âviye ile harb etmeği doğru görmeyip, hilâfeti kendi 
rızâsı ile ona bırakdı. Hazret-i Âişe, imâmın Resûlullahın yanına 
defn edilmesine izn verdi ve çok istedi ise de, Mervân, Bakî’ kab-
ristânına defn etdirdi. Çocuklarına şerîf denir. 29, 47, 48, 60, 61, 62, 
63, 66, 68, 69, 74, 101, 105, 106, 110, 115, 118, 127, 131, 133, 134, 138, 
140, 168, 181, 189, 193, 195, 221, 234, 235, 241, 242, 243, 244, 245, 
246, 250, 302, 331, 359. 

119 — HASEN ÇELEBİ: Babası Muhammed şâhdır. Molla 
Fenârî soyundan olup, âlim ve kâmil idi. 840 da tevellüd, 886 [m. 
1481] da vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. (Beydâvî) ve (Tecrîd)e, 
(Telvih)a, (Mutavvel)e, (Mevâkıf)a, (Vikâye)ye hâşiyeler yapmış-
dır. Başka eserleri de vardır. 90. 

120 — HİND BİNT-İ UTBE: İslâmın büyük düşmânlarından Ut-
be bin Rebî’a bin Abd-i Şems bin Abd-i Menâf kızı, Ebû Süfyânın 
zevcesi ve hazret-i Mu’âviyenin annesidir. Dahâ önce, Fâkih bin Mu-
gîre Mahzûmînin zevcesi idi. Uhud gazâsında bulundu. Düşmân as-
kerlerini harbe teşvîk ederdi. Mekkenin fethinde, zevcinden bir gün 
sonra, müslimân oldu. Resûlullahın hayr düâsını aldı. Yermük gazâ-
sında, zevci ile birlikde islâm ordusunda bulunup, islâm askerini 
rumlara karşı harbe teşvîk etdi. 13 yılında Ebû Kuhâfe ile aynı gün-
de vefât etdi “radıyallahü teâlâ anhümâ”. 12, 328, 355, 396, 398. 

121 — HÜMÂYÛN ŞÂH: Mirzâ Muhammeddir. Hindistânda-
ki Gürgâniyye devletinin ikinci sultânıdır. Mirzâ Bâbür şâhın oğlu-
dur. 913 de Kâbilde tevellüd, 963 de vefât etdi. 937 de Hükmdâr ol-
du. 946 ve 947 de Efgânistanda Şîr hâna mağlûb oldu. Îrâna sığın-
dı. 962 de Efgân askerini mağlûb ederek tekrâr hükmdâr oldu. 963 
[m. 1556] de vefât etdi. Dehlîdeki türbesi pek san’atlı ve zînetlidir. 
Hind sultânları 313.cü sahîfededir. 12, 372. 

122 — HÜSEYN BİN ALÎ: Resûlullahın torunu, hazret-i Alînin 
ikinci oğludur. Oniki imâmın üçüncüsü ve Ehl-i beytin beşincisidir. 
Hicretin altıncı yılında tevellüd, 61 [m. 681] Muharremin onuncu gü-
nü Kerbelâda şehîd oldu. Çeşidli hadîs-i şerîflerle medh edildi. Hep 
babasının yanında idi. Babası şehîd olunca, Medîneye geldi. Hazret-i 
Mu’âviyenin vefâtında Yezîde bî’at etmedi. Kûfeliler kendisini çağı-
rıp halîfe yapmak istedi. Kardeşi Muhammed bin Hanefiyye, ibni 
Ömer, ibni Abbâs ve dahâ nice Eshâb-ı Resûl mâni’ oldular ise de, 
nasîhatlerini dinlemeyip, yetmişiki kişi ile Mekkeden, Irâka yola çık-

– 345 –



dı. Yezîd, Şâmdan bunu haber alınca, Irâk vâlîsi, Ubeydüllah bin Zi-
yâde emr gönderip, Kûfeye sokma dedi. Bu da, Sa’d ibni Ebî Vakkâ-
sın oğlu Ömerin kumandasında bir ordu gönderdi. Ömer, geri dön-
mesini bildirdi ise de, İmâm kabûl etmeyip harb etdi. Yanında bulu-
nanlara da tekrâr tekrâr teslîm olun denildi ise de, 72 si de şehîd 
oluncıya kadar dövüşdü. Sinan bin Enes Nehâî, hazret-i İmâmı şehîd 
etdi. Mubârek oğlu, imâm-ı Zeynel’âbidîn on yaşında ve hasta yat-
makda olduğu için öldürülmedi. Kadınlarla ve imâmın mubârek başı 
ile Şâma gönderildi. Mubârek başı, Mısrda Karâfe kabristânında 
medfûndur. 29, 48, 65, 68, 69, 74, 105, 106, 110, 115, 118, 127, 131, 133, 
134, 136, 137, 138, 139, 140, 165, 181, 195, 221, 235, 242, 243, 244, 250, 
280, 302, 316, 329, 331, 358, 399, 400, 401, 402, 408. 

123 — HÜSEYN BİN ALÎ VÂ’İZ-İ KÂŞİFÎ: Sultân Hüseyn 
Baykıra zemânında Hiratda vâ’iz idi. (Mevâhib-i aliyye) adındaki 
fârisî tefsîri çok kıymetlidir. Muhammed bin İdris-i Bitlisî [982] ve 
serây hocalarından İsmâ’îl Ferruh efendi tarafından 1246 da türk-
çeye terceme edilmiş, ikincisi (Mevâkıb) tefsîri ismi ile basılmışdır. 
(Lübâbül-ihtiyârât ta’yîn-il-evkat) kitâbında nemâz vaktlerinin 
ta’yînini bildirmekdedir. 910 [m. 1504] da vefât etdi “rahime-hulla-
hü teâlâ”. 52, 101. 

124 — HÜSEYN BUHÂRÎ: Hüseyn bin Yahyâ Buhârî, Hane-
fî âlimlerindendir. 400 [m. 1010] yılında vefât etdi. İmâm-ı Muham-
medin (Câmi’ulkebîr)ini şerh etmişdir. 107. 

125 — HÜSEYN HİLMİ IŞIK: Binüçyüzyirmidokuz [1329] 
hicrî yılına rastlıyan bindokuzyüzonbir [1911] senesinde Mart ayı-
nın sekizinci günü, güzel bir behâr sabâhı, İstanbulda, Eyyûb sul-
tânda, Servi Mahallesi, Vezîrtekke sokağı Şifâ yokuşunda [1] nu-
maralı evde tevellüd etdi. Babası Sa’îd efendi ve dedesi İbrâhîm 
pehlivan, Plevnenin Lofca kasabası, Tepova köyünden, annesi Âi-
şe hanım ve annesinin babası Hüseyin ağa da, Lofca kasabasından 
idiler. Sa’îd efendi, doksanüç [hicrî 1295, mîlâdî 1878] Rus harbin-
de muhâcir olarak İstanbula gelmiş, Vezîrtekkesinde yerleşip ev-
lenmişdi. Harb ve muhâcirlik sıkıntıları sebebi ile, hiçbir mektebe 
gidememiş, belediyyede kantar me’mûru olmuş, kırk seneden faz-
la, bu vazîfeyi yapmışdı. İstanbulun büyük câmi’lerinde, meşhûr 
hocaların derslerine aralıksız devâm ederek din bilgilerinde çok 
derinleşmişdi. Vazîfesi îcâbı matematiğin dört işlemini zihn ile 
yapmakda, o kadar mâhir olmuşdu ki, görenler şaşardı. 

Beş yaşında, Eyyûb câmi’i ile Bostan iskelesi arasındaki Mihri 
Şâh Sultân ilk mektebine başladı. Burada iki senede Kur’ân-ı kerî-
mi hatm eyledi. Yedi yaşında Sultân Reşâd hânın türbesine bitişik 

– 346 –



(Reşâdiyye nümûne mektebi)nde ilk tahsîlini yaparken, babası 
ta’tîl aylarında (Hakîm Kutbüddîn), (Kalenderhâne) ve (Ebüs-
sü’ûd) din mekteblerine de gönderir, oğlunun iyi yetişmesi için çok 
gayret ederdi. Hüseyn Hilmi efendi [1924] senesinde ilk mektebi bi-
rincilikle bitirdi. İlk okulda, her dersden aldığı altın yaldızlı mükâ-
fatları büyük bir albümü doldurmakdadır. O sene, Konyadan İstan-
bula getirilmiş olan (Halıcıoğlu askerî lisesi) giriş imtihânlarını pe-
kiyi olarak kazanıp, o sene orta kısmı ikinci sınıfa birincilikle geçdi. 
Her sene takdîrler alarak [1929] da askerî liseyi birincilikle bitirip, 
askerî tıbbiyye mektebine seçildi. Tıbbiyye mektebinde ikinci sını-
fa birincilikle geçdi. Eczâcı mektebini ve sonra Gülhâne hastahâne-
sinde bir senelik stajını hep birincilikle bitirip, ilk önce, üsteğmen 
olarak, askerî tıbbiyye mektebine müzâkereci ta’yîn edildi. Eczâcı 
talebesi iken, Abdülhakîm efendinin tavsiyesi ile, Parisde çıkan (Le 
Matin) gazetesine abone olup, fransızcasını ilerletdi. Müzâkereci 
iken yine hocasının emri üzerine, Kimyâ yüksek mühendisliğini 
okumağa başladı. Yüksek matematikçi Von Misesden, mekanik 
profesörü Pragerden, fizikçi Demberden, teknik kimyâyı Grossdan 
okudu. Kimyâ profesörü Arndın yanında çalışdı. Takdîrlerini ka-
zandı. Arndın yanında altı ay travay yapıp, (Phenylciyan-nitromet-
han-methyl esteri) cisminin sentezini yapdı ve formülünü tesbit et-
di. Dünyâda ilk olan bu başarılı travayı, ingilizce olarak, 2 cild nu-
marası ile Devlet matbaasında basdırılan fen fakültesi mecmû’asın-
da ve Almanyada çıkan (Zentral Blatt) kimyâ kitâbının [m. 1937] 
târîh ve [2519] sayısında (H.Hilmi Işık) isminde yazılıdır. Hüseyn 
Hilmi Işık, 1936 senesi sonunda 1/1 sayılı Kimyâ yüksek mühendis-
liği diplomasını aldı. O sene Türkiyede ilk ve tek olarak kimyâ yük-
sek mühendisi olduğu, günlük gazetelerde yazıldı. Bu başarısından 
dolayı, askerî kimyâ sınıfına geçirilerek, Ankarada, Mamakda 
zehrli gazlar kimyâgeri yapıldı. Burada onbir sene kalıp, Auver 
fabrikası genel direktörü Merzbacher ve kimyâ doktoru Goldstein 
ve optik mütehassısı Neumann ile yıllarca çalışdı. Onlardan alman-
ca da öğrendi. Harb gazları mütehassısı oldu. 1947 de Bursa aske-
rî lisesinde kimyâ mu’allimi, sonra öğretim müdîri olmuş, burada 
ve sonra Kuleli ve Erzincan askerî liselerinde uzun seneler kimyâ 
dersi okutarak, yüzlerce subaya hocalık yapmış, kıdemli albay 
iken, 1960 ihtilalinde emekli yapılmışdır. Sonra, Vefâ lisesinde ve 
imâm hatîb okulunda ve Cağaloğlu, Bakırköy san’at enstitülerinde 
matematik, kimyâ hocalıkları yapıp, çok sayıda îmânlı genç yetiş-
dirmişdir. 1962 senesinde Yeşilköyde Merkez eczâhânesini satın 
almış, sâhib ve mes’ûl müdîri olarak, uzun seneler halkın sıhhatine 
hizmet etmişdir. Siyâsete hiç karışmamış, hiçbir partiye bağlanma-

– 347 –



mışdır. Bölücülüğe, tarîkatçılığa, devlete, kanûnlara karşı gelmeğe, 
karşı olduğunu eserlerinde açıkça bildirmişdir. Türkiyenin ve bütün 
dünyânın her yerine gönderdiği muhtelif lisanlardaki kitâblarında, 
İslâm dîninin doğru olarak anlaşılması, islâm ahkâmının ve ahlâkının 
yayılması için çalışdı. Bunun için, dîni dünyâ çıkarlarına âlet edenle-
rin ve mezhebsizlerin iftirâ oklarına hedef oldu. 1391 [m. 1971] son-
behârında Dehlîyi, Diyobend ve Serhendi ve sonra Karaşiyi ziyâret 
etmiş, Pani-püt şehrinde, Senâullah hazretleri ile Mazher-i Cân-ı câ-
nânın zevcesinin kabrlerinin ayak altında kaldıklarını görerek çok 
üzülmüş, beşyüz dolar vererek, her iki kabrin ta’mîr ve muhâfazası-
nı te’mîn etmişdir “rahime-hullahü teâlâ”. [Hüseyn Hilmi Işık “rah-
metullahi teâlâ aleyh”, 26 Ekim 2001 [9 Şa’bân 1422] de vefât etmiş 
olup, Kaşgârî dergâhı yanında medfûndur.] 

Vezîr Tekkeyi Safranbolulu Muhammed İzzet pâşa, 1210 [m. 
1795] de sadr-ı a’zam olunca, Nakşibendî meşâyıhı için yapdırdı. 
159, 397. 

126 — HÜSEYN TAYYİBÎ: Şerefeddîn Hüseyn bin Muham-
med Tayyibî, büyük âlimlerdendir. Hadîs, tefsîr ve edebiyyâtda 
çok meşhûrdur. 743 [m. 1343] de vefât etdi. 118. 

127 — İBNİ CÜREYC-İ MEKKÎ: Abdülmelik, hadîs âlimidir. 
İslâmda ilk kitâb yazandır. 150 [m. 767] de vefât etdi. 

128 — İBNİ HACER-İ MEKKÎ: Ahmed bin Muhammed Şihâ-
büddîn Heytemî, Mekke-i mükerreme âlimi idi. 899 [m. 1494] da 
tevellüd, 974 [m. 1566] de vefât etdi. Şâfi’î mezhebinde derin âlim 
idi. Yalnız fıkh üzerinde yetmiş kitâb yazmışdır. Dört cild (Minhâc 
şerhi), Şâfi’î mezhebinin en kıymetli kitâbıdır. Eshâb-ı kirâm için 
yazdığı (Tathîr-ül cenân vellisan) ve (Savâık-ı muhrika) kitâbları 
birer şâheserdir. (Hayrâtülhisân fî menâkıbil-imâm-ı Ebî Hanîfe-
tinnu’mân) kitâbı, İmâm-ı a’zamın üstünlüğünü gösteren çok kıy-
metli bir vesîkadır. Büyük günâhları bildiren (Zevâcir) kitâbı ile 
imâm-ı Nevevînin, Şâfi’î fıkhındaki (Minhâc) kitâbına yapdığı 
(Tuhfet-ül-muhtâc) ismindeki şerhi pek kıymetlidir. Fetvâ kitâbla-
rı ve dahâ nice eserleri vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 12, 20, 25, 
59, 75, 76, 77, 204, 259, 269, 354, 382, 405. 

129 — İBNİ HALDUN: Büyük târîhcidir. Dedesi Haldun 
Hadremutludur. Kendi adı Abdürrahmân bin Muhammed Had-
remîdir. Dedeleri Endülüsde yerleşmişdi. 732 [m. 1332] de Tunus-
da tevellüd etdi. 755 de Fas sultânı Ebû İnanın başkâtibi oldu. Ço-
cuklarını Cezâire gönderip, kendisi 764 de Gırnataya gitdi. Sultân 
ibni Ahmer husûsî gemi göndererek çoluk çocuğu Cezâirden Gır-

– 348 –



nataya getirildi. Birçok yerlerde, sultânlara kâtiblik, vezîrlik edip, 
780 de ders vermeğe başladı. 784 de İskenderiyeye, sonra Kâhire-
ye gidip, Câmi’ulezherde ders verdi. Mısrda mâlikî kâdîsı oldu. 
Şâmda Timür Hândan çok saygı ve yardım gördü. 789 da hac etdi. 
808 [m. 1406] de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Yedi büyük 
cild târîhinden başka, eserleri ve şi’rleri de vardır. Târîhi, türkçeye 
ve Avrupa dillerine terceme edilmiş ve basılmışdır. 20. 

130 — İBNİ HAZM: Alî bin Ahmed bin Sa’îd bin Hazm, En-
dülüsün büyük âlimlerinden idi. Devletin vezîri idi. Ceddi, Ebû 
Süfyânın oğlu Yezîdin âzâdlısı idi. 384 [m. 994] de Kurtubada te-
vellüd, 456 [m. 1064] de vefât etdi. Kelâm, fıkh âlimi, tabîb, şâir ve 
felesof idi. Her fende çok kitâbı vardır. (Kitâbül imâmeti velhilâfe 
fî siyerilhulefa) kitâbı kıymetlidir. Ne yazık ki, felsefeye dalarak, 
âyet-i kerîme ve hadîs-i şerîflere, kendi aklına göre ma’nâ vermiş, 
Ehl-i sünnetden ayrılmış, sapıtmışdır. Selef-i sâlihînin, kemâlini 
kavrıyamamış, din büyüklerine saygısızlık göstermişdir. Bu sebeb-
le, memleketinden sürülerek, çölde vefât etmişdir. 15. 

131 — İBNİ HÜMÂM: Kemâleddîn Muhammed bin Abdülvâ-
hid Sivâsî, hanefî fıkh âlimlerindendir. (Tahrîr-ül-üsûl) kitâbı ve 
(Fethulkadîr) ismindeki (Hidâye) şerhi meşhûrdur. Birkaç cild 
olup, Hindistânda, Mısrda, İstanbulda basılmışdır. 790 [m. 1388] da 
tevellüd, 861 [m. 1457] de vefât etdi. 90, 317, 406. 

132 — İBNİ HİLLİKÂN: Şemseddîn Ahmed bin Muhammed 
bin İbrâhîm, İrbilde, 608 de tevellüd etdi. Bermek oğullarındandır. 
Büyük âlim ve meşhûr târîhcidir. Halebde, Mısrda ders verdi. 651 
de Şâmda Kâdıl-kudât [temyiz reîsi] oldu. 660 da Mısra gitdi. 676 
da tekrâr Şâmda Kâdıl-kudât oldu. 681 [m. 1282] de Şâmda vefât 
etdi. (Vefiyyâtül-a’yân) târîh kitâbı çok kıymetli olup, şerhleri, ilâ-
veleri ve çeşidli dillere tercemeleri yapılmışdır. Şâfi’î idi “rahime-
hullahü teâlâ”. 20. 

133 — İBNİ MELEK: Abdüllatîf bin Abdül’azîz Hanefî fıkh 
âlimidir. İzmir Tirede ders verirdi. İbnissâ’atînin (Mecma’ulbah-
reyn) kitâbını ve Nesefînin (Menâr) kitâbını ve (Vikâye)yi ve (Me-
şârikul-envâr)ı şerh etmişdir. 801 [m. 1399] de Anadoluda Tirede 
vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. 46. 

134 — İBNİ MÜNZİR: Ebû Bekr Muhammed bin İbrâhîm, ba-
bası gibi Nişâpûr âlimlerindendir. Şâfi’î mezhebinde idi. Üçyüzonse-
kiz 318 [m. 930] yılında Mekke-i mükerremede vefât etdi. Çok ki-
tâb yazdı “rahime-hullahü teâlâ”. 118. 

135 — İBNİ NÜCEYM: Zeynel’âbidîn bin İbrâhîm, hanefî 

– 349 –



fıkh âlimlerindendir. 926 da tevellüd, 970 [m. 1562] de vefât etdi. 
Fıkhda (Eşbâh) kitâbı çok kıymetlidir. Çeşidli şerhleri vardır. 
(Bahrurrâık fî şerh-i Kenz-iddekâık), (Zeyniyye) risâleleri ve fet-
vâları meşhûrdur. Çeşidli şerhleri vardır. 

Ömer bin İbrâhîm ibni Nüceym, Zeynel’âbidîn ibni Nüceymin 
kardeşi ve talebesidir. 1005 de vefât etdi. Mısrda büyük kardeşinin 
yanındadır “rahime-hullahü teâlâ”. (Nehrülfâık fî şerh-i Kenz-id-
dekâık) kitâbı çok kıymetlidir. 53. 

136 — İBNİ SA’D: Muhammed bin Sa’d, Basralıdır. Vâkıdînin 
kâtibi idi. 230 [m. 845] da vefât etdi. (Tabakât-us-Sahâbe) kitâbı 
onbeş cilddir. Sonra bunu kısaltmışdır. 20. 

137 — İBNİ SEMMÂK: Ebül’Abbâs Muhammed bin Subh, 
nasîhat ve va’zları ile meşhûrdur. Hârûnürreşîd, kendisini çok sa-
yardı. 183 [m. 799] de Kûfede vefât etdi. 31. 

138 — İBNİ ZİYÂD: Ubeydüllah bin Ziyâd bin Ebû Süfyân 
bin Harbdır. Hazret-i Mu’âviye, 53 yılında Ziyâd bin Ebû Süfyân 
vefât edince, bunun oğlu Ubeydüllahı Horasan vâlîsi yapdı. Ubey-
düllah o zemân yirmibeş yaşında idi. 54 senesinde bunu kumandan 
yapdı. Ceyhun nehrini develerle geçip Buhârâyı aldı. 55 de, Basrâ 
vâlîsi oldu. 58 de Hâricîler Basrada isyân edince, bunları perîşân 
etdi. Yezîd zemânında, Kûfe vâlîsi oldu. Kerbelâ vak’asına sebeb 
oldu. Yezîdin vefâtında Irakda halîfe olmak istedi. Halk kabûl et-
medi. Şâma kaçdı. Mervân, Abdüllah bin Zübeyre bî’at etmek is-
tiyordu. Mervânın zihnini çeldi. Mervânın ve oğlu Abdülmelikin 
zemânlarında Şâmda kumandan idi. Kûfedeki isyânı basdırdı. 67 
de âsîler Kûfede tekrâr toplanıp (Muhtâr) bunlara reîs olup, İbrâ-
hîm ibni Üştür kumandasında ordu kurup, Şâmlıları mağlûb etdi 
ve İbni Ziyâdı öldürdü. Abdüllah bin Zübeyr, kardeşi Mus’âb bin 
Zübeyri Basra vâlîsi yapdı. Basralılar, Kûfelilerle harb edip, gâlib 
geldi. 67 deki bu savaşda, Muhtar öldürüldü. 63, 139, 140, 346, 354, 
400, 401. 

139 — İBRÂHÎM HÂLİD: İbrâhîm bin Hâlid için, Ebû Sevr 
maddesine mürâceat buyurula. 88. 

140 — İKRİME: Ebû Cehlin oğludur. Önce, islâmın büyük 
düşmânı idi. Mekkenin feth günü, öldürülmesi emr buyurulan altı 
kişiden biri idi. O gün Mekkeden kaçıp, gemiye bindi. Yolda şid-
detli fırtına oldu. Batmak üzere iken, kurtulursa, Resûlullahın 
ayaklarına kapanmağı adadı. Fırtına durdu. Yemene çıkınca müs-
limân oldu. Dahâ önce îmân etmiş olan amcasının kızı zevcesi ile 
Medîneye geldi. Afv buyuruldu. İslâma çok hizmet etdi. Hazret-i 

– 350 –



Ebû Bekr zemânında, mürtedlerle savaşda, son gayreti ile çalışdı. 
Kumandan olarak Umman ve Yemene gönderildi. Şâm fethinde 
de bulundu. Yermük gazâsında çok kahramanlık gösterdi ve şehîd 
oldu “radıyallahü teâlâ anh”. 95, 355. 

141 — İMAM-I RABBÂNÎ: Adı Ahmeddir. Hindistânda yeti-
şen en büyük islâm âlimidir. Âlimlerin üstünü, vâsılların reîsi, hâ-
rikaların, kerâmetlerin mazharı, sonsuz derecelerin câmi’i, hakîkat 
ehlinin öncüsü idi. Hazret-i Ömerin yirmisekizinci torunudur. Hic-
retin 971. ci ve mîlâdın 1563. cü senesi aşûre günü, Serhend şehrin-
de tevellüd etdi. Yüksek derecesinin en büyük şâhidi (Mektûbât) 
kitâbıdır. Muhammed Ma’sûmun talebesinden Muhammed Bâkır 
Lâhôrî, (Mektûbât)ı fârisî olarak kısaltıp, (Kenz-ül-hidâyât) ismini 
vermişdir. Yüzyirmi sahîfe olup, 1376 [m. 1957] de Lahorda basıl-
mışdır. Mektûbâtın birinci cildinin türkçe tercemesi, (Mektûbât 
Tercemesi) ismi ile 1402 [m. 1982] de İstanbulda basılmışdır. Mü-
ceddidiyye, Kâdiriyye, Sühreverdiyye, Kübreviyye ve Çeştiyye bü-
yüklerinin bütün kemâlâtına mazhar idi. Bedreddîn-i Serhendînin 
fârisî (Hadarâtülkuds) kitâbında ve Muhammed Hâşim-i Kişmînin 
fârisî (Berekât) kitâbında ve Mektûbâtın arabî tercemesi olan 
(Dürerül-Meknûnât) kitâbının hâşiyesinde ve arabî (Hadâık-ul-
verdiyye)de kerâmetleri, hâl tercemeleri geniş yazılıdır. (Mektû-
bât)ın fârisîsinin temâmı ve (Berekât) kitâbı, 1977 de İstanbulda 
basdırılmışdır. Urvetülvüskâ Muhammed Ma’sûm-i Fârûkînin to-
runu olan, Gülâm Muhammed Ma’sûmun talebesi, hâce Muham-
med Fadlüllah “kaddesallahü teâlâ esrârehüm-ül’azîz” yazmış ol-
duğu (Umdetül-makâmât) kitâbında, İmâm-ı Rabbânînin ve üs-
tâdlarının ve talebesinin hayâtlarını uzun bildirmekdedir. Bu ki-
tâb, fârisîdir. Hindistânda basılmışdır. Muhammed Fadlüllah 1238 
[m. 1823] de Kandihârda vefât etdi. Hâce zâde Ahmed Hilmi 
Efendinin, İstanbulda 1318 de basılan türkçe (Hadîka-tül-Evliyâ) 
kitâbı da imâm-ı Rabbânînin ve üstâdlarının hayâtını ve kerâmet-
lerini bildirmekdedir. (Mektûbât)ın fârisî aslı ve arabî tercemesi 
kısaltılarak (Müntehabât) ismi ile, İstanbulda ayrı ayrı basdırılmış-
dır. İmâm-ı Rabbânî hicretin binotuzdört [1034] ve mîlâdın [1624]. 
cü senesi safer ayının yirmi dokuzuncu salı günü vefât eyledi. Ser-
hendde, âile kabristânındadır “kaddesallahü teâlâ sirrehül’azîz”. 
21, 22, 32, 47, 48, 54, 55, 68, 72, 78, 82, 104, (141), 199, 220, 222, 225, 
234, 235, 243, 263, 269, 411. 

142 — İMRÂN BİN HASÎN: Eshâb-ı kirâmdandır. Hayberin 
fethi senesi [yedinci yılda, Hudeybiyeden sonra feth edilmişdir] 
îmâna geldi. Ondan sonraki gazâlarda bulundu. Hazret-i Ömer, 

– 351 –



fıkh öğretmek için Basraya gönderdi. Abdüllah bin Âmir tarafın-
dan Basra kâdîsı yapıldı. 52 de Basrada vefât etdi “radıyallahü te-
âlâ anh”. 106, 193. 

143 — İZZEDDÎN ALÎ: Alî bin Muhammed ibni Esîr Cizrî, tâ-
rîh kitâbları ile meşhûr olmuş bir âlimdir. 555 de, Cezîre-i ibni 
Ömerde tevellüd, 630 [m. 1232] de Mûsulda vefât etdi. (Kâmil) 
adındaki târîh kitâbı, Âdem aleyhisselâmdan, 628 yılına kadar olan 
olayları anlatmakdadır. Bu kitâb mîlâdın 1866 yılında Hollandada 
(Laiden) şehrinde oniki büyük cild olarak basıldı. Sonra, Mısrda 
basıldı. Eshâb-ı kirâmdan yedibinbeşyüz sahâbînin hayâtını anla-
tan (Üsüd-ül gâbe) kitâbı, târîh kitâblarının şâheseridir. Beş cild 
olup, Mısrda Vehbiyye matbaasında, 1280 de basılmışdır. Kuds 
âlimlerinden Bedreddîn Muhammed bin Yahyâ ve Muhammed 
bin Muhammed Kaşgârî [709] bu kitâbı ayrı ayrı kısaltmışlardır. 
Sem’ânînin (Kitâbül-ensâb) eserini kısaltarak ve düzelterek hâzır-
ladığı, üç cild bir eseri dahâ vardır. Her üç eser de türkçeye çevril-
memişdir. 20, 250. 

144 — KÂDÎ EBÜLHASEN: Alî bin Nu’mân Magribî, 329 da 
Magribde tevellüd, 374 [m. 985] de vefât etdi. Mısrda, Fâtımîler ze-
mânında, dokuz sene Kâdılkudât oldu. Âlim idi. 85. 

145 — KÂDÎ İYÂD: Ebülfadl İyâd bin Mûsâ, hadîs âlimi idi. 
476 da Septede tevellüd, 544 [m. 1150] de Merâkişde vefât etdi. 
Endülüsde tahsîl etdi. Septede, Gırnatada kâdî oldu. Çok kitâb 
yazmışdır. (Meşârikul-envâr) ve (Şifâ) kitâbları meşhûrdur “rahi-
me-hullahü teâlâ”. 75. 

146 — KÂDÎ ŞÜREYH: Ebû Ümeyye bin Hars, Tâbi’înin bü-
yüklerindendir. Hazret-i Ömer zemânında Kûfe kâdîsı idi. Haz-
ret-i Alî halîfe iken, bunun huzûrunda, bir zimmî ile mürâfea 
olunmuşdu. Çok âdil idi. Fıkh âlimi idi. 87 [m. 706] da 120 yaşın-
da vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. 47, 169, 234. 

147 — KÂDÎZÂDE AHMED EFENDİ: Ahmed Emîn bin 
Abdüllah, 1133 de tevellüd, 1197 [m. 1783] de vefât etdi. Kâdî idi. 
(Tarîkat-i Muhammediyye) kitâbını ve (Birgivî vasiyyetnâmesi)ni 
şerh etmişdir. (Ferâid-ül-fevâid) adındaki âmentü şerhi pek fâide-
lidir. Çok baskısı vardır. 90, 94. 

148 — KARAMÂNÎ KEMÂLEDDÎN: İsmâ’îl Kemâleddîn, 
müderris idi. Kemâl-i Rûmî ve Kara Kemâl denir. 920 [m. 1514] 
de vefât etdi. (Akâid-i Nesefî) şerhine ve (Mevâkıf) şerhine ve 
(Vikâye) kitâbına ve (Beydâvî tefsîri)ne ve (Keşşâf)a hâşiyeleri 

– 352 –



[açıklamaları] vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 67. 

149 — KASTALÂNÎ: Şıhâbüddîn Ahmed bin Muhammed, 
Mısr âlimlerinin büyüklerindendir. Resûlullahın hayâtını anlatan 
(Mevâhib-i ledünniyye) kitâbını, câmi’ul-ezher müderrislerinden 
allâme Muhammed Zerkânî Mâlikî şerh etmiş, sekiz cild olarak, 
1329 da Mısrda ve 1393 de Beyrutda tab’ edilmişdir. Şâ’ir Bâkî 
efendi türkçeye çevirmişdir. İki cild üzere basılmışdır. Yûsüf-i 
Nebhânî tarafından kısaltılarak, 1312 senesinde harekeli olarak 
Lübnanda basılmış, 1401 [m. 1981] de İstanbulda ofset baskısı ya-
pılmışdır. Çok istifâdelidir. 851 [m. 1448] de tevellüd, 923 [m. 1517] 
de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. 63, 103, 128. 

150 — KİNÂNE BİN BEŞÎR: Resûlullahın üçüncü halîfesi o-
lan hazret-i Osmân bin Affânı Kur’ân-ı kerîm okurken şehîd eden 
Mısr çingenesidir. Fir’avna tapınan ahmakların soyundandır. 121. 

151 — KONSTAN: İkinci Konstan, ikinci Herakliusun oğlu-
dur. Hicretin yirminci yılında, oniki yaşında kral oldu. Hazret-i 
Mu’âviyenin ordularına hep mağlûb olduğundan, İstanbuldan ay-
rılıp Sicilyeye gitdi. 47 [m. 668] de burada vefât etdi. 14. 

152 — KURTUBÎ: Ebû Abdüllah Muhammed bin Ahmed 
Şemseddîn Ensârî olup, ibni Ebû Bekr Ferecdir. Endülüsün en bü-
yük âlimlerindendir. 671 [m. 1272] de vefât etdi. Mâlikî idi. (Es-
mâ’ülhüsnâ) şerhi, (İ’lâm-ı dîn-i Nasârâ) ve (Tezkire fî ahvâl-i âhı-
ra) ve başka kitâbları vardır. 58, 199, 251, 406. 

153 — MÂLİK BİN ENES: bin Mâlik bin Ebî Âmir Esbahî, 
Ehl-i sünnetin amelde, ibâdetde ayrıldığı dört mezhebden biri olan 
Mâlikî mezhebinin imâmıdır. 90 [m. 709] da Medînede tevellüd et-
diği İbni Âbidînin mukaddemesinde yazılıdır. Tâbi’înden olduğu 
şübhelidir. Fıkhda, hadîsde ve tefsîrde çok derin bilgisi vardır. Ho-
caları da, kendisinden istifâdeye gelirdi. Bir hadîs-i şerîfi okuyaca-
ğı zemân, yeniden abdest alır. Diz çökerdi. Medînede hiç hayvana 
binmedi. Yaya yürüdü. Çok saygılı idi. 147 de istenilen haksız bir 
fetvâyı vermediği için 70 kırbaç (cop) vuruldu. Yine vermedi. 179 
[m. 795] yılında Medînede vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. (Mu-
vatta) adındaki hadîs kitâbı, ilk hadîs kitâbıdır. Çok âlimler, bunu 
şerh etmişdir. Afrikanın kuzeyindeki müslimânların çoğu mâlikî 
mezhebindedir. Mâlikî mezhebinde en meşhûr fıkh kitâbı, (Ettef-
ri’) ve (El-ihkâm) kitâblarıdır. 25, 42, 43, 75, 76, 126, 142, 204, 330, 
388, 399, 406, 407. 

154 — MÂLİK BİN NÜVEYRE: Benî Temîm kabîlesinin reîsi 

– 353 – Eshâb-ı Kirâm - F:23 



idi. Kabîlesi ile müslimân olmuşdu. Resûlullah, bunu kabîlesinden 
zekâtını toplayıp Medîneye getirmeğe me’mûr etmişdi. (Medâri-
cünnübüvve) 690. cı sahîfede diyor ki, Mâlik, Resûlullahın vefâtını 
haber alınca, zekâtları göndermedi ve sâhiblerine dağıtdı. Hâlid ib-
ni Velîd ile konuşurken, Resûlullah için (Sizin efendiniz yalnız 
kendi söylediğini sanıyor) ve (İşitdim ki, efendiniz böyle söyledi...) 
dedi. Bu söz Hâlide çok ağır geldi. Eshâb-ı kirâmdan Dırâr bin Mâ-
lik-il-Ezver-i Esedîye emr eyledi. Dırâr bunu katl eyledi. Dırâr, Re-
sûlullahın elçisi idi. Yermük, Şâm ve Yemâme gazâlarında çok 
kahramanlık gösterdi ve şehîd oldu. Mâlik bin Nüveyrenin kardeşi 
şâir idi. Kardeşi için mersiye okudu. Halîfe Ebû Bekr “radıyallahü 
anh” Hâlidin özrünü kabûl buyurdu. 114, 116. 

155 — MEHDÎ: Fâtıma-tüz-zehrâ soyundan, kıyâmete yakın 
gelecek bir zâtdır. Adı Muhammed, babası Abdüllah olacakdır. 
Âlim ve Velî olacak, yer yüzünün halîfesi olacakdır. Îsâ “aleyhisse-
lâm” gökden Şâma inince, hazret-i Mehdî ile buluşacakdır. Mehdî, 
müctehid olup, başka mezhebleri kaldıracak, bütün dünyâda, bu-
nun mezhebi kullanılacakdır. Çok âdil olacak, hiçbir mahlûk ara-
sında düşmânlık kalmıyacakdır. Eshâb-ı Kehf uyanıp, mağaradan 
çıkacak, Mehdîye hizmet edecekdir. Hadîs-i şerîfler, bunları ve da-
hâ başka, çok alâmetlerini haber vermekdedir. İbni Hacer-i Mekkî 
(Kavl-ül-muhtasar fî alâmât-il-Mehdiyyil muntazır) kitâbında uzun 
anlatmakdadır “rahime-hullahü teâlâ”. 59, 74, 142. 

156 — MENÂVÎ [veyâ Münâvî]: Abdürraûf bin Alî, hadîs ve 
fıkh âlimidir. Şâfi’î idi. 924 de Mısrda tevellüd, 1031 [m. 1622] de 
vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Tefsîr, hadîs, fıkh, tesavvuf, tâ-
rîh ve ahlâk ve tıb üzerinde yüze yakın şerhleri ve te’lîfleri vardır. 
(Künûz-üd-dekâık) kitâbında onbin hadîs-i şerîf vardır. 1281 de İs-
tanbulda basılmışdır. 120, 128, 248, 249, 252, 254, 255, 256, 257. 

157 — MERVÂN BİN HAKEM: bin Ebil’Âs bin Ümeyye, 
dördüncü Emevî halîfesidir. Hicretin ikinci yılında tevellüd etdi. 
Hazret-i Osmânın amcası oğludur. Babası Tâife sürüldüğü için, 
Tâifde büyüdü. Hazret-i Osmân, bunu Tâifden Medîneye getirip, 
kendisine kâtib yapdı. Hazret-i Osmânın şehâdetinde Mısrdan ge-
len çingene ordusu ile serâyın bağçesinde döğüşürken boynundan 
yaralandı. Boynu iğri kaldı. Hazret-i Mu’âviye zemânında Medîne 
ve Hicâz vâlîsî oldu. 49 da azl edildi. Abdüllah bin Zübeyrin halî-
feliğini kabûl edecekdi. Fekat, ibni Ziyâdın sözlerine aldanarak, 
64 de hak üzerine halîfe olan Abdüllaha isyân etdi. Şâmda kendi 
halîfe oldu. 65 [m. 684] de 63 yaşında iken zevcesi tarafından 
uyurken öldürüldü. Ba’zı kitâblar, tâ’ûn hastalığından öldüğünü 

– 354 –



yazmakdadır. Âlim idi. Fakîh idi. Çok zekî ve akllı idi. Çok güzel 
Kur’ân-ı kerîm okurdu. Günâhlardan çok sakınırdı. Babası Ha-
kem bin Âs, Mekkenin fethi günü îmâna geldi ise de münâfık idi. 
Cemel vak’asında Mervânın atdığı bir ok hazret-i Talhâyı şehîd et-
di. Hâlbuki her ikisi de, hazret-i Âişenin askeri idi. Bu muhârebe-
de çok yaralandı. Hazret-i Alî, bunu afv edip Medîneye gönderdi. 
Mührü üzerinde (Allaha sığınırım, ona güveniyorum) yazılı idi. Si-
yâsî hayâtı, karışık ve karanlık ise de, Abbâsî târîhcileri, halîfelere 
yaranmak için, hatâlarını şişirmiş, hattâ bunu kötülemek için, ha-
dîs bile uydurmuşlardır. Düşman tarafından yazılan kitâblar elbet 
böyle olur. Hazret-i Osmânın hilâfet işlerinde kullandığı ve haz-
ret-i Alînin afv etdiği bir zâtı, mel’ûn diyecek kadar kötülediler. 
Osmânlı târîhleri, zemân yakınlığı ve sınır komşuluğu bakımından 
Abbâsî târîhlerinden terceme edilmiş, onların te’sîri altında kalmış 
olduğundan, eldeki kitâblarımızda, yanlış bilgiler vardır. Şurası 
muhakkakdır ki, Abbâsîler, Ehl-i beyte karşı düşmânlıkda, Eme-
vîleri kat kat geçmişdir. 121, 130, 139, 345, 350, 358, 365, 378. 

158 — MESRÛK: Mesrûk bin Merzubân Küfî, Teba’ı Tâbi’înin 
büyüklerindendir. Yapdığı rivâyetleri çok mu’teberdir. İkiyüzkırk-
da vefât etdi. İbni Hacer-i Askalânî, (Tehzîb-üt-tehzîb) kitâbının 
onuncu cildinde, kendisini anlatmakdadır. 31, 204. 

159 — MEYMÛN BİN MUHAMMED NESEFÎ: Hanefî âlim-
lerindendir. 508 [m. 1114] de vefât etdi. Kelâm âlimidir. (Temhîd) 
kitâbı meşhûrdur. Başka eserleri de vardır. 118, 363. 

160 — MİKDÂD: Mikdâd bin Amr bin Sa’lebe Kendî, Mik-
dâd bin Esved ismi ile meşhûrdur. Eshâb-ı kirâmın büyüklerin-
dendir. Önce îmâna gelenlerden ve Habeşe hicret edenlerdendir. 
Medîneye hicret edemeyip, islâmını saklıyarak Mekkede kalmış-
dı. İkrime kumandasında, müslimânlara karşı gönderilen Kureyş 
ordusunda iken, harb başlayınca islâm tarafına geçmişdi. Bedrde 
ve bütün gazâlarda bulundu. Mısrın fethinde bulundu. Otuzüç 
[33] de, Hazret-i Osmân zemânında Medînede, 70 yaşında vefât 
etdi. Hadîs-i şerîfle medh edildi “radıyallahü teâlâ anh”. 27, 68, 
105, 113, 241. 

161 — MU’ÂVİYE: Ebû Süfyân bin Harb bin Ümeyye bin 
Abd-i Şems bin Abd-i Menâf oğludur. Anası Hinddir. Eshâb-ı ki-
râmın büyüklerindendir. Babası, anası ve kardeşi Yezîd ile birlik-
de, Mekkenin fethinde îmâna geldi. Kendisi dahâ önce îmâna gel-
di ise de, babasının korkusundan belli etmemişdi. Huneyn gazâ-
sında baba oğul, Resûlullah önünde kahramanca çarpışdılar. Re-

– 355 –



sûlullahın kâtibliğini yapmakla da şereflendi. Hazret-i Ebû Bekrin 
Şâma gönderdiği orduda, kardeşi Yezîd ile birlikde bulundu. Ye-
zîd, Şâm vâlîsi yapıldı. Yezîd ondokuzuncu yılda vefât edince, haz-
ret-i Ömer, Mu’âviyeyi Şâm vâlîsi yapdı. Hazret-i Osmân, bütün 
Sûriyeyi bunun emrine verdi. Şâmda, yirmi sene altı ay vâlî idi. 41 
de Kûfede halîfe oldu. Şâmda yirmi sene de halîfelik yapdı. Altmış 
60 [m. 680] târîhinde, yetmişdokuz yaşında Şâmda vefât etdi. Çok 
akllı, zeki, güzel konuşur, çok sabrlı, halîm ve çok cömerd bir zât 
idi. Dîn-i islâmın yayılmasına ve yükselmesine çok hizmet etdi. 
Çok memleketler aldı. İslâm âlimleri kendisinden birçok hadîs-i 
şerîf almış, kitâblarına yazmışdır. Bu da, büyüklüğünü ve âlimle-
rin, din imâmlarının kendisine inanç ve i’timâdını göstermekdedir. 
Abdüllah ibni Abbâs ve Ebüdderdâ ve birçok Sahâbe ve Tâbi’în 
kendisinden hadîs dinlemiş ve bunları din imâmlarına bildirmişler-
dir. Öleceği zemân, Fahr-i âlemin “sallallahü aleyhi ve sellem” 
kendisine hediyye etdiği bir gömleğe sarılıp, hazînesinde saklamış 
olduğu, Resûlullahın saç ve tırnak kesintilerinin de gözlerine ve 
ağzına konularak defn edilmesini vasiyyet etmişdi. Hazret-i Alî ile 
birbirlerine bed düâ etdiklerini, (Kısas-ı enbiyâ) yazıyor ise de bu-
nu, bid’at ehlinin uydurmuş olduğu, kıymetli kitâblarda yazılıdır. 

ŞÂMDAKİ EMEVÎ HALÎFELERİ 
Sıra 
No: İsmi ve Babası Tevellüd Cülûsu Vefâtı 

1 Mu’âviye bin Ebî Süfyân bin Harb 
[Hicretden önce] 19 41 [m. 662] 60 

2 Yezîd bin Mu’âviye 26 60 [m. 680] 64 
3 Mu’âviye bin Yezîd 44 64[m. 683] 65 
4 Mervân bin Hakem bin Ebîl’âs 2 65 [m. 683] 65 
5 Abdülmelik bin Mervân 26 65[m. 684] 86 
6 Velîd bin Abdülmelik 46 86 [m. 705] 96 
7 
8 

Süleymân bin Abdülmelik 
Ömer bin Abdül’azîz bin Mervân 

60 
61 

96 [m. 715] 
99[m. 717] 

99 
101 

9 Yezîd bin Abdülmelik 71 101 [m. 720] 105 
10 Hişâm bin Abdülmelik 71 105 [m. 724] 124 
11 Velîd bin Yezîd 90 124[m. 741] 126 
12 Yezîd bin Velîd 91 126 [m. 744] 126 
13 İbrâhîm bin Velîd 126 [m. 744] 127 
14 Mervân bin Muhammed bin Mervân bin 

Hakem 72 127 [m. 745] 132 

(Medâricünnübüvve), 661. ci sahîfede diyor ki, imâm-ı Ahme-
din (Müsned) kitâbından, imâm-ı Süyûtînin çıkardığı hadîs-i şerîf-
de, İrbad bin Sâriye diyor ki, Resûlullahın yanında idim. Buyurdu 
ki: (Yâ Rabbî, Mu’âviyeye yazı ve kitâb öğret ve onu azâbından 

– 356 –



koru!) İmâm-ı Alî “radıyallahü anh” buyurdu ki, (Mu’âviyenin ha-
lîfe olmasını istemiyorsunuz. Fekat o olmasaydı, çok kelleler be-
denlerinden ayrılırdı). Emevî halîfelerinin birincisidir “radıyallahü 
teâlâ anh”. 

ENDÜLÜSDEKİ EMEVÎ SULTÂNLARI 
Sıra 
No: İsmi ve Babası Tevellüd Cülûsu Vefâtı 

1 Abdürrahmân bin Mu’âviye Hişâm bin 
Abdülmelik 110 138 [m. 756] 170 

2 Hişâm bin Abdürrahmân 142 170 [m. 787] 180 
3 Hakem bin Hişâm 154 180 [m. 796] 239 
4 Abdürrahmân bin Hakem 176 206 [m. 821] 239 
5 Muhammed bin Abdürrahmân 208 239 [m. 852] 273 
6 Münzîr bin Muhammed 273 [m. 886] 295 
7 Abdüllah bin Muhammed 258 295 [m. 908] 300 
8 Abdürrahmân Nâsır bin Muhammed 

bin Abdüllah 277 300 [m. 912] 350 
9 Hakem bin Abdurrahmân 350 [m. 961] 366 
10 Hişâm bin Hakem 351 366 [m. 977] 403 
11 Muhammed Mehdî bin Hişâm bin 

Abdülcebbâr bin Abdürrahmân Nasır 399 [m. 1009] 
Hişâm bin Hakem tekrâr 399 [m. 1009] 403 

12 Süleymân bin Hakem bin Süleymân 
bin Abdürrahmân Nâsır 403 [m. 1013] 407 

13 Alî bin Hamûd bin imâm-ı Hasen 407 [m. 1017] 408 
14 Kâsım bin Hamûd 408 [m. 1018] 412 
15 Yahyâ bin Alî 412 [m. 1021] 413 
16 Abdürrahmân bin Hişâm bin 

Abdülcebbâr 413 [m. 1022] 413 
17 Muhammed bin Abdürrahmân bin 

Abdüllah bin Abdürrahmân Nâsır 413 [m. 1022] 414 
18 Hişâm bin Abdülmelik bin Abdürrahmân 

Nâsır 418 [m. 1027] 422 

479 [m. 1087] de Merâkişdeki (Murâbitîn) veyâ (Mülessimîn) 
denilen devlet Endülüsü işgâl etdi. Avrupalılar bu devlete (Almo-
ravides) diyorlar. 541 den 668 [m. 1269] senesine kadar (Muvahhi-
dîn) devletinin eline geçdi. Sonra (Benî Ahmer) devletinin merke-
zi olan (Gırnata), 898 [m. 1492] de gayb edilmekle, Endülüsdeki is-
lâm hâkimiyeti nihâyet buldu. 10, 11, 12, 14, 15, 17, 19, 20, 21, 23, 
25, 27, 30, 31, 37, 42, 47, 58, 59, 60, 61, 62, 63, 64, 65, 66, 67, 75, 76, 
77, 88, 105, 106, 122, 136, 137, 138, 139, 168, 169, 175, 176, 181, 187, 
189, 194, 197, 209, 211, 234, 241, 244, 245, 246, 251, (259), 269, 270, 
279, 303, 311, 312, 325, 341, 344, 345, 350, 353, 354, 358, 360, 378, 
381, 387, 396, 397, 399, 402, 405, 408. 

– 357 –



162 — MU’ÂVİYE “ikinci”: Hazret-i Mu’âviyenin torunu ve 
Yezîdin oğludur. Emevî halîfelerinin üçüncüsüdür. Dîni, kanâ’ati, 
takvâsı, insâfı çok idi. 42 de tevellüd, 64 de vefât etdi. 64 de baba-
sı vefât edince, halîfe oldu ise de, kırkıncı günü minbere çıkarak, 
(Halîfe olmakdan âcizim. Size Ömer gibi bir halîfe aradım. Bula-
madım. Siz beğendiğinizi halîfe yapınız) diyerek hilâfeti bırakdı. 
İbâdetle meşgûl oldu. Kırk gün sonra vefât etdi “rahime-hullahü 
teâlâ”. Yerine Mervân geçdi. 37. 

163 — MUGÎRE-TEBNİ ŞU’BE: Eshâb-ı kirâmdandır. Ara-
bistânın meşhûr dâhîlerinden biridir. Yemâme ve Şâm gazâlarında 
bulundu. Yermük muhârebesinde bir gözü yaralandı. Kadsiye, Ni-
hâvend ve Hemedân zaferlerinde bulundu. Hazret-i Mu’âviye, 
Amr bin Âsı Mısra ve oğlu Abdüllah bin Amri Kûfeye vâlî yapın-
ca, Mugîre halîfeye, (Bir arslanın iki çenesi arasına nasıl giriyor-
sun?) dedi. Bu söz üzerine Abdüllahı azl edip yerine Mugîreyi Kû-
fe vâlîsi yapdı. Vâlî iken, ellinci yılda vefât etdi “radıyallahü teâlâ 
anh”. 62, 114, 172, 189, 251, 382. 

164 — MUHAMMED BÂKIR: İmâm-ı Hüseynin torunu, 
İmâm-ı Zeynel’âbidîn Alînin oğludur. Oniki imâmın beşincisidir. 
İmâm-ı Ca’fer Sâdıkın babasıdır. Elli yedide, Medînede tevellüd, 
113 [m. 732] de vefât etdi. Medînede, Bakî’dedir. İlmi, irfânı, tak-
vâsı pekçok idi. 67, 110, 137, 212, 318. 

165 — MUHAMMED BİN AHMED KEMÂLEDDÎN: Taş-
köprü zâde Muhammed bin Ahmed 959 da tevellüd ve 1030 [m. 
1621] da vefât etdi. Âşık pâşa câmi’i avlısında, babası yanındadır. 
Babasının (Miftâh-üsse’âde) kitâbını türkçeye terceme ederek 
(Mevdû’ât-ül-ulûm) adını vermişdir. 105. 

166 — MUHAMMED BİN CERÎR: Taberî ismiyle meşhûr 
olan târîhcidir. Adı Muhammed ibni Cerîrdir. Tefsîr, hadîs, fıkh ve 
târîh bilgisi pek fazla idi. 224 [m. 839] de Îrânın şimâlindeki Tabe-
ristânın Âmül şehrinde tevellüd, 310 [m. 923] da Bağdâdda vefât 
etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Büyük tefsîri ve büyük târîhi meşhûr-
dur ve çok kıymetlidir. Elde bulunan Taberî târihî, bu kıymetli ki-
tâbın bir şî’î tarafından yapılan muhtasarıdır. 114. 

167 — MUHAMMED BİN EBÎ BEKR SIDDÎK: Hazret-i Ebû 
Bekrin oğludur. Annesi Esmâ idi. Cemel ve Sıffînde imâm-ı Alî ta-
rafında idi. Hazret-i Alî zemânında Mısr vâlîsi oldu. 38 yılında, Amr 
ibni Âs ile harb ederken, 28 yaşında, Mısrda şehîd oldu. Hazret-i Âi-
şe “radıyallahü teâlâ anhâ” haber alınca çok üzüldü ve (O benim 
kardeşim ve âhıret oğlum idi) buyurdu. 121, 208, 303, 311. 

– 358 –



168 — MUHAMMED BİN EBÎ ŞERÎF KUDSÎ: Muhammed 
bin Muhammed bin Ebî Bekr, Şâfi’î âlimlerindendir. 822 de tevel-
lüd, 905 [m. 1499] de vefât etdi. Çok kitâbları vardır “rahime-hul-
lahü teâlâ”. 90. 

169 — MUHAMMED BİN HANEFİYYE: Hazret-i Alînin 
oğludur. Annesi Havledir. Hicretin yirmi birinde tevellüd, 71. ci 
yılda Medînede vefât etdi. Tâbi’înin büyüklerindendir. Fıkh âlimi, 
vera’ ve takvâ sâhibi idi. Babasının çok sevgisini kazanmışdı. Ce-
mel vak’asına karışmak istemedi ise de (Babanın bulunduğu tara-
fın haklı olduğunda şübhen mi var?) sözü üzerine babası yanında 
harb etdi. Abdüllah ibni Abbâs ile birlikde, ibni Zübeyre bî’at et-
medi. 22, 79, 125, 171, 204, 223, 345. 

170 — MUHAMMED BİN MAHMÛD BÂBERTÎ: Ekme-
lüddîn-i Mısrî, Erzurum civârında Bayburdda 712 de tevellüd, 786 
[m. 1384] da vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. (Fıkh-ı ekber)i, Ne-
sefînin (Menâr)ını, (Meşârikulenvâr)ı ve dahâ nice kitâbları şerh 
etmişdir. Hidâyeye (İnâye) adında şerh yazmışdır. Çeşidli kitâblar 
da yazmışdır. 125. 

171 — MUHAMMED BİN YÛSÜF SİNNÛSÎ: İmâm-ı Hasen 
soyundandır. Şerîfdir. 895 [m. 1490] de vefât eyledi. Kelâm ve 
akâ’id üzerinde çeşidli kitâbları vardır. 

Cezâirde Şâzilînin bir kolu olan (Sinnûsî)yi kuran Muhammed 
bin Alî Sinnûsî başka olup, 1206 da Cezâirde tevellüd ve 1276 da 
Bingâzî çölünde vefât etmişdir. 89. 

172 — MUHAMMED CEVÂD: Muhammed Takî, on iki imâ-
mın dokuzuncusudur. İmâm-ı Alî Rızânın oğludur. 195 de Medîne-
de tevellüd, 220 [m. 835] de Bağdâdda vefât etdi “rahime-hullahü 
teâlâ”. Halîfe Me’mûnun dâmâdı idi. 311. 

173 — MUHAMMED HUSRÎ: Hanbelî idi. Muhammed Şiblî-
nin talebesî idi. 371 de vefât etdi. 270. 

174 — MUHAMMED PÂRİSÂ: Muhammed bin Muhammed 
bin Mahmûd hâfız Buhârî, Behâüddîn-i Buhârînin eshâbının bü-
yüklerindendir. 756 da tevellüd, 822 [m. 1419] de vefât etdi. 822 de 
hacca gitmek üzere Buhârâdan çıkdı. Bir senede Mekkeye gelip, 
haccı îfâ etdi. Hasta oldu. Tavâf-ı vedâ’ı güç yapdı. Medîneye gel-
di. Ertesi gün vefât etdi. Bursada şeyhülislâm olan Şemseddîn-i Fe-
nârî, nemâzında bulundu. Hazret-i Abbâsın türbesi yanına defn 
edildi. Zeyneddîn-i Hâfî Mısrda taş yapdırıp getirdi. (Tesavvuf na-
sıl elde edilir?) dediklerinde (İslâmiyyete uymakla) buyurmuşdur. 
Fârisî (Risâle-i kudsiyye) ve (Tuhfet-üs-sâlikîn) kitâbları basılmış-
dır. 124. 

– 359 –



175 — MUHAMMED ŞEYBÂNÎ: Ebû Abdüllah Muhammed 
bin Hasen, Hanefî mezhebi imâmlarından olup, büyük müctehid-
dir. Babası, Şâmlı olduğu hâlde Iraka gidip, Vâsıtda yerleşmiş ve 
İmâm, 135 [m. 752] de orada tevellüd etmişdir. Bağdâdda imâm-ı 
a’zam Ebû Hanîfenin derslerine senelerce devâm etmiş, Ebû Yû-
süfün derslerinden de istifâde etmişdir. Birçok kitâb yazmışdır. 
Hârûn Reşîd kendisine çok hürmet ederdi. Halîfe Horasana gider-
ken, kendisini de berâber götürdü. 189 [m. 805] yılında, Rey şeh-
rinde vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Nemâzını Halîfe kıldırdı. 
İmâm-ı Şâfi’î Bağdâda geldiğinde, halîfenin huzûrunda İmâmla 
sohbet etdi. İlminin ve zekâsının çokluğuna hayran kaldı. 45, 53, 
59, 182, 346. 

176 — MÜHELLEB: Tâbi’înin büyüklerindendir. Basrada idi. 
Aklı ve cesâreti meşhûr idi. Hâricîlerle çok muhârebe etdi. Basra-
yı bunlardan korudu. 79 da Horasan vâlîsi oldu. 83 [m. 702] de ora-
da vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Hazret-i Mu’âviye zemânın-
da, Semerkand fethinde, Sa’îd bin Osmân ibni Affânın kumanda-
sındaki orduda çok kahramanlık göstermiş, bir gözü yaralanmışdı. 
62. 

177 — MUHYİDDÎN-İ ARABÎ: Şeyh-i ekber Muhammed 
bin Alî, tesavvuf büyüklerindendir. 560 senesinde, Endülüsde te-
vellüd, 638 [m. 1240] de Şâmda vefât etdi. Zâhir ve bâtın ilmlerin-
de kâmil idi. Fıkh ve kelâm ilmlerinde müctehid idi. Konyaya ge-
lip, Sadreddîn Konevînin dul bulunan vâldesini tezevvüc etmiş idi. 
Zekâsı pekçok, hâfızası hârikul’âde idi. Sultânlardan, vâlîlerden, 
beğlerden çok saygı görür, pekçok hediyye gelirdi. Hepsini muh-
tâçlara dağıtırdı. Çok kitâb yazdı. Yazılarını anlıyabilmek için, 
âlim olmak lâzımdır. (Fütûhât-ı mekkiyye) kitâbı yirmi cilddir. 
(Füsûs) kitâbı çok meşhûrdur. (Müsâmerat)ı beş cilddir. Beşyüze 
yakın kitâb yazmışdır “kaddesallahü teâlâ sirrehül’azîz”. 153, 155, 
214, 215. 

178 — MURÂD-İ MÜNZÂVÎ: Eyyûb sultân ile Edirnekapı 
arasında Nişâncı Mustafâ pâşa caddesindeki (Şeyh Murâd) tekke-
sinde ilm neşr ediyor, halkı irşâd ediyordu. Bu tekkeyi, şeyhül-is-
lâm minkâri zâde Yahyâ efendinin dâmâdı Kengırılı Mustafâ 
efendi, medrese olarak yapdırmış ve oğlu Ebülhayr efendi 1144 
senesinde şeyh-ül-islâm olup, 1154 [m. 1741] de vefât ile tekkede 
babasının yanına defn edilmişdir. Muhammed Murâd “kuddise 
sirruh” 1055 de Kâbilde tevellüd edip, yüksek ilmleri öğrendikden 
sonra hacca gitdi. Sonra Hindistâna gelerek Müceddidî Muham-
med Ma’sûm-i Fârûkînin [1007-1079] “kuddise sirruh” kalbleri ci-
lâlıyan sohbet ve teveccühleri altında yükselerek tekrâr hacca ve 

– 360 –



üç sene sonra Bağdâd, İsfehan, Buhârâ, Belh, Semerkand, Mısr, 
Şâm ve 1092 de İstanbula gelip, hazret-i Hâlid “radıyallahü anh” 
civârında beş sene neşr-i ulûm ve tenvîr-i kulûb eyledi. Şâm yolu 
ile dördüncü haccını yapmış, 1120 de tekrâr İstanbula gelip, Sultân 
Selîm “rahmetullahi aleyh” civârında, Bacaklı efendi menzilinde 
yerleşmişdir. 1132 [m. 1719] de vefât ederek Ebülhayr efendi tara-
fından medresesinin dershânesine defn edilmişdir “kaddesallahü 
teâlâ sirrehül’azîz”. Murâd-ı Münzâvî “kuddise sirruh” hakkında-
ki bilgiyi, (Kâdirî hâne) ismi ile tanınan hânekah-ı İsmâ’îl Rûmî 
“kuddise sirruh” meşâyih-i kirâmından ve Sultân Abdülhamîd 
hân-ı sânînin [1258-1336 hicrî, Çemberlitaşda Sultân Mahmûd tür-
besinde] meclis-i meşâyih reîsi, şerîf Ahmed Muhyiddînin [1327] 
(İstanbul tekâyâsı) risâlesinden aldık. Büyük zahmet ve fedâkâr-
lıkla hâzırlanmış olan bu risâle, İstanbul halkına asrlar boyunca 
feyz ve irfân saçan yüzlerle ahlâk ve fazîlet yuvasını ve bunlarda 
parlıyan binlerle ilm ve nûr kaynaklarını ve bunların kalblerini ay-
dınlatdıkları zemânları güzel bir san’atla göstermekde olup, cidden 
kıymetli bir târîh hazînesidir. Murâd-ı Münzâvînin “kuddise sir-
ruh” ilmin ve târîhin kıymetli bir âbidesi olan mubârek türbesi yı-
kılmak üzere iken, 1402 [m. 1982] senesinde, askerî hükûmet tara-
fından ta’mîr ve tezyîn edilmişdir. 141. 

179 — MÜRRE BİN KÂ’B “radıyallahü anh”: Eshâb-i kirâm-
dandır. Şâmda yerleşdi. Elliyedi [57] senesinde vefât etdi. Resûlul-
lahın “sallallahü aleyhi ve sellem” yedinci babasının ismi de, Mür-
re bin Kâ’b idi. Bunun bir oğlundan (Benî Mahzûm), ikincisinden 
(Benî Teym), üçüncüsünden (Benî Hâşim) kabîleleri hâsıl oldu. 
Resûlullah üçüncü, Ebû Bekr ikinci, Ebû Cehl birinci kabîleden-
dir. 122. 

180 — MÛSÂ KÂZIM: İmâm-ı Ca’fer Sâdıkın oğludur. On iki 
imâmın yedincisidir. 129 yılında Medînede tevellüd, 186 [m. 802] 
de Bağdâdda vefât etdi. Kâzımiyye denilen mahallededir. Zühd ve 
takvâsı, kerem ve cömerdliği ile meşhûrdur. Siyâsete hiç karışma-
dığı hâlde, halîfe Muhammed Mehdî, kendisini Medîneden Bağdâ-
da getirip habs etdi. Sonra, halîfe Hârûn da habs etdi ve zindanda 
vefât etdi. Kâzımiyye mahallesi, Bağdâdın on kilometre şimâl gar-
bında, Dicle nehrinden beş kilometre içerdedir. Türbesi çok süslü 
olup, yanında büyük câmi’ vardır. Dicle kenârında, İmâm-ı a’za-
mın türbesi vardır. 36, 158, 311, 318, 389. 

181 — MÜSEYLEME-TÜL-KEZZÂB: Vakt-i se’âdetde Ye-
mâme tarafından Peygamberlik iddi’a eden bir adam olup, önce is-
lâma gelmiş iken, sonra mürted olup, çok kimseleri kendine bağ-

– 361 –



ladı. Resûlullah efendimize bir mektûb gönderip, kendilerine inan-
dığını, fekat kendisinin de Peygamber olduğunu bildirdi. Arabistâ-
nın yarısı senin, yarısı benim olsun dedi. O sırada Resûlullah vefât 
edince, hazret-i Ebû Bekr, hilâfetinin ikinci yılında, Hâlid bin Ve-
lîd kumandasında asker gönderip, şiddetli harb oldu. İki tarafdan, 
yirmibin kişi öldü. Mürtedler mağlûb ve mahv olup, Müseyleme, 
Vahşî “radıyallahü anh” tarafından öldürüldü. 117, 312, 323, 387, 
408. 

182 — MÜSLİM: Ebülhüseyn Müslim bin Haccac Kuşeyrîdir. 
Hadîs imâmıdır. (Sahîh-i Müslim) kitâbı, Buhârîden sonra, en kıy-
metli hadîs kitâbıdır. 206 [m. 821] da Nişâpûrda tevellüd, 261 [m. 
875] de yine orada vefât etdi. Ahmed ibni Hanbelin talebesi idi. 
Kitâbında yedibinikiyüzyetmişbeş hadîs-i şerîf vardır. Bunları, üç-
yüzbin hadîs arasından seçmişdir. İmâm-ı Buhârî ile Nişâpûrda bu-
luşdu. Çok sevişdiler. Buhârî-i şerîfde de yedibinikiyüzyetmişbeş 
hadîs-i şerîf vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 15, 120, 165, 330. 

183 — MÜSTAĞFİRÎ: Ebül’ Abbâs (Kitâbülvefâ) yazarıdır 
“rahime-hullahü teâlâ”. 129. 

184 — MÜZENÎ: Ebû İbrâhîm İsmâ’îl bin Yahyâ, Şâfi’î mez-
hebi fıkh âlimlerindendir. İmâm-ı Şâfi’înin talebesi idi. Fıkh, ke-
lâm ve hadîs ilmlerinde çok üstün idi. Vera’ ve takvâ sâhibi idi. 
175 de Mısrda tevellüd ve 264 [m. 878] de Mısrda vefât etdi. Ka-
râfe-tüs-sugrâ kabristânında imâm-ı Şâfi’înin yanındadır. Şâfi’î 
mezhebi fıkhını toplıyan ve kitâblara geçiren budur. Çeşidli kitâb-
ları vardır. (El-muhtasar) kitâbı meşhûrdur “rahime-hullahü te-
âlâ”. 59. 

185 — NECCÂRZÂDE: Mustafâ Rıdâüddîn efendi, İbrâhîm 
efendinin oğludur. 1090 senesinde Şebin Karahisârda tevellüd et-
di. Küçük iken, pederi vefât etdi. Onyedi yaşında iken, Beşiktaşda 
Sinan pâşa câmi’i yanındaki medresede müderris oldu. Bu esnâda 
Üsküdârda Azîz Mahmûd Hüdâyî mescidi imâmı Ya’kûb efendi-
nin babası olan odabaşı Fenâyı efendinin derslerinden feyz alarak 
cilvetiyye icâzetini ihraz eyledi. Beşiktaş mevlevihânesi imâmı 
Memiş efendiden Mesnevî okudu. Moskof gazâsına iştirâk edip, 
zaferden dönerken Edirnede Arabzâde hâcı Muhammed İlmî e-
fendiden 1123 de Müceddidiyye icâzetnâmesi aldı. Arabzâde Mu-
hammed efendi, Ebû Abdüllah Muhammed Semerkandînin tale-
besi olup 1130 da Edirnede vefât eyledi. Semerkandî de, Ahmed 
Yekdest Cüryânînin, bu da, Urvet-ül-vüska Muhammed Ma’sûm-
ı müceddidî Serhendînin talebesidir. Bir sene sonra Beşiktaşda Si-
nan pâşa câmi’i yanında satın aldığı arsaya bir mescid yapdırarak, 

– 362 –



burada müceddidiyye ma’rifetlerini neşr ve (Tuhfet-ül-irşâd) kitâ-
bını te’lîf eyledi. 1153 de hac ve ziyâret-i haremeyn ile şereflendi. 
Ahmed Yekdestin talebesinden, Eğrikapıda Karamânî mescidi 
imâmı tatar Ahmed efendi ile sohbetleri meşhûrdur. Sadr-ı a’zam 
Hakîmbaşı Nûh efendinin oğlu Alî pâşanın altı-mermerde Cerrâh-
pâşa hastahânesi karşısındaki câmi’i 1147 de yapılınca, buranın ilk 
vâ’izi oldu. 1159 [m. 1746] da vefât etdi. Yukarıdaki bilgiler, tale-
besinden Ömer Nüzhet efendinin (Menkıbe-i Evliyâiyye fî-ahvâl-i 
Ridâiyye) kitâbından alındı. Yerinde, oğlu Muhammed Sıddîk 
efendi ilm ve feyz vermeğe başladı. Bunun talebesinden biri Mu-
hammed Agâh efendidir. Bundan, Muhammed Emîn Kerkütî, 
bundan da, Alî Behçet Konevî, bundan da, hâfız Feyzullah efendi 
feyz alarak kemâle ermişlerdir. Feyzullah efendi, Murâdiyye mes-
cidi imâmı ve kurrâ hâfızlarının reîsi idi. Çarşambada (Dâr-ül-mes-
nevî)de mesnevî okuturdu. Bunun da talebesinin meşhûru, Seyyid 
Muhammed Niyâzi bin Mustafâ efendidir. Bu da, Seyyid Mahmûd 
Lütfullah bin Muhammede icâzet vermişdir. 

Muhammed Sıddîk efendide onbir yaşında iken zuhûr eden fı-
tık illeti, vefâtına kadar devâm etmişdir. Pederi gibi hârika ve ke-
râmetleri meşhûr oldu. Rumeli-hisârdaki yalısında va’z ve nasîhat 
eder. Haftada bir gün Beşiktaşa gelir hatm okurdu. Onbir ay, Azîz 
Mahmûd Hüdâyî mescidinde de vazîfe ifâ eyledi. Eyyûbdeki Kaş-
gâri mescidinden biri gelip, hocaları Îsâ efendinin şifâ bulması için 
düâ istedikde (Selâmet-i hâtimesi için fâtiha okuyalım!) dedi. Îsâ 
efendinin o sâatda vefât etdiği sonra anlaşıldı. Kendisi 1208 [m. 
1794] senesinde Rumelihisârında vefât edip, Sinan pâşa câmi’i şi-
mâl dıvarı önündeki mescidinde, pederinin yanına defn edildi “ra-
hime-hümullahü teâlâ”. Dâmâdı İsmâ’îl Hakkı efendi kâim-i ma-
kâmı oldu. Bu bilgiler, (Makalât-i Sıddîkiyye) kitâbından alındı. 

Ebû Abdüllah Semerkandînin (Muhtasar-ül-vilâye) kitâbını 
Rıdâüddîn efendi, fârisîden türkçeye terceme etmişdir. Bu terce-
me ve (Ahvâl-i Rıdâiyye) risâlesi ve mevlânâ Câmînin gazelinin 
Arabzâde tarafından türkçeye tercemesi ve Muhammed Sıddîk 
efendinin (Esfâr-ı erbe’a) risâlesi ve Faik Ömer efendinin (Maka-
lât-i Sıddîkıyye) kitâbı, bir arada olarak matba’a-i âmirede 1272 
[m. 1856] senesinde tab’ olunmuşdur. 

186 — NESEFÎ: Meymûn bin Muhammed Nesefî kelimesine 
bakınız. 118. 

187 — NEVEVÎ: Yahyâ bin Şeref Muhyiddîn Nevevî büyük 
âlimlerdendir. Şâfi’î mezhebindendir. Hadîs-i şerîfleri toplaması ve 
açıklaması ile tanınmışdır. 631 [m. 1233] de tevellüd ve 676 [m. 

– 363 –



1277] da Şâm şehrinde vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Şâm kâ-
dılkudâtı olan büyük âlim imâm-ı Subkî [683-756] imâm-ı Nevevî-
nin evini ziyâret etdiği zemân, basmışdır diyerek, yerlere sakalları-
nı sürmüşdür. Çok kitâb yazdı. Hadîs âlimlerinin hâl tercemelerini 
bildiren (Tehzîb-ül-esmâ), (Uyûn-ül-mesâil), (Hadîs-i erba’în) ve 
Şâfi’î fıkhını bildiren (Minhâc) kitâbları meşhûrdur. (Minhâc), 
imâm-ı Râfi’înin (Muharrer) kitâbının muhtasarıdır. 53, 106, 175, 
202, 203, 348, 382, 406. 

188 — NİŞÂNCI-ZÂDE: Muhammed bin Ahmed bin Mu-
hammed bin Ramezân, meşhûr (Mir’ât-i kâinât) kitâbının sâhibi-
dir. Ramezân zâde emîr Muhammedin torunudur. 962 de tevellüd, 
1031 [m. 1622] de Edirne yolunda vefât etdi. Edirne kâdîsı idi. Ki-
tâbları vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 9, 247. 

189 — NÛH ALEYHİSSELÂM: Elli yaşında Peygamber oldu. 
Küfr ve şirke dalmış olan kavmini dokuzyüzelli sene doğru yola ça-
ğırdı, nasîhat etdi ise de kabûl etmediler. Beşyüz yaşında iken, ço-
luk çocuğunu ve hayvanlardan birer çift alacak büyüklükde gemi 
yapması emr oldu. Zâten marangozluk yapardı. Gemiyi yapdı. O 
zemânın mü’minleri olan zevcesini ve Hâm, Sâm ve Yâfes adında-
ki üç oğlunu ve bunların zevcelerini ve her hayvandan birer çift 
alarak gemiye bindi “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem”. 

Allahü teâlâ, tûfân geleceğini, herkesin boğulacağını, yalnız 
Nûh “aleyhisselâm” ile çoluk çocuğunun kurtulacağını haber ver-
mişdi. Ken’an adındaki dinsiz olan, inanmıyan oğlunu da gemiye 
çağırdı. (Gemiye binmiyenler boğulacak) buyurdu. Binmedi. (Ben 
dağlara çıkar kurtulurum) dedi. Nasîhat ederken, sular kabardı. 
Bir dalga gelip, Ken’anı götürdü. Boğuldu. Nûh “aleyhisselâm”: 
(Yâ Rabbî! Çocuklarımı kurtaracağını bildirmişdin. Oğlumu boğ-
dun) dedi. Allahü teâlâ, (Onu sana oğul kabûl etmiyorum. O, inan-
madı. Kâfir olan, müslimânın çocuğu sayılmaz!) buyurdu. Yer yü-
zünü su kapladı. Her canlı boğuldu. Yer yüzü, yüzelli gün su altın-
da kaldı. Geminin ateşi yanıyor, kazanı kaynıyor, dalgalar arasın-
da yüzüyordu. Sular çekilince, gemi Cûdî dağının tepesine oturdu. 
Karaya çıkdılar. İnsanlar, yeniden bu üç oğlundan türemeğe başla-
dı. Sâmın evlâdından Arablar, Süryânîler, İbrânîler ve Sâmî ırklar, 
Hâmdan Zenciler, Habeşler, Ken’ânîler, Nemrud kavmi (Âsûrî-
ler), Yâfesden, Acem, Rum, Türk ve Asyalılar meydâna geldi. 
Amerika ve diğer adalar ehâlisi, hep bunların hicret etmesinden, 
yayılmasından hâsıl oldu. Bu husûsda yeni edinilen fennî bilgiler, 
Tam İlmihâl (Se’âdet-i Ebediyye) kitâbında yazılıdır. Lütfen oku-
yunuz! 23, 29, 95, 192, 256. 

– 364 –



190 — OSMÂN BİN AFFÂN: Osmân bin Affân bin Ebil’âs 
bin Ümeyye bin Abd-i Şems, Eshâb-ı kirâmın büyüklerinden, Cen-
net ile müjdelenen on kişinin üçüncüsü ve Resûlullahın “sallallahü 
teâlâ aleyhi ve sellem” dâmâdı ve halîfelerin üçüncüsüdür. Talha 
ve Zübeyrden önce îmâna geldi. Îmâna gelenlerin beşincisidir. 
Zevcesi hazret-i Rukayye ile Habeşistâna iki kerre hicret etdi. Me-
dîneye de hicret etdi. Rukayye ağır hasta olduğundan, Bedr gazâ-
sına götürülmedi. Zafer haberi geldiği gün, Rukayye vefât etdi. 
Resûlullah, ikinci kızı Ümm-i Gülsümü Osmâna verdi. Bunun için, 
hazret-i Osmâna, zinnûreyn (iki nûr sâhibi) denildi. Rukayyeden, 
Abdüllah adında bir oğlu olup, hicretin dördüncü yılı, altı yaşında 
vefât etdi. 

Hazret-i Osmân tüccâr idi. Çok zengin idi. Bütün malını ve 
mülkünü Resûlullah için fedâ etdi. Hadîs-i şerîfler ile medh olun-
du. Hilmi ve hayâsı pek fazla idi. 24. cü senesinin birinci günü ha-
lîfe oldu. Zemânında Horasan, Hindistân, Mâverâünnehr, Se-
merkand, Kıbrıs, Kafkasya, Afrikanın birçok yerleri ve Endülüs 
feth edildi. Acem devletini târîhden sildi. Amcası oğlu Mervân 
bin Hakemi vezîr yapdı. Abdüllah bin Sebe’ adındaki Yemenli 
bir yehûdî, müslimân şekline girerek, islâmiyyeti içerden parçala-
mağa, yıkmağa uğraşdı. Medînede çok çalışdı ise de, başaramıya-
cağını anlayıp Mısrda, fitne, fesâd yaymağa başladı. Câhil ve ser-
seri Mısr çingenelerini aldatarak bir çapulcu alayı Medîneye ge-
lip, 35. ci yılda halîfeyi şehîd etdiler. 82 yaşında, Kur’ân-ı kerîm 
okurken şehîd oldu. Bakî’dedir “radıyallahü teâlâ anh”. Vehhâ-
bîler, türbesini yıkdı. Orta boylu, kaba sakallı, buğday benizli, 
şanlı bir zât idi. Hazret-i Ebû Bekrin topladığı Kur’ân-ı kerîmi ço-
ğaltarak vilâyetlere dağıtdı. 13, 17, 18, 21, 22, 23, 28, 44, 49, 60, 61, 
62, 63, 66, 71, 73, 75, 76, 77, 79, 82, 111, 118, 120, 121, 122, 123, 124, 
129, 163, 166, 167, 174, 175, 177, 179, 180, 185, 189, 201, 203, 205, 
206, 207, 208, 209, 211, 220, 223, 224, 238, 246, 250, 251, 252, 258, 
259, 266, 279, 304, 309, 323, 325, 326, 330, 340, 341, 353, 354, 355, 
383, 397, 408. 

191 — OSMÂN BİN ALÎ: Tâc-ü-islâm denir. 124. 
192 — OSMÂNLI SULTÂNLARI “rahime-hümullahü te-

âlâ”: Osmânlı devleti Osmân gâzî tarafından 699 [m. 1299] da Sö-
ğüd kasabasında kuruldu. Yeni şehri paytaht yapdı. Oğlu Sultân 
Orhan tarafından Bursa şehri 726 da rumlardan alınarak paytaht 
yapıldı. Birinci Murâd hân tarafından 767 [m. 1364] de Edirne ve 
Fâtih Sultân Muhammed tarafından 857 [m. 1453] de İstanbul 
paytaht yapıldı. Devletin dîni, (İslâmiyyet) idi. Kanûnlar ve bü-

– 365 –



tün sosyal işler ve ferdlerin güzel ahlâkları, hep islâm dîninden 
hâsıl oluyordu. Hafta tâtili perşembe günü zevâl vaktinde başlı-
yor, Cum’a günü gurûb vaktinde temâm oluyordu. Müslimânlar 
ile berâber başka dinden olanlar da, ibâdetlerini, ticâretlerini 
serbest yapıyorlar, râhat yaşıyorlardı. İnsan haklarına, adâlete 
tâm kavuşdukları için, çoğu müslimân oluyordu. Osmânlı sultân-
ları 923 [m. 1517] den i’tibâren bütün müslimânların halîfeleri ol-
dular. Her işlerinde islâmiyyete uydular. Altıyüzyirmiüç sene is-
lâmiyyete hizmet etdiler. Âlûsî, (Gâliyye)nin doksanbeşinci sahî-
fesinde diyor ki, (Yeryüzünü sâlih kullarıma mîrâs bırakırım) 
âyet-i kerîmesinin Osmânlı sultânlarını övdüğünü, Abdülganî 
Nablüsî bildirmekdedir. (Burhân) kitâbı da bunu yazmakdadır. 
1326 [m. 1908] de halîfelerin salâhiyyetleri sınırlandı. 1340 [m. 
1922] Devletin ve 3 Mart 1342 [m. 1924] de hilâfetin sonu oldu. 
Osmânlı toprakları üzerinde kurulan küçük arab devletleri, Av-
rupalıların kontrolü altında kaldı. İkinci cihân harbinden sonra 
da, başlarına geçen din câhili, sosyalist siyâset adamları, islâmiy-
yeti içerden yıkdılar. 

Mülkiyye-i şâhâne, ya’nî siyasal bilgiler mektebinin müdîri Ab-
dürrahmân Şerefüddîn beğ 1309 [m. 1891] da İstanbulda basılmış 
olan (Târîh-i devlet-i Osmâniyye) kitâbında diyor ki, (Osmânlı 
devletinin müessisi olan sultân Osmân, Yeni şehrde son günlerini 
yaşarken, oğlu sultân Orhân gelip, Bursa şehrinin feth edildiğini 
müjdeledi ve babasının hayr düâsına ve aşağıdaki nasîhatlarına ka-
vuşdu. 

Âkıbet-i kâr budur herkese, Bâd-i fenâ pîr ve civâna ese, 
Azm-i beka eylersem ben bu dem, İkbâl ile ol muhterem! 
Çünki, senin gibi halef koymuşam, Rıhlet edersem bu cihândan 

ne gam. 
Lîk vasıyyet ederim gûş kıl! Gayrı gam-ı denî ferâmûş kıl! 
Ey sâhib-i ikbâl-ü câh! İtmeyesin cânib-i zulme nigâh! 
Adl ile bu âlemi âbâd kıl! Resm-i cihâd ile beni şâd kıl! 
Râh-ı cihâd içre edip ictihâd, Memleketde kıl adl-ü dâd! 
Eyle ri’âyet ulemâya temâm. Tâ-ki bula, Şerî’at nizam! 
Her nerede işidesin ehl-i ilm. Göster ona rağbet-ü hilm! 
Asker ve mal ile gurûr eyleme! İlm ehlini dûr eyleme! 
Şer’dir mâye-i şâhî ve bes! Şer’a muhâlif işe etme heves! 
Matlabımız dîn-i Hudâdır! Mesleğimiz râh-i Hudâdır! 

– 366 –



Yoksa, kuru mihnet ve gavga değil, Şâh-ı cihân olmağı da’vâ 
değil! 

Nusrat-i din maksad bana. Bu maksadıma kasd yaraşır sana! 
Âleme in’âmını âm et! Memleket emrini temâm idegör! 
Şâh ki, ihsân ile bî-gânedir, Saltanat ismi ona efsânedir! 
Hıfz-ı ri’âyaya çalış rûz-ü şeb! Karîn ola sana lutf-i Rab! 

(Tâc-üt-tevârîh) 

Osmân gâzînin bu nasîhati, Osmânlı devletinin Anayasasının 
çekirdeği oldu. Osmânlı sultânları, tervîc-i ulûmu, teshîr-i memâ-
likden aşağı tutmadılar. Erbâb-ı ilm-ü kemâli dâima takdîr ve ter-
gîb eylediler. Hattâ, bunları sâir devlet erkânına takdîm eylediler. 
Devletin hâl ve mesleği îcâbı olarak, en evvel ve en ziyâde maz-
har-i rağbet ve teşvîk olan ulûm-i arabiyye ve şer’ıyye idi. Pâdişâh-
lar, gerek umûr-i harbiyyede ve gerek masâlih-i kanûniyyede ah-
kâm-ı şer’ı şerîfe tevessül ile yükseldiler ve kuvvetlendiler. Bütün 
işlerinde ulemâ ile istişâre eylediler. Nizâmât-i devletin vad’ ve 
tanzîmini onlara havâle eylediler. İdârî mesûliyyetlere onları da 
teşrîk eylediler. Bunun için, Osmânlı devletinde ulemâ sınıfı bir 
mevkı’i muhterem ihrâz eyledi. Böylece, korkutmağa dayanmak-
dan ziyâde, adâleti yerleşdiren kanûnlar yapıldı. 

İlk olarak Orhân gâzînin büyük kardeşi Alâüddîn pâşa Bursa 
kâdîsı ve büyük âlim Çendereli kara Halîl efendi (Osmânlı devleti 
Kanûn-i esâsîsi)ni hâzırladılar. 729 [m. 1329] senesinde, sultân Or-
hân ismi ile para basıldı. Askerlik kanûnları yapıldı. Devletin binâ-
sı kuvvetli temeller üzerine kuruldu. Fâtih sultân Muhammed hân 
altı dil biliyordu. Molla Gürânî hazretleri, Bursa kâdîsı iken Evka-
fa dâir bir fermâna (İslâmiyyete mugâyirdir) diyerek isti’fâ etdiğin-
de, Fâtih sultân Muhammed hân, özr dilemişdir. Fâtih âlimlerle is-
tişâre ederek, ahkâm-ı şer’i şerîfe uygun kanûnlar hâzırladı. Bu ka-
nûnlar, Kanûnî sultân Süleymân tarafından ikmâl olunarak, devle-
tin anayasası son şeklini aldı.) Abdürrahmân Şerefüddîn beğin ya-
zısı temâm oldu. 

1253 [m. 1837] de hâriciyye nâzırı olan Mustafâ Reşîd pâşa, 
Londrada elçi iken mason olmuşdu. Mason arkadaşı olan İstan-
buldaki ingiliz sefîri Lord Redcliffe ile yeni kanûnlar hâzırladı. 
Bir kahraman ve başarılı diplomat tanınarak nüfûz sağlamak 
için, batılı devletlerle sulh ve sükûn havası kurdular. Rus harble-
rinden ve vehhâbî eşkiyâsının işkencelerinden usanmış olan mil-
let, batıdan esen bu sulh dalgalarına aldandı. (Gülhâne hatt-ı hü-
mâyûnu)nun yaldızlı kelimelerine inandılar. 26 Şa’bân 1255 [m. 

– 367 –



1839] de Gülhâne meydânında Reşîd pâşanın i’lân etdiği bu yeni 
Anayasa, din kardeşliği yerine başka kardeşliklerin teşekkülüne 
yol açdı. İslâmın güzel ahlâkı yerine, batının kötü âdetlerini getir-
di. İstanbulda ve sonra Selânikde ingiliz, fransız mason locaları 
açıldı. Buralarda aldatılanların tatlı, yaldızlı sözleri ve bol va’dle-
ri ile milletin aklı, idrâki uyuşduruldu. Böylece, Osmânlılara batı-
nın ilk zehrli hançeri saplandı. Koca Osmânlı İmperatorluğunun 
içerden yıkılması, parçalanması plânlarının birinci ve en te’sîrli 
adımı atılmış oldu. Yeni cülûs etmiş olan, onsekiz yaşındaki sul-
tân Abdülmecîd hân da, bu mason oyununun içyüzünü anlıyama-
dı. 

1967 senesinde basılmış olan (Yeni Türkiye Târîhi)nin onikin-
ci cildinde, özet olarak diyor ki, (Tanzimât Hattı Hümâyûnu) Re-
şîd pâşanın eseri olduğu gibi, 1272 [m. 1856] de yayınlanan (İslâhât 
Hattı Hümâyûnu) da Âlî pâşanın eseridir. Bu yeni fermânı için, 
çok kimse tarafından tenkîd edildi. Bu târîhe kadar aslâ askere a-
lınmıyan hıristiyan tebe’a da asker olmak hakkını aldı. Zimmîler-
den alınmakda olan (Cizye) ismindeki islâmî vergi kaldırıldı. Müs-
limân millet, bunları fikren kabûl etmemişdi. Âlî, Füâd, Cevdet, 
Safvet ve Vefîk pâşaları, Mustafâ Reşîd pâşa yetişdirdi. Âlî ve Fü-
âd pâşalar da, kıskançlık veyâ uzağı görememezlik yüzünden [mil-
let hayrına] birşey yapmadılar. İmperatorluğu yıkıma götürdüler. 
1284 [m. 1868] Mayıs ayında (Şûrâyı Devlet) ya’nî Danıştay açılır-
ken sultân Abdül’azîz hânın okuduğu nutku Âlî pâşa hâzırlamışdı. 
Sadr-ı a’zam Âlî pâşanın 1287 [m. 1871] de Bebekdeki yalısında 
veremden ölmesine, Nâmık Kemâl, Ziyâ pâşa ve Alî Suâvî gibi fikr 
adamları sevindiler. Ziyâ pâşa, onu hayâtda iken de çok hicv eder-
di. Çünki, Ziyâ pâşa sadr-ı a’zam olmak, Nâmık Kemâl de, hâriciy-
ye nâzırı olmak, Âlî ve Füâd pâşalar ekibi yerine imperatorluğu 
idâre etmek istiyorlardı. (Türkiye târîhi)nden yapılan özetleme te-
mâm oldu. 

Âlî pâşanın (İslâhât kanûnu) ve (Şûrâyı devlet)in başına 
Midhat pâşayı getirmesi, Osmânlı devletinin islâmiyyetden bir 
mikdar dahâ uzaklaşmasına sebeb olarak, fikrlerin ve nihâyet 
imperatorluğun bölünmesine yol açdı. 1288 [m. 1872] de Sadr-ı 
a’zam olan Midhat pâşa, devlet idâresini, hele dış siyâseti hiç 
bilmiyordu. Üstelik yabancı dile de vâkıf değildi. İngilterede 
mason yapıldı. Mısr hidivi İsmâ’îl pâşadan yüzelli altın rüşvet 
alarak, ona Avrupadan borç alabilme hakkını veren bir fermân 
çıkarması ve açığı olan büdçeyi vâridâtı fazla göstererek pâdişâ-
hı aldatmak istemesi sebebi ile iki buçuk ay sonra azl olundu. 

– 368 –



1293 [m. 1876] son ayında tekrâr Sadârete getirildi. Şûrâyı devlet 
re’îsi iken Abdülhamîd hân ile anlaşarak hâzırlamış olduğu (Bi-
rinci Meşrûtiyyet Kanûn-i esâsîsi)ni, sadâretinin dördüncü günü 
i’lân eyledi. Midhat pâşanın başkanlığında, Ziyâ pâşanın ve şâir 
Nâmık Kemâlin de katıldığı bir hey’etin hâzırladığı bu anayasa-
nın ba’zı maddelerini, insan haklarına, devletin hâkimiyyetine 
uymadığını söyliyerek Abdülhamîd hân haklı olarak, değişdir-
mişdir. 

Hicretin 1293 senesi Zilhicce ayında ve mîlâdın 1876 senesinin 
son ayında, sultân Abdülhamîd hânın ta’dîl ve tasdîk etdiği (Dev-
let-i Osmâniyye Kanûn-i esâsîsi), ya’nî anayasası, 1334 [m. 1916] 
senesi (İlmiyye sâlnâmesi) ya’nî diyânet takvîmi başında yazılıdır. 
Bu Osmânlı anayasası 121 madde olup, bunlardan ba’zısı şöyle-
dir: 

Madde: 1 — Devlet-i Osmâniyye, Memâlik ve Kıta’ât-i hâdıra-
yı ve Eyâlât-i mümtâzeyi muhtevî ve yek-vücûd olmakla, hiçbir ze-
mânda, hiçbir sebeble tefrîk kabûl etmez. 

Madde: 3 — Saltanat-i seniyye-i Osmâniyye, hilâfet-i kübrâyı 
islâmiyyeyi hâiz olarak, sülâle-i Âl-i Osmândan üsûl-i kadîmesi 
vech ile ekber-i evlâda âiddir. Zât-i hazret-i pâdişâhî hîn-i cülûsla-
rında meclis-i umûmîde ve meclis müctemi’ değilse, ilk ictimâ’ında 
şer’ı şerîf ve kanûn-i esâsî ahkâmına ri’âyet ve vatan ve millete sa-
dâkat edeceğine yemîn eder. 

Madde: 4 — Zât-ı hazret-i pâdişâhî haseb-ül-hilâfe, dîn-i islâ-
mın hâmîsi ve bil-cümle tebe’a-yı Osmâniyyenin hükümdâr ve pâ-
dişâhıdır. 

Madde: 5 — Zât-i hazret-i pâdişâhînin nefs-i humâyûnu mu-
kaddes ve gayr-i mes’ûldür. 

Madde: 8 — Devlet-i Osmâniyye tabi’ıyyetinde bulunan efrâ-
dın cümlesine, herhangi din ve mezhebden olursa olsun, bilâistisnâ 
(Osmânlı) tâbir olunur. Osmânlı sıfatı, kanûnen mu’ayyen olan ah-
vâle göre istihsâl ve idâ’a edilir. 

Madde 10 — Hürriyyet-i şahsiyye her dürlü te’arruzdan, ma-
sûndur. Hiç kimse, şer’ ve kanûnun ta’yîn etdiği sebeb ve sûretden 
mâ’adâ bir behâne ile tevkîf ve mücâzât olunamaz. 

Madde: 11 — Devlet-i Osmâniyyenin dîni, Dîn-i islâmdır. Bu 
esâsı vikâye ile berâber, âsâyiş-i halkı ve âdâb-i umûmiyyeyi ihlâl 
etmemek şartı ile memâlik-i Osmâniyyede ma’ruf olan bil-cümle 
edyânın serbestîyi icrâsı ve cemâ’at-i muhtelifeye verilmiş olan 

– 369 – Eshâb-ı Kirâm - F:24 



imtiyâzât-i mezhebiyyenin kemâ-kân ceryânı devletin taht-ı himâ-
yetindedir. 

Madde: 21 — Herkes üsûlen mütesarrıf olduğu mal ve mülkden 
emîndir. Menâfi’i umûmiyye için lüzûmu sâbit olmadıkça ve kanû-
nu mûcibince değer-i behâsı peşin verilmedikçe, kimsenin tesarru-
funda olan mülk alınamaz. 

Madde: 118 — Kavânîn ve nizâmâtın tanzîminde, mu’âmelât-i 
nâsa evfak ve ihtiyâcât-i zemâna evfak ahkâm-i fıkhiyye ve hukû-
kıyye ile âdâb ve mu’âmelât esâs ittihâz kılınmalıdır. 

Madde: 120 — Devlet-i Osmâniyyenin temâmiyyet-i mülkiyye-
sini ihlâl ve şekl-i meşrûtiyyet ve hükûmeti tagyîr ve kanûn-i esâsî 
ahkâmı hilâfatında hareket ve anâsır-i Osmâniyyeyi siyâseten tef-
rîk etmek maksadlarından birine hâdim veyâ ahlâk ve âdâb-i umû-
miyyeye mugâyır cem’ıyyetler teşkîli memnûdur. 

Midhat pâşa şımarık sözlerle sultâna ve devlet adamlarına ha-
kâret etdiği için ve içki meclislerinde devlet esrârını fâş etdiği için 
ve şahsına bağlı (Millet askeri) nâmı ile husûsî asker toplaması gi-
bi kanûn dışı hareketlerinden dolayı, 1294 [m. 1877] Şubat ayın-
da sadâretden azl ve İtalyaya nefy olundu. 1295 [m. 1878] Şubat 
ayında da (Meclis-i Meb’ûsân) kapatılarak birinci meşrûtiyyete 
son verildi. Hakîkatda, Abdülhamîd hân, irâde-i seniyye ve Mec-
lis-i vükelâ (Bakanlar kurulu) karârı ile meclisi ta’tîle sevk etdi. 
Meşrûtiyyeti ve Anayasayı ilgâ etmedi. Meclisi ve bu Anayasayı 
ilgâ etmiş olsaydı belki de haklı ve isâbetli iş yapmış olurdu. Çün-
ki, bu Anayasa, rum, ermeni ve yehûdîleri meclise sokmuş, türk 
meb’ûsların sayısı yarıyı bulmamışdı. Ba’zı meb’ûslar, kendi dil-
lerinin de resmî dil olmasını istemiş, muhtâriyyet, bağımsızlık is-
teyenleri de olmuşdu. Alman büyük devlet adamı Bismark, mü-
şîr (Mareşal) Alî Nizâmî pâşaya: (Bir devlet, millet-i vâhideden 
mürekkeb olmadıkça, parlamentosunun fâidesinden ziyâde ma-
zarratı olur) demiş, millet meclisinin dağıtılmasını yerinde bul-
muşdur. 

Rus orduları, Yeşilköyde iken, 1295 [m. 1878] Mayıs ayında, 
şu’ûru avdet etmiş olan beşinci Murâdı tekrâr tahta çıkararak 
kendi de Sadr-ı a’zam olmak sevdâsı ile, gazeteci Alî Suâvî, Çı-
rağan serâyını basdı. Beşiktaş muhâfızı Hasân pâşa, asâsını Alî 
Suâvînin kafasına vurarak, onu ve sonra ihtilâlci Balkan göç-
menlerinden yirmiüçünü öldürdü. Darbe hareketi iki sâatda bas-
dırıldı. 

Osmânlı sultânları otuzaltı aded olup, onüçüncüsünde tavak-

– 370 –



 
 

kuf [duraklama], yirmincisinde inhitât [gerileme] devrleri başla-
mışdır. Otuzaltı sultânın ismleri aşağıdadır: 

Sıra
No: İsmi ve Babası Tevellüdü Cülûsu Vefâtı

1 Sultân Osmân bin Ertuğrul gâzî 656 699 [1299] 726 [1326] 
2 ” Orhan bin Osmân hân 687 726 [1326] 761 [1359] 
3 ” Murâd bin Orhân hân 726 761 [1359] 791 [1389] 
4 ” Bâyezîd bin Murâd hân 761 791 [1389] 805 [1403] 

Saltanatda onbir sene fâsıla olmuşdur. 
5 ” Muhammed bin Bâyezîd hân 790 816 [1413] 824 [1421] 
6 ” Murâd bin Muhammed hân 806 824 [1421] 855 [1451] 
7 ” Fâtih Muhammed bin Murâd hân 833 855 [1451] 886 [1481] 
8 ” Bâyezîd bin Muhammed hân 851 886 [1481] 918 [1512] 
9 ” Selîm bin Bâyezîd hân 872 918 [1512] 926 [1520] 
10 ” Süleymân bin Selîm hân 900 926 [1520] 974 [1566] 
11 ” Selîm bin Süleymân hân 929 974 [1566] 982 [1574] 
12 ” Murâd bin Selîm hân 953 982 [1574] 1003 [1595] 
13 ” Muhammed bin Murâd hân 974 1003 [1595] 1012 [1603] 
14 ” Ahmed bin Muhammed hân 998 1012 [1603] 1026 [1617] 
15 ” Mustafâ bin Muhammed hân 1000 1026 [1617] 
16 ” Osmân bin Ahmed hân 1013 1027 [1618] 1031 [1622] 
— ” Mustafâ bin Muhammed hân 1031 [1622] 1048 [1639] 
17 ” Murâd bin Ahmed hân 1020 1032 [1623] 1049 [1640] 
18 ” İbrâhîm bin Ahmed hân 1024 1049 [1640] 1058 [1648] 
19 ” Muhammed bin İbrâhîm hân 1051 1058 [1648] 1103 [1691] 
20 ” Süleymân bin İbrâhîm hân 1052 1099 [1687] 1102 [1691] 
21 ” Ahmed bin İbrâhîm hân 1053 1102 [1691] 1106 [1695] 
22 ” Mustafâ bin Muhammed hân 1074 1106 [1695] 1115 [1703] 
23 ” Ahmed bin Muhammed hân 1084 1115 [1703] 1149 [1736] 
24 ” Mahmûd bin Mustafâ hân 1108 1143 [1730] 1168 [1754] 
25 ” Osmân bin Mustafâ hân 1112 1168 [1754] 1171 [1757] 
26 ” Mustafâ bin Ahmed hân 1129 1171 [1757] 1187 [1773] 
27 ” Abdülhamîd bin Ahmed hân 1137 1187 [1773] 1203 [1789] 
28 ” Selîm bin Mustafâ hân 1175 1203 [1789] 1223 [1808] 
29 ” Mustafâ bin Abdülhamîd hân 1193 1222 [1807] 1223 [1808] 
30 ” Mahmûd bin Abdülhamîd hân 1199 1223 [1808] 1255 [1839] 
31 ” Abdülmecîd bin Mahmûd hân 1237 1255 [1839] 1277 [1861] 
32 ” Abdül’azîz bin Mahmûd hân 1245 1277 [1861] 1293 [1876] 
33 ” Murâd bin Abdülmecîd hân 1256 30 Mayıs 1876 1322 [1904] 
34 ” Abdülhamîd bin Abdülmecîd hân 

– 371 –



1258 [m. 1842] 1293 11 Şa’bân[1876 1 Eylül] 1336 [1918] 
35 ” Reşâd bin Abdülmecîd hân 1260 1327 [1909] 1336 [1918] 
36 ” Vâhideddîn bin Abdülmecîd hân1277 1336 [1918] 1344 [1926] 

Osmânlı devleti Avrupada Viyana ve Karpat dağlarına kadar 
yayıldı. Macaristan, Romanya, Basarabya, Kırım ve Asyada He-
medan ve Tebrîz ve Basra Körfezi, Ummân denizi sâhilleri ve Af-
rikada Sûdan, Büyük sahra, Libya, Tunus, Cezâyir ele geçdi. 

Devletin kurulması ve genişlemesi harb ile olduğu için, harb 
sanâyi’inde çok ileri gidildi. Avrupada ateşli silâhları ilk olarak 
Osmânlılar kullandı. Hicretin dokuzuncu ve onuncu asrlarında 
Osmânlı fen adamlarının yapdıkları toplar ve koruganlar, Avru-
pada harb tekniğinin başlamasında numûne oldu. Şimdi, Midilli, 
İstanbul buğazı ve Van istihkâmlarında (Mustafâ ustanın yapısı-
dır) ve (Alî ustanın yâdigârıdır) damgaları bulunan büyük toplar 
turistleri hayrete düşürüyorlar. Bu topların İstanbuldan Bağdâd, 
Van gibi uzak yerlere nasıl götürüldüklerine akl erdirilememek-
dedir. Fâtih sultân Muhammedin İstanbulu almak için dökdür-
düğü büyük topları (Sarıca) isminde bir türk mühendisi ile (Ur-
ban) isminde bir macar döküm ustası yapmışdır. Dinamit de ilk 
olarak Fâtih tarafından kullanılmışdır. Gedik Ahmed pâşa, İtal-
yada Otrantoyu alınca güzel kal’a yapdırdı. İtalyanlar bu kal’ayı 
gördükleri zemân hayrân oldular. Harblerde böyle istihkâmlar 
yapmağa başladılar. Îrân seferlerinde yüzellibin kişilik orduların 
sevk ve idâresinin büyük bilgi ve mehârete muhtâc olduğu şüb-
hesizdir. Böylece Osmânlı imperatorluğu, o zemân, Avrupada 
en ileri devlet olmuşdu. Mi’marlıkdaki üstünlüğün şâhidleri, bü-
yük câmi’ler ve medreselerdir. Fâtih câmi’ini yapan Mi’mar İlyâ-
sın, Bâyezîd câmi’ini yapan Mi’mar Kemâleddînin ve Süleymâ-
niye ve Şahzâde câmi’lerini yapan Mi’mar Sinânın ve dahâ nice 
mi’marların büyük üstâd olduklarını eserleri göstermekdedir. 
Bursada Çelebî Sultân Muhammed câmi’inde ve türbesinde 
olan çok kıymetli çinileri (Deli Mehmed usta) yapmışdır. Bunla-
rın ba’zılarında (Ameli Muhammed Mecnûn) imzâsı hâlâ görül-
mekdedir. Hindistân pâdişâhı Hümâyûn şâh, sultân Süleymân-
dan inşâ’ât ustaları istemiş, Mi’mar Sinânın şâkirdlerinden Mû-
sâ usta gönderilerek Hindistânda Osmânlı inşa’âtı üzere büyük 
ve mükemmel binâlar yapılmışdır. Osmânlı medreselerinde 
okutulmuş olan fizik, matematik ve astronomi derslerinin kitâb-
ları ve harb sanayi’ine âid yazılar Süleymâniye kitâblığında hâlâ 
mevcûddur. 

Osmânlılarda zirâ’at ve ticâret de çok ilerlemişdi. Her konuda 

– 372 –



iş bölümü yapılmış, bütün millet kendi işinde arı gibi çalışıyordu. 
Millet, servet ve refâh içinde yaşıyor, din kardeşi olarak sevişiliyor, 
devlet re’îsi ya’nî pâdişâhlar, Peygamber vekîli olarak biliniyor, 
Ona itâ’at etmek büyük ibâdet sayılıyordu. 

Osmânlılarda isyân, ihtilâl, devrim gibi şeyler kimsenin aklına 
gelmiyordu. Din düşmânlarının, haçlıların, yehûdîlerin, masonla-
rın, şî’î ve vehhâbî gibi Ehl-i sünnet düşmânlarının, yurt dışından 
yapdıkları kışkırtmalarla çıkardıkları Samavneli oğlu Bedreddîn, 
Celâlî, Hurûfî ayaklanmaları, milletin güç birliği ile az zemânda 
basdırılmışdır. Fâtih sultân Muhammed, Uzun Hasen isyânını 
basdırmağa giden askere yüz yük akça hediyye etmişdi ki, altı mil-
yon altın lira demekdir. Sultân Süleymân zemânında bir dirhem, 
ya’nî yaklaşık üçbuçuk gram gümüşden üç akça basılırdı. Bir ak-
çada yaklaşık bir gram gümüş vardı. Sonraları gümüş mikdârı 
azaltıldı. Sultân Süleymân zemânında Mekke kâdılığı ihdâs edildi. 
Sinân pâşanın Yemen seferinden sonra, Cidde gümrüğü gelirleri-
nin yarısı Mekke şerîflerine bağışlandı. Dahâ sonra, (Hicâz beğler 
beği) isminde vâlîlik yapıldı. Her sene hac zemânında, halîfeler ta-
rafından Mekke şerîflerine ve oradaki ilm adamlarına (Surre-i 
Hümâyûn) denilen hediyyeler gönderilirdi. Kırım hânları kendile-
ri para basdırır ve Cum’a hutbelerinde Osmânlı halîfelerine düâ 
ederdi. Kırkbin askerleri olup Moskovaya kadar ilerlemişler, Rus-
lardan vergi almışlardı. 728 [m.1328] senesinde Bursada altun pa-
ra basıldı. Hicretin 797 [m. 1394] senesinde Anadolu hisârı kal’ası 
yapıldı. 

922 [m. 1516] senesinde İstanbulda tersâne kuruldu. O zemâ-
nın en büyük gemileri yapıldı. 932 [m. 1526] de sultân Süleymân, 
Fransayı, himâyesi altına aldı. Haliçde yapılan Osmânlı donanma-
sı 945 [m. 1539] de Avrupa devletleri birleşik donanmasına gâlib 
geldi. 967 [m. 1559] de Malta açıklarında haçlı donanması yok 
edildi. 987 [m. 1578] de Takıyyüddîn efendinin başkanlığındaki 
hey’et, yıldızları tetkîk ve Logaritma cedvelleri ile hesâb yapdı. 
1067 [m. 1656] de Osmânlı donanması Venedik donanmasını mağ-
lûb etdi. 1135 [m. 1722] de Üsküdârda Osmânlı matba’ası kurul-
du. 1205 [m. 1791] de Deniz harb okulu kuruldu. 1242 [m. 1826] 
de Osmânlı tıp fakültesi kuruldu. 1253 [m. 1837] de Unkapanında 
Mahmûdiyye köprüsü, 1254 [m. 1838] de karantina yapıldı. 1260 
[m. 1843] da Karaköy ile Eminönü arasında Mecîdiyye köprüsü 
yapıldı. 1268 [m. 1851] de, (Şirket-i Hayriyye) isminde boğaziçi 
vapurları işletmesi kuruldu. 1272 [m. 1855] de İstanbul ile Varna 
arasında deniz altı telgraf hattı yapıldı. 1279 [m. 1863] da Basra ile 
Karaşi arasında telgraf hattı yapıldı. 1284 [m. 1868] de Sultânî lise-

– 373 –



leri, 1285 [m. 1869] de san’at okulları, 1287 [m. 1871] de orman ve 
ma’denler mektebi, 1288 [m. 1872] de İstanbul tramvay ve itfâiyye 
alayı, 1290 [m. 1873] da İzmid demiryolu ve Galata tüneli yapıldı. 
İkinci Abdülhamîd hânın yapdığı sayısız hizmetlerinden bir kısmı 
9. cu maddedeki isminde yazılıdır. Bu arada Osmânlı donanmasını 
en modern vâsıtalarla yeniledi. İngiltereden sonra Avrupada ikin-
ci derecede oldu. 

1310 [m. 1892] senesi sâlnâme-i Bahrî, ya’nî takvîmi, Osmânlı 
donanmasını uzun anlatmakdadır. 175. ci sahîfesinde, 18 aded zırh-
lı harb gemisinden herbirinin ismi, tonilatosu, tûlü, arzı, zırh kalın-
lığı, çekdiği su mikdârı, pervâne adedi, makinanın beygir kuvveti, 
ateşli silâhları, torpido kovanı, vazîfeye başladığı târîh, sür’ati ve 
aldığı kömür mikdârları yazılıdır. Meselâ, Hamîdiyye fırkateyn 
harb gemisi için bunların: 6700,292 kadem, 9 fus ve 55 kadem, 7 
fus, 10 fus ve 24 kadem, 1 pervâne, 6800 beygir kuvveti, 10 ve 15 
cm.lik 4 Krup ve bir 300 librelik ağızdan dolma ve 6 Armstrong ve 
7 küçük top ve 1 Nordenfeld ve 1 Roket, 2 torpido kovanı bulun-
duğu, 1301 [m. 1883] de vazîfeye başladığı, sür’atinin 13 mil oldu-
ğu, 600 ton kömür aldığı bildirilmekdedir. Zırhsız harb gemisi 40 
adet, torpido stimbotu, birinci sınıf 13, ikinci sınıf 7, üçüncü sınıf 1, 
tahtelbahr [deniz altı] 2 dir. Bunlarda çalışan yüzlerce deniz suba-
yının rütbeleri ve ismleri de yazılıdır. 

Haydar Pâşa tıb fakültesi, Viyana tıb fakültesinden sonra Av-
rupada en ileri idi. Her bölümün laboratuvarları en yeni âlet ve 
makinalarla techîz edilmişdi. 1931 senesinde, bu fakültede okuyan-
lar, Histoloji laboratuvarında her talebe için birer mikroskop bu-
lunduğunu, her mikroskop üzerinde sultân Abdülhamîd hânın tuğ-
rası, ya’nî ismi oyma olarak yazılı olduğunu söylemişlerdir. Avru-
padan getirilen seçme profesörlerin yetişdirdikleri asistan ve do-
çentler ve hocalar, gençlere en modern tıb bilgilerini veriyorlar. 
Değerli mütehassıslar yetişiyordu. 

Kolağası kimyâger Cevâd Tahsin beğin 1321 de (Mekteb-i tıb-
biyyeyi şâhâne matba’ası)nda basdırdığı kimyâ kitâbı, bugünkü ye-
ni bilgileri ve analiz usûllerini bütün incelikleriyle yazmakdadır. 
Miralay Mehmed Şâkir beğin 1319 da basılan (Dürûs-i Hayât-i Be-
şeriyye) kitâbındaki, modern tıb bilgilerini görenler ve tıb fakülte-
sinde hijyen profesörü Muhammed Fahri beğin 1324 de basılan 
(İt’âm ve Tağdiyye) kitâbındaki tıb bilgilerini okuyanlar ve tıb fa-
kültesinde kimyâ muallimi olan tabib kolağası Vasil Neun beğin 
1312 de basılan (İlm-i Kimyâyı Tıbbî) kitâbını ve yine o sene 
Mısrda basılan (Hulâsatül Kavl fî tahlîlil-bevl) kitâbını okuyanlar 
ve mekteb-i tıbbiyyeyi şâhâne botanik muallimi tabib Şerefeddîn 

– 374 –



beğin 1305 senesinden beri talebenin ellerinden düşmeyen (ilm-i 
nebâtât) kitâbını okuyanlar ve mekteb-i mülkiyeyi şâhâne ve hen-
dese-hâne fizik muallimi Sâlih Zeki beğin (Hikmet-i tabî’iyye) ki-
tâbını ve bunlar gibi nice kıymetli kitâbları görenler, Sultân ikinci 
Abdülhamîd hân zemânında çok değerli mütehassıs doktorların ve 
fen adamlarının yetişdirildiğini tasdîka mecbûr kalmakdadır. 

Osmânlı sultânları, ilme, fenne bu kadar ehemmiyyet vererek, 
kıymetli mütehassıslar yetişdirdikleri ve eserler meydâna gelmesi-
ne vesîle oldukları gibi, islâmiyyete hizmetde de, Abbâsî ve Eme-
vî ve diğer islâm devletlerini geçmiş, bu çalışmaları ile de târîhde 
şan ve şöhret bırakmışlardır. Yavuz Sultân Selîm hân, Kâ’benin 
içini süpürmeğe mahsus olan süpürgelerden birisi getirildikde, sü-
pürgeyi bir taç gibi kaldırarak başına koymuşdur. Kendinden son-
ra gelen sultânların taçlarına koydukları süpürge işâreti buradan 
gelmekdedir. Kânûnî Sultân Süleymân, Arafat meydânındaki tı-
kanmış olan su yollarını açarak Arafatı ve Mekkeyi suya kavuşdur-
du. İkinci Abdülhamîd hân, bu su yollarını yeniden temizleyerek 
ve genişleterek hâcıları suya doyurdu. Medînedeki Ayn-ı zerkayı 
Abdülmecîd hân ta’mîr ve tevsi’ eyledi. Vehhâbîler, Mekkede, 
Medînede, hiçbir kâfirin ve zâlimin yapamayacağı vahşet ile Ehl-i 
sünnet müslimânları kılıçdan geçirip, Selefden yâdigâr kalmış olan 
bütün türbeleri, câmi’leri, ziyâret mahallerini yıkdılar. Mukaddes 
makâmları ve kabristânları çöle çevirdiler. İkinci Sultân Mahmûd 
hân, vehhâbî eşkiyasını def’ ve tard etdikden sonra, bütün bu eser-
leri yeniden inşâ ve ihyâ eyledi. 1235 [m. 1819] senesinde Hücre-i 
Se’âdete hediyye etdiği şamdanla birlikde gönderdiği aşağıdaki ya-
zı, Osmânlı sultânlarının Resûlullaha olan hürmet ve muhabbetle-
rinin bir vesîkasıdır: 

Şâmdan ihdâya eyledim cüret yâ Resûlallah!
Murâdımdır Ulyâya hizmet, yâ Resûlallah!

Değildir ravdaya şâyeste, destâviz-i nâçizim,
Kabûl eyle, kıl ihsân ve inâyet, yâ Resûlallah!

Kimim var hazretinden gayrı, hâlim eyleyem i’lâm, 
Cenâbındandır ihsân ve mürüvvet, yâ Resûlallah! 

Dahîlek, el-emân, sad el-emân, dergâhına düşdüm, 
Terahhüm kıl, bana eyle şefâ’at yâ Resûlallah! 

Dü-âlemde kıl istishâb hân-ı Mahmûd-i adlîyi, 
Senindir evvel ve âhırda devlet yâ Resûlallah! 

– 375 –



Mısır ve Yanya ve Mora gibi vilâyetlerin isyânı ve yeniçerilerin 
kazan kaldırmaları ve yok edilmeleri ve Rus ordularının saldırma-
ları sırasında Sultân Mahmud hân, Mekke ve Medîneyi ancak 
ta’mîr edebilmiş, kendisinden sonra oğlu Abdülmecîd hân, bunla-
rı tezyîn için şaşılacak bir himmet ve gayret göstermişdir. Hucre-i 
nebeviyyeye döşenmek üzere gönderdiği Kâşî tuğlalar altına ken-
di el yazısı ile kendi ismini zelîlâne ve hakîrâne yazmışdır. Hele 
Bâbüsselâm kemerine yazılmak üzere hâzırlanan yazıdaki şâhâne 
kelimeleri kabûl etmeyerek, iki cihânın saltanatı Resûlullaha mah-
sûsdur, demişdir. 

Sultân ikinci Abdülhamîd hânın bu mubârek beldelere ve bun-
ların şefâ’at sâhibi efendisine yapdığı hürmet ve hizmetler, önceki-
lerin hizmetlerini kat-kat aşmışdır. İhsânları ve hizmetleri yalnız 
Ümerâya ve Ülemâya ve makâmlara mahsûs kalmamış, ehâlînin 
ve fakîrlerin hepsine ulaşmışdır. Mescid-i harâmı gözleri kamaşdı-
racak derecede ta’mîr ve tezyîn etmiş, Hadîce-tül Kübrânın türbe-
sini ve Mevlidin-Nebî ile Mevlid-i Fâtıma olan binâları, benzeri ol-
mayacak şeklde ihyâ etmiş, Minâ şehrini su şebekeleri ile doldur-
muşdur. Seyyid Ahmed Rıfâînin ve diğer Velîlerin türbelerini fev-
kal’âde bir himmet ile ta’mîr etmişdir. Mekkede Gayretiyye ve 
Hamîdiyye piyâde kışlalarıyla, topçu kışlası ve hükûmet konağı 
yapdırmışdır. Osmânlı halîfelerinin herbirinin (Hâdimülhare-
meyn) olduklarını, eserleri bütün dünyâya i’lân etmekdedir. Veh-
hâbî eşkiyâları, Haremeyn-i şerîfeyni tekrâr ele geçirdikden sonra, 
bu behâ biçilemiyen târihî eserleri, güzel san’atları, sinsice yok et-
mekde, böylece bozuk inançları ile ve barbarca saldırıları ile islâ-
miyyeti içerden yıkmakdadırlar. 

Sultân ikinci Abdülhamîd hân memleketin her köşesinde aynı 
şekl ve değerde liseler yapdırdı. 1950 senesinde Bursa askerî lise-
sinin kumandanı, Bursa erkek lisesini ziyârete gitmişdi. Lise mü-
dîri kimyâger Rıfat beğe, (okulun en iyi odasını kendinize ayırmış-
sınız. Böyle haksızlık olur mu?) dedi. Rıfat beğ, (Bu mektebin her 
odası böyle güzel, havadar ve hoşdur. Ben Manastırda bu binâda 
okudum. Sultân Abdülhamîd hân, büyük şehrlerde hep aynı binâ-
ları, aynı güzellikle ve aynı metânet ile yapdırmışdır. Bu binânın 
ta’mîre ihtiyâcı hiç olmadı. Hâlbuki, karşımızda geçen sene yapı-
lan ticâret lisesinin bu sene dıvarları çatladı. Şimdi ta’mîr ediliyor) 
dedi, târihî birçok bilgiler verdi. Ankarada, Yenişehr istasyonun-
daki kayaların üstünde (Ankara lisesi) de Bursadaki lisenin aynı 
idi. 

Ankara vâlîlerinden Âbidîn pâşa, Elmadağından Ankaraya 
tatlı su getirmek için halkdan para toplamışdı. İşe başlamak için 

– 376 –



halîfeden izn istedi. İkinci Abdülhamîd hân, vâlîye gönderdiği ce-
vâbda, (Susuzlara su vermek çok sevâbdır. Dînimizin emrlerinden 
biridir. Bu vazîfe ve şeref bana âiddir. Topladığın paraların hepsi-
ni sâhiblerine geri ver. Bütün masrafı hazîne-i şâhânemden olmak 
üzere hemen işe başla. Milletimi iyi suya kavuşdur!) dedi. Az ze-
mân içinde Ankaralılar tatlı suya kavuşduruldu. 

Sultân ikinci Abdülhamîd hânın Osmânlı devletini her bakım-
dan ilerletmesi, güçlendirmesi, islâm düşmânlarının ve en başta 
İngilizlerin harekete geçmesine sebeb oldu. 1308 [m. 1890] sene-
sinde politik ve masonik feâliyete geçdiler. Birkaç harbiye ve tıb-
biye talebesi tarafından (İttihâd ve terakkî cem’iyyeti) kuruldu. 
Yedi sene sonra, haber alınarak dağıtıldı. Birkaç üyesi Parisde ça-
lışmalarına devâm etdi. Halîfe, mit başkanı Orgeneral Ahmed Ce-
lâleddîn pâşayı Parise gönderdi. Nasîhatleri te’sîr ederek üyeler-
den çoğu tevbe etdiler. Ancak Ahmed Rızâ beğ ve birkaç arkada-
şı nasîhat dinlemediler. Haçlı kuvvetler tarafından yağdırılan pa-
ralarla daldıkları lüks hayâtdan, kadınlı, içkili sefâhet âleminden 
ayrılmak istemediler. Hele Ahmed Rızâ beğ, parlamento başkan-
lığına getirileceği va’dinin sevinci ve serhoşluğu içinde, türk düş-
mânlarının kuklası hâline gelmişdi. Halîfeye karşı basın propa-
gandasına başladılar. 1326 [m. 1908] senesinde ikinci meşrûtiyye-
tin i’lânına ve bir sene sonra da, Halîfenin tahtdan indirilmesine 
sebeb oldular. Sonradan arkadaşları, bunu kıskanarak kendisini 
Millet meclisi başkanlığından atdılar. Onların düşmânı hâline gel-
di. Cumhuriyet gazetesinde, yayınlanan hâtırâtında, vaktiyle küfr-
ler etdiği ikinci Abdülhamîd hânı, överek ve pişmân olduğunu bil-
direrek öldü. 

Aynı hâl, sultân ikinci Abdülhamîd hânı, tahtdan indiren Tâlat, 
Enver ve Cemâl pâşalarda da tecellî etdi. Onun büyüklüğünü an-
layamadıklarını i’tirâf edip, hayâtlarını hüsrânla bitirdiler. 1326 [m. 
1908] senesinde devlet idâresini ellerine geçiren gençler, câhil, tec-
rübesiz, dünyâ ve memleket şartlarından gâfil, gözü kapalı adam-
lardı. Kimi, telgraf memûru iken başbakan oldu. Kimi yarbay iken 
otuzüç yaşında harbiye nâzırı ve başkumandan vekîli, kimi jandar-
ma teğmeni iken dâhiliye nâzırı oldu. İttihâd ve terakkîcilerin zulm 
ve işkencelerinin ve bunun kanlı olmasının, sultân Abdülhamîd 
devrini aratmış olduğunda bütün târîhciler birleşmekdedirler. İtti-
hâd ve terakkî cem’iyyeti, Türkiyede kötü bir particilik hayâtının 
başlamasına, bölücülüğe yol açdı. Particiler, birbirlerine düşmân 
gibi oldular. Bu yüzden balkan harbi ve birinci cihân harbi gayb 
edildi. Nihâyet imperatorluk parçalandı. 

Sultân ikinci Abdülhamîd hânın tahtdan indirilmesi ile din işle-

– 377 –



rine de fesâd karışdı. İttihâd ve terakkî fırkasına kaydlı olan câhil-
ler, hattâ masonlar, din işlerinde yüksek mevki’lere getirildi. İlk iş 
olarak, sultân Abdülhamîd hânın son şeyh-ül-islâmı Muhammed 
Ziyâ-üd-dîn efendi, vazîfesinden alındı. Bu yüksek makama 1328 
[m. 1910] da Mûsâ Kâzım efendi getirildi. Bu zât, koyu ittihâdcı ve 
mason idi. Bunun gibi, islâmiyyete uymıyan hareketlerinden ve sa-
pık yazılarından dolayı ikinci Abdülhamîd hân tarafından nefy 
edilmiş, Iraka ve Fizana sürülmüş olan bölücü kimseler, İstanbula 
getirilip, kendilerine din işlerinde vazîfeler verildi. Bu câhil ve par-
tizan kimseler, bozuk, sapık din kitâblarının yazılmasına, yayılma-
sına, önayak oldular. Abdülhamîd hân zemânında yazılan din ki-
tâbları, bir ilm hey’eti tarafından tedkîk edilirdi. Tasdîk edilip, izn 
verilenler basdırıldı. Böylece, o târîhlerde basılan din kitâblarına 
güvenilir. 1327 [m. 1909] den sonra din kitâbları salâhiyyetli âlim-
ler tarafından kontrol edilmez oldu. Bu kitâblardan, ancak vesîka-
lar vererek, yazılanlara güvenilir. Ne oldukları belirsiz kimselerin 
ve şî’îlere, vehhâbîlere satılmış olan mezhebsiz din adamlarının 
yazdıkları bozuk kitâbları okuyan müslimân yavruları, temiz genç-
ler, dîni yanlış öğrendiler. Böyle câhil yetişdirilen müslimânlardan 
ba’zıları, siyâset canbazlarının tuzaklarına düşdüler. Kendi partile-
rinden olmıyanlara kâfir diyecek kadar taşkınlık yapanları oldu. 
Müslimânlar arasındaki bu fitne, islâm düşmânlarının işlerine yara-
dı. İngilizlerin (İslâmiyyeti yok etmek) plânlarının gerçekleşmesini 
kolaylaşdırdı. (Kıyâmet ve Âhiret), 365.ci sahîfeye bakınız! İşte bu-
nun için, Allahü teâlâ, müslimânların bölünmelerini yasak etmiş, 
kardeş olduklarını bildirmiş, sevişmelerini, vatan düşmânlarına 
karşı birleşerek kuvvetli olmalarını emr etmişdir. (Birleşmemiz kâ-
firleri korkutur ve Allahın yardım etmesine sebeb olur. Tefrikaya 
düşmemiz kâfirleri sevindirir ve Allahın gadabına uğramamıza se-
beb olur) nasîhati, her müslimânın kalbine işlenmiş olmalıdır. 

193 — ÖMER BİN ABDÜL’AZÎZ: Emevî halîfelerinin seki-
zincisidir. Mervânın torunudur. Vâldesi Ümmü Âsım bint-i Âsım 
bin Ömer-ül Hattâbdır. 60 da ya’nî hazret-i Mu’âviyenin vefâtı yı-
lında Medînede tevellüd etdi. Babası Mısr vâlisi olunca, Mısra git-
diler. Oğlunu Medîneye tahsîle gönderdi. Enes bin Mâlik, Abdül-
lah bin Ca’fer Tayyâr ve Sa’îd bin Müseyyeb ve başka zâtlardan 
ders aldı. Babası ölünce amcası olan halîfe Abdülmelik bunu Şâma 
getirdi. Kızı Fâtımayı buna verdi. 99 da amcası oğlu Süleymân ve-
fât edince halîfe oldu. Çok âdil idi. İkinci Ömer denmeğe lâyık idi. 
Hazret-i Mu’âviyenin vefâtından sonra hutbelerde Ehl-i beyte 
la’net okumak âdet olmuşdu. Halîfe olunca, ilk iş olarak bu âdeti 
kaldırdı. Ehl-i beyte çok saygı gösterir ve yardım yapardı. 101 [m. 

– 378 –



720] de kırkbir yaşında iken kölesi tarafından zehrlendi. Beyâz, in-
ce ve nâzik yüzlü, za’îf, güzel sakallı, tatlı ve sevimli idi. Biniciliğe 
çok meraklı idi. Enes bin Mâlik “radıyallahü anh” buyurdu ki, 
imâmlık yapmakda, Resûlullah efendimize Ömer bin Abdül’azîz-
den dahâ çok benziyen kimse görmedim. Malatya şehrini rumlar-
dan, yüzbin esîr karşılığı satın aldı. İbnülcevzî, bunun hayâtını, bü-
yük bir cild hâlinde yazmışdır “rahime-hullahü teâlâ”. 10, 31, 34, 
37, 130, 189, 200, 211, 227, 260. 

194 — ÖMER BİN HATTÂB: Eshâb-ı kirâmın en büyükle-
rinden, Aşere-i mübeşşeredendir. Resûlullahın ikinci halîfesidir. 
Dokuzuncu dedesi olan Kâ’b, Resûlullahın yedinci babasıdır. An-
nesi Hanteme bint-i Hişâm, Ebû Cehlin kız kardeşi idi. Hicretden 
kırk sene önce tevellüd etdi. Kureyşin büyüklerinden idi. Çok gü-
zel konuşurdu. Önce Resûlullaha düşmân idi. Bi’setin ya’nî Resû-
lullaha, Peygamber olduğu bildirildiği günün altıncı yılında, Resû-
lullahın amcası hazret-i Hamza îmâna gelince, müslimânlar çok 
kuvvetlendi. Çok sevindiler. Bu iş Kureyş kâfirlerine güç geldi. 
İleri gelenleri toplandılar. (Muhammedin adamları çoğalıyor. Bu-
nu önlemeğe çâre bulalım) dediler. Herbiri birşey söyledi. Ebû 
Cehl (Muhammedi öldürmekden başka çâre yokdur. Bunu yapa-
na, şu kadar deve, bu kadar da altun veririm) dedi. Ömer bin Hat-
tâb yerinden fırladı. (Bu işi, Hattâb oğlundan başka yapacak yok-
dur) dedi. Ömeri alkışladılar. (Haydi Hattâb oğlu! Görelim seni) 
dediler. Ömer kılıncını çekerek yola düşdü. Nu’aym bin Abdülla-
ha rastladı. (Bu şiddet, bu hiddetle nereye yâ Ömer?) dedi. O da, 
(Millet arasına ikilik sokan, kardeşi kardeşe düşmân eden Mu-
hammedi öldürmeğe gidiyorum) dedi. (Yâ Ömer! Güç bir işe gi-
diyorsun. Onun Eshâbı, çevresinde, pervâne gibi dolaşıyor. Ona 
bir şey olmasın diye titreşiyorlar. Ona yaklaşmak çok zordur. Onu 
öldürsen bile Abdülmuttalib oğullarının elinden yakanı nasıl kur-
tarabilirsin?) dedi. Ömer, bu sözlere çok kızdı. (Yoksa, sen de mi 
onlardan oldun? Önce senin işini bitireyim) diye, kılınca sarıldı. 
(Yâ Ömer! Beni bırak! Kardeşin Fâtıma ile, zevci Sa’îd bin Zey-
de git ki, ikisi de müslimân oldu), dedi. Ömer, onların müslimân 
olduğuna inanmadı. (Eğer inanmazsan, git sor! Anlarsın) dedi. 
Ömer şaşaladı. Bu işi başarırsa, din ayrılığı ortadan kalkacak, fe-
kat arabların âdeti olan kan da’vâsı hâsıl olacakdı. Kureyş ikiye 
bölünecek. Birbiri ile çarpışacakdı. Böylece, değil yalnız Ömer, 
bütün Hattâb oğulları öldürülecekdi. Fekat Ömer, çok kuvvetli, 
cesûr ve öfkeli olduğundan bunları düşünememişdi. Kardeşini 
merak edip hemen evlerine gitdi. O anlarda (Tâhâ) sûresi yeni 
gelmiş, Sa’îd ile Fâtıma, bunu yazdırıp, Habbâb bin Eret adındaki 

– 379 –



sahâbîyi evlerine getirmiş, okuyorlardı. Ömer, kapıdan bunların
sesini duydu. Kapıyı çok sert çaldı. Ömeri, kılınc belinde, kızgın 
görünce, yazıyı sakladılar. Habbâbı gizlediler. Sonra kapıyı açdı-
lar. İçeri girince (Ne okuyordunuz?) dedi. Sa’îd (Birşey yok) dedi. 
Ömerin kızması artarak, (İşitdiğim doğru imiş. Siz de, onun sihri-
ne aldanmışsınız), dedi. Sa’îdi yakasından tutup, yere atdı. Fâtıma 
kurtarayım derken, onun yüzüne de öfkeli bir tokat indirdi. Yü-
zünden kan akdı. Ömer kanı görünce, kardeşine acıdı. Biraz sen-
deledi. Fâtımanın canı yandı. Kana boyandı ise de, îmân kuvveti,
kendisini harekete getirip, Allahü teâlâya sığınarak, (Yâ Ömer! 
Niçin Allahdan utanmazsın? Âyetler ve mu’cizeler ile gönderdiği 
Peygambere inanmazsın? İşte ben ve zevcim, müslimân olmakla 
şereflendik. Başımızı kessen, bundan dönmeyiz) dedi ve kelime-i
şehâdeti okudu. Ömer, ne yapacağını şaşırdı. Yere oturdu. Yumu-
şak sesle, (Hele şu okuduğunuz kitâbı çıkarınız) dedi. Fâtıma ge-
tirdi. Ömere verdi. Ömer, güzel okuma bilirdi. Tâhâ sûresini oku-
mağa başladı. Kur’ân-ı kerîmin fesâhatı, belâgatı, ma’nâları ve üs-
tünlükleri kalbini çok yumuşatdı. (Göklerde ve yer yüzünde ve 
bunların arasında ve toprağın altındaki şeyler hep Onundur) âye-
tini okuyunca, derin düşünceye daldı. (Yâ Fâtıma! Bu bitmez tü-
kenmez varlıklar, hep sizin tapdığınız Allahın mıdır?) dedi. Karde-
şi (Evet, öyle ya! Şübhe mi var?) dedi. (Yâ Fâtıma! Bizim binbeş-
yüz kadar altundan, gümüşden, tunçdan, taşdan oymalı, süslü hey-
kellerimiz var. Hiçbirinin, yeryüzünde birşeyi yok!) diyerek, şaş-
kınlığı artdı. Biraz dahâ okudu. (Ondan başkasına tapılmaz, bel 
bağlanmaz. Herşey, ancak Ondan beklenir. En güzel ismler 
Onundur) âyetini düşündü. (Hakîkaten, ne kadar doğru) dedi. 
Habbâb bu sözü işitince, yerinden fırladı. Tekbîr getirdikden son-
ra, (Müjde yâ Ömer! Resûlullah Allahü teâlâya düâ ederek, (Yâ
Rabbî! Bu dîni, Ebû Cehl ile yâhud Ömer ile kuvvetlendir) buyur-
du. İşte bu devlet, bu se’âdet sana nasîb oldu) dedi. Bu âyet-i ke-
rîme ve bu düâ, Ömerin kalbindeki düşmânlığı sildi, süpürdü. He-
men, (Resûlullah nerede?) dedi. Kalbinde, Resûlullah sevgisi yan-
mağa başladı. O gün, Resûl-i ekrem “sallallahü aleyhi ve sellem” 
Safâ tepesi yanında, Erkamın evinde Eshâbına nasîhat veriyordu. 
Eshâb-ı kirâm toplanmış, Onun nûrlu cemâlini görmekle, tatlı 
te’sîrli sözlerini işitmekle kalblerini cilâlıyor, rûhlarını ferâhlatı-
yorlardı. Sonsuz lezzet, zevk ve neş’e içinde hâlden hâle dönüyor-
lardı. Ömeri buraya getirdiler. Ömerin kılıncla geldiği görüldü.
Ömer heybetli, kuvvetli olduğundan, Eshâb-ı kirâm, Resûlullahın 
etrâfını sardı. Hazret-i Hamza (Ömerden çekinecek ne var, iyilik 
ile geldi ise, hoş geldi. Yoksa o kılıncını çekmeden, ben onun ba-
şını yere düşürürüm) derken, Resûlullah (Yol verin, içeri gelsin!) 

– 380 –



buyurdu. Biri sağında, biri solunda, ötekiler tetikde olarak içeri 
girdi. Cebrâîl “aleyhisselâm”, dahâ önce, Ömerin îmân etdiğini, 
yolda olduğunu haber vermişdi. Resûlullah, Ömeri tebessüm bu-
yurarak karşıladı ve (Bırakınız, yanından ayrılınız) buyurdu. Bı-
rakdılar. Resûlullahın önünde diz çökdü. Resûlullah, Ömerin ko-
lundan tutup, (Îmâna gel yâ Ömer!) buyurdu. O da temiz kalb ile 
kelime-i şehâdeti söyledi. Eshâb-ı kirâm, sevinçlerinden yüksek 
sesle tekbîr getirdi. O zemâna kadar gizli îmâna gelirlerdi. Hazret-i 
Hamzanın ve üç gün sonra hazret-i Ömerin müslimân olması ile, 
müslimânlar kuvvetlendi. Ömer “radıyallahü anh” (Kardeşlerimiz 
ne kadardır?) dedi. (Seninle kırk olduk) dediler. (Öyle ise, ne du-
ruyoruz? Haydi çıkalım, Harem-i şerîfe gidelim. Açıkça okuya-
lım!) dedi. Resûlullah kabûl buyurdu. Önde Ömer, sonra Alî, on-
dan sonra Resûlullah, sağında Ebû Bekr, solunda Hamza, arkasın-
da öteki Sahâbîler yürüyerek Harem-i şerîfe gitdiler. Kureyşin ile-
ri gelenleri, orada Ömerden müjde bekliyorlardı. Ömer Muham-
medîleri toplamış getiriyor dediler. Sevindiler. Ebû Cehl, zekî, cin 
fikrli olduğundan, bu gelişi beğenmedi. İleri varıp (Yâ Ömer! Bu 
ne?) dedi. Hazret-i Ömer hiç aldırış etmeden (Eşhedü en lâ ilâhe 
illallah ve eşhedü enne Muhammeden resûlullah) dedi. Ebû Cehl, 
ne diyeceğini şaşırdı. Dona kaldı. Hazret-i Ömer “radıyallahü 
anh” bunlara dönerek, (Beni bilen bilir. Bilmiyen bilsin ki, Hattâb 
oğlu Ömerim. Karısını dul, çocuklarını yetim bırakmak istiyen, ye-
rinden kıpırdasın!) dedi. Hepsi geriye çekilip dağıldılar. Ehl-i is-
lâm, Harem-i şerîfde saf olup, yüksek sesle tekbîr aldı. İlk olarak 
meydânda nemâz kıldılar. Hazret-i Ömer, o günden sonra, dayısı 
Ebû Cehle ve kâfirlerin ileri gelenlerine meydân okudu. 

Eshâb-ı kirâm, Medîneye gizli hicret etmişdi. Ömer “radıyallahü 
anh” silâhlarını kuşanarak, açıkca hicret etdi. Medîneye dahâ önce 
varıp, Resûlullahın teşrîf etmekde olduğunu müjdeledi. Bütün gazâ-
larda bulundu. Arslan gibi döğüşdü. Uhudda Resûlullahın yanından 
ayrılmadı. Dâimâ doğru söylediği için (Fârûk) buyuruldu. Resûlulla-
hın vefâtında karışıklık çıkmasını önledi. Halîfeye, her işinde yardım 
etdi. Halîfe Ebû Bekr, vefât edeceği zemân, Eshâb-ı kirâmın ileri ge-
lenlerini çağırıp, görüşdükden sonra, hazret-i Ömeri halîfe ta’yîn et-
di. Onüçüncü yılda halîfe oldu. Emîrülmü’minîn ismini aldı. Az ze-
mânda o kadar çok yer aldı ki, târîhcileri şaşırtdı. Kudüse gidip, adâ-
leti ile rumları hayrân bırakdı. Kadsiye zaferini kazanarak, orduları 
Azak denizine kadar ilerledi. Tunusa kadar feth olundu. 

Dörtbinden ziyâde câmi’, mescid yapıldı. Hazret-i Mu’âviyeyi 
“radıyallahü teâlâ anh” Şâm vâlîsi yapdı. Kendi de Şâma geldi. 
Her sene hac yapdı. On buçuk sene ve yedi gün, dünyâda hiç gö-

– 381 –



rülmemiş bir adâlet ile halîfelik yapdı. 23. cü yıl zilhiccesinde, bir 
sabâh nemâzına giderken, Mugîre-tebni Şu’be hazretlerinin kölesi 
Ebû Lü’lü’ Firuz tarafından bıçakla karnına vurularak yirmidört 
sâat sonra, 63 yaşında şehîd oldu. Hucre-i se’âdete defn edildi “ra-
dıyallahü teâlâ anh”. 

Çok âdil, âbid, çok merhametli, aşağı gönüllü, fakîrlikle yaşar bir 
zât idi. Kudüse giderken deveye, kölesi ile nöbetleşe biniyordu. Şeh-
re girerken deveye binme sırası kölesine geldiği için devenin önünde 
yürüyordu. Kuvveti, adli, askerleri, üç kıt’ayı titreten islâm halîfesini 
görmeğe gelenleri hayretde bırakmışdı. O derece âdil idi ki, kendi 
oğlu günâh işleyince Allahü teâlânın emri kadar sopa vurulmasını 
emr etdi. Eshâb-ı kirâm yalvardıkları hâlde, bir değnek eksik vurul-
masına râzı olmadı ve oğlu bu yüzden öldü. Çok acıdı ve üzüldüğü-
nü bildirdi ise de, pişmân olmadı. Ölünciye kadar, bütün âlem-i is-
lâm, Resûlullah zemânındaki huzûr, safâ ve râhatlık içinde yaşadı. 
Çeşidli hadîs-i şerîflerle medh olundu. (Benden sonra Peygamber
gelseydi, Ömer Peygamber olurdu) hadîs-i şerîfi, yüksekliğini anlat-
mağa yetişir. Fazîletini, kıymetini bildirmek için, din âlimleri ve din-
sizler tarafından cildlerle kitâb yazıldı. Eshâb-ı kirâma derecelerine 
göre saygı gösterirdi. Bedr gazâsında bulunanlara dahâ çok kıymet 
verirdi. Hâşimîleri, hepsinden üstün tutardı. Hazret-i Alîyi hepsin-
den yüksek bulundurur, işlerinde ona danışırdı. Hazret-i Ömeri 
medh eden hadîs-i şerîflerin çoğunu hazret-i Alî bildirmişdir. 12, 14, 
17, 18, 21, 22, 23, 28, 38, 40, 44, 49, 50, 52, 54, 55, 60, 61, 62, 63, 66, 72, 
73, 75, 76, 79, 82, 85, 100, 103, 110, 111, 113, 114, 115, 117, 118, 119, 
120, 123, 124, 125, 127, 129, 142, 156, 163, 164, 165, 166, 167, 168, 169, 
170, 171, 172, 173, 174, 177, 179, 180, 181, 182, 184, 185, 186, 187, 188, 
189, 190, 191, 192, 193, 196, 198, 199, 200, 201, 202, 203, 204, 205, 206, 
207, 208, 211, 212, 215, 223, 229, 230, 232, 236, 237, 238, 239, 245, 246, 
249, 250, 251, 252, 253, 254, 256, 257, 258, 266, 279, 302, 303, 309, 312, 
316, 319, 323, 325, 329, 340, 351, 352, 356, 358, 378, 383, 385, 386, 387, 
389, 399, 402, 407, 408. 

195 — RÂFİ’Î: Ebülkâsım Abdülkerîm bin Muhammed büyük 
âlimlerdendir. 623 [m. 1226] de Kazvinde vefât etdi “rahime-hulla-
hü teâlâ”. İmâm-ı Şâfi’înin “rahime-hullahü teâlâ” (Müsned) kitâ-
bını şerh etdi. Tefsîr ve hadîs ve fıkh kitâbları vardır. Şâfi’î mezhe-
binde çok kitâb yazdı. Bunlar arasında (Muharrer) kitâbı çok kıy-
metlidir. Bunu çok âlimler şerh veyâ ihtisâr etmişdir. İmâm-ı Ne-
vevînin “rahime-hullahü teâlâ” ihtisâr ederek (Minhâc) adını ver-
diği kitâb çok kullanılmakdadır. Minhâcın şerhleri arasında en kıy-
metlisi, Ahmed ibni Hacer Heytemî Mekkînin “rahime-hullahü te-
âlâ” şerhidir. (Tuhfe) adındaki bu şerh dört cilddir. 53, 364. 

– 382 –



196 — REBİ’ BİN HAYSEM: Tâbi’îndendir. Kûfe şehrinde 
zühd ve takvâsı ile meşhûrdur. Son zemânında felc hastası oldu. 63 
de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. 84. 

197 — REBİ’ BİN MEYSERE: Eshâb-ı kirâmdandır. Bedrde 
bulunmadı. Hayberde bulundu. Resûlullahın, müt’a nikâhını yasak 
etdiğini bildirenlerden biridir. 125. 

198 — RUKAYYE: Resûlullahın ikinci kızıdır. Anası, Hadîce-
tül-kübrâdır. Hazret-i Osmânın zevcesidir. Önce, Ebû Lehebin oğ-
lu Utbeye nişanlı idi. Sonra Ebû Leheb ile zevcesi, Resûlullaha 
eziyyet vermek için, oğlunu vaz geçirdi. Hazret-i Osmân ile Habe-
şe hicret etmişdir. Orada Abdüllah adında bir oğlu oldu. Abdüllah, 
hazret-i Rukayyeden sonra, dördüncü yılda, altı yaşında vefât etdi. 
Hazret-i Rukayye, hicretin ikinci yılında hastalanıp Bedr gazâsının 
zafer müjdesi Medîneye geldiği gün vefât etdi “radıyallahü teâlâ 
anhâ”. 123, 325, 326, 365. 

199 — SA’D BİN EBÎ VAKKÂS: Eshâb-ı kirâmın büyüklerin-
dendir. Aşere-i mübeşşeredendir. İlk müslimân olanların yedincisi-
dir. Onyedi yaşında iken müslimân oldu. Bütün gazâlarda bulundu. 
Kahramanca döğüşdü. İlk ok atan budur. Çok nişancı idi. Uhud ga-
zâsında, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” düşmândan gelen 
okları yerden toplayıp buna verirdi. (At yâ Sa’d at! Anam babam 
sana fedâ olsun) buyururdu. Halîfe Ömer-ül-Fârûk zemânında, Îrâ-
na gönderilen islâm ordusunun başkumandanı idi. Meşhûr Kadsiye 
zaferini kazandı. Îrân devletinin başşehri olan Medayn şehrini alıp, 
acem hazîneleri, müslimânların eline geçdi. Sonra Irak vâlîsi oldu. 
Kûfe şehrini kurdu. Hazret-i Osmân zemânında Kûfe vâlîsi oldu. 
Cemel ve Sıffîn muhârebelerine karışmadı. Ellibeş yılında vefât et-
di “radıyallahü teâlâ anh”. Medîne-i münevverededir. 100, 121, 140, 
166, 176, 180, 188, 211, 241, 251, 259, 323, 346, 408. 

200 — SA’D BİN MU’ÂZ: Ensârdan Evs kabîlesinin reîsi idi. 
Medîneye, hicretden önce gönderilen Mus’ab bin Umeyrin sözleri 
ile îmâna geldi. Kavmini de îmâna getirdi. Bedr, Uhud ve Hendek 
gazâlarında bulundu. Hendekde aldığı yaradan vefât etdi. Resûlul-
lah “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” buna çok ağlayıp, cenâze ne-
mâzını kıldırdı. Hadîs-i şerîflerle medh edilmişdir “radıyallahü te-
âlâ anh”. 50, 237, 250. 

201 — SA’D BİN UBÂDE: Ensâr-ı kirâmdan, Benî Sâ’idenin 
reîslerinden idi. Cömerdlikde eşi yok idi. Gazâlarda Ensârın bay-
rağını taşırdı. Resûlullahın vefâtında halîfe olmak istedi. Herkes 
Ebû Bekre bî’at edince, Havrana gitdi. On beşinci yılda orada ve-
fât etdi “radıyallahü teâlâ anh”. Havran, Şâmın cenûbundadır. 113, 
114, 115. 

– 383 –



202 — SA’DÜDDÎN-İ TEFTÂZÂNÎ: Mes’ûd bin Ömer, islâ-
miyyetin en büyük âlimlerindendir. 722 de Horasanda Teftâzânda 
tevellüd, 792 [m. 1390] de Semerkandda vefât etdi “rahime-hulla-
hü teâlâ”. Timür hân, kendisini çok sever, pek sayardı. Tefsîr, fıkh 
ve akâid bilgilerinde zemânının bir dânesi idi. Pek kıymetli, çok sa-
yıda kitâbları vardır. Beyân ve me’ânî ilmlerinde, Şâm müftîsi Ce-
lâleddîn Muhammed bin Abdürrahmânın [739] yazmış olduğu 
(Telhis-ül-miftâh) kitâbını şerh etmiş (Mutavvel) adını vermişdir. 
Bu kitâbı ve (Akâid-i Nesefiyye) şerhi çok kıymetlidir. 16, 89, 204, 
249, 294, 401, 402. 

203 — SA’DÎ ŞÎRÂZÎ: Müslihuddîn bin Abdüllah, 589 yılında 
Şîrâzda tevellüd, 691 [m. 1291] de orada vefât etdi. Otuz sene ilm 
öğrendi, otuz yıl seyâhat ve askerlik yapdı. Otuz yılı inzivâ ve ibâ-
detle geçirdi. Şi’rleri pek kıymetlidir. Kitâbları, kendi zemânında, 
her tarafa yayıldı. Çok şöhret buldu. Pek saygı gördü. Bağdâdda, 
Nizâmiyye medresesinde ders verdi. Ehl-i sünnet idi. Ehl-i sünnet 
âlimlerinden Ebül-Ferec ibni Cevzînin [508-597] talebesi idi. Te-
savvufda, kâdirî olup, Şihâbüddîn-i Sühreverdînin sohbetinde ke-
mâle geldi. Ondört kerre hacca gitdi. Bağdâd, Şâm, Mısr, Anado-
lu, Horasan, Hindistân ve Türkistânda bulundu. Haçlı seferlerinde 
Avrupalıların eline esîr düşdü. (Gülistan) ve (Bostan) kitâbları, fâ-
risî dilden Avrupa dillerine terceme edilmişdir. Türkçe çeşidli ter-
ceme ve şerhleri de vardır “rahime-hullahü teâlâ”. 32. 

204 — SAFİYYE: Abdülmuttalibin kızı, Resûlullahın halası 
idi. Aşere-i mübeşşereden Zübeyr bin Avvâmın annesi idi. Câhi-
liyye döneminde, Ebû Süfyânın kardeşi Hârisin zevcesi idi. Haz-
ret-i Hamzanın anadan da kardeşi idi. Müslimân oldu “radıyallahü 
teâlâ anhâ”. 14, 408. 

205 — SAFİYYE BİNT-İ HUYEY: Yehûdî kızı idi. Hayberde 
Kenânenin zevcesi iken hicretin yedinci yılında esîr alındı. Resû-
lullah efendimiz alıp âzâd etdi. Seve seve îmâna gelince, Resûlul-
lah, nikâh eyledi. Çok akllı idi. Ellinci yılda vefât eyledi “radıyalla-
hü teâlâ anhâ”. 69, 242. 

206 — SAFİYYEDDÎN-İ ERDEBÎLÎ: Erdebîlde mescid imâ-
mı idi. 735 [m. 1335] de vefât etdi. Oğlu Sadreddîn ve torunu Alî 
ve dahâ sonra bunun oğlu Cüneyd, sıra ile imâm olup, Karako-
yunlu hükmdârlarından mirza Cihân şâh, bunu hudûd dışına çı-
kardı. Diyâr-ı Bekre gelip, Akkoyunlu hükmdârı Uzun Hasene sı-
ğındı. Uzun Hasen, Azerbaycanı alınca, yine Erdebîle yerleşdi. 
Torunlarından İsmâ’îl, velî-i ni’metleri olan Akkoyunlulara isyân 
edip, hükûmeti eline aldı. 908 de Tebrîzde (Safevî) devletini kur-

– 384 –



du. 1135 [m. 1722] de Efganlılar Îrânı istilâ edinceye kadar sürdü. 
Nâdir şâh, 1142 de Efganlıları çıkarınca, Hindistâna kadar aldı ise 
de, 1160 da şehîd edilince, Îrânda huzûr devâm edemedi. Reyde 
bulunan Kaçar adındaki bir Türkmen aşîretinin reîslerinden Meh-
med ağa, 1210 [m. 1796] da Îrânı istilâ ederek Kaçar devletini kur-
du. 1343 [m. 1925] de Rızâ Şâh, kanlı bir darbe ile, Pehlevî hükû-
metini kurdu. 1360 [m. 1941] de vefât etdi. Yerine geçen, oğlu Mu-
hammed Rızâ şâh pehlevî, Îrândaki sünnî müslimânlara da hak ve 
hürriyyet tanıdı. Hanefî mezhebinde medreseler açıldı. Buna ta-
hammül edemiyen müteassıblar, reîsleri olan, Âyetullah Humey-
nînin teşvîki ile isyân etdiler. Îrânda çok kan döküldü. Şâh Ameri-
kaya, sonra Mısra kaçdı. 1400 [m. 1980] de, Mısrda, kederinden öl-
dü. Îrânda Şî’î Cumhûriyyeti kuruldu. Binlerce devlet adamı, su-
baylar, talebeler öldürüldü. Irak ile harb açıldı. Savaş senelerce sü-
rüp, sanâyı merkezleri harâb oldu. 36, 389. 

207 — SAFVET PÂŞA: Adı Muhammed Es’addır. İkinci Ab-
dülhamîd hân zemânında sadr-ı a’zam idi. 1230 da İstanbulda te-
vellüd, 1301 [m. 1884] de vefât etdi. Sultân Mahmûd türbesinin 
bağçesindedir “rahime-hullahü teâlâ”. 89. 

208 — SÂHİB BİN İBÂD: İsmâ’îl bin Ebilhasen Talkânî, Bû-
ye oğullarından Müeyyedin ve sonra kardeşi Fahrüddevlenin vezî-
ri idi. Devletin idâresi bunun elinde idi. Çok cömerd idi. Âlimler-
le, edîblerle görüşmeği çok severdi. 326 da Kazvinin Talkan kasa-
basında tevellüd, 385 [m. 995] de Reyde vefât etdi “rahime-hulla-
hü teâlâ”. İsfehânda defn edildi. Devlet reîsi, tabutu önünde yürü-
dü. Çok kitâb yazdı. 91. 

209 — SA’ÎD BİN ZEYD: Eshâb-ı kirâmın büyüklerinden idi. 
Aşere-i mübeşşereden idi. Ömer-ül-Fârûkun “radıyallahü anhü-
mâ” amcası oğludur. Yine bunun kayın birâderi ve eniştesi idi. 
Ya’nî, hazret-i Ömerin kızkardeşi olan Fâtımanın “radıyallahü an-
hâ” zevci idi. Zevcesi ile birlikde Habeşistâna hicret etmişdi. Haz-
ret-i Talha ile birlikde, Şâm yolunda vazîfede olduğundan, Bedr 
gazâsında bulunamamışdı. Diğer gazâların hepsinde bulundu. Yer-
mük muhârebesinde ve Şâmın fethinde de bulundu. Ellibirde vefât 
etdi “radıyallahü teâlâ anh”. 100, 121, 166, 379, 380. 

210 — SEHL BİN HANÎF-İ EVSÎ: Ensâr-ı kirâmdandır. Bü-
tün gazâlarda bulundu. Uhud gazâsında, Resûlullahın yanından 
ayrılmadı. Geri dönmedi. Hazret-i Alîye en önce bî’at edenler-
dendir. Hazret-i Alî Basraya giderken, kendisini, Medîne-i mü-
nevverede, yerine vekîl bırakmışdı. Sonra, Horasana vâlî yapdı. 
Ehâlî şikâyet etdiğinden azl eyledi. Yerine Ziyâd bin Ebîhi ta’yîn 

– 385 – Eshâb-ı Kirâm - F:25 



buyurdu. Sıffîn muhârebesinde hazret-i Alînin yanında idi. Otuz 
sekiz yılında Kûfede vefât etdi. Nemâzını imâm-ı Alî “radıyallahü 
anhümâ” kıldırdı. 113. 

211 — SEHL BİN SA’D: Ensâr-ı kirâmdandır. Resûlullahın 
“sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” vefâtında onbeş yaşında idi. 
Doksanbir 91 [m. 710] yılında, doksanbeş yaşında vefât etdi. Es-
hâb-ı kirâmdan, Medînede en son vefât eden budur. Çok hadîs-i 
şerîf rivâyet etdi. 19, 252. 

212 — SELÎM CİHÂNGİR HÂN: Hindistân hükmdârlarından 
Ekber şâhın oğludur. 977 de tevellüd, 1037 [m. 1628] de vefât etdi. 
Lâhordadır. Türbesi çok san’atlı ve çok süslüdür. 1015 de hükmdâr 
oldu. İngilizlere Hindistânda ticâret yerlerini ilk veren budur. Ye-
rine, oğlu Şâh Cihân geçdi. 150, 152, 389. 

213 — SELMÂN-İ FÂRİSÎ: Eshâb-ı kirâmın büyüklerinden-
dir. Îrânlıdır. İsfehânda tevellüd etdi. Mecûsî idi. Ateşe tapardı. 
Bir kilise önünden geçerken içeri girip, nasrânî oldu. Arkadaşları 
işkence yapdıkları için, Anadoluya kaçdı. Şimdi Emirdağı denilen, 
Amûriye şehrinde, kilisede yıllarla iş yapdı. Papasa kendini sevdir-
di. İhtiyâr papasdan nasîhat istedi. Onun sözü üzerine Şâma geldi. 
Şâmdan Hicâza gelerek, yeni gelecek Peygambere hizmet etmek 
istedi. Bunu köle yapdılar. Resûlullahın Medîneye teşrîf etdiği gün 
îmâna geldi. Resûlullah, bunu satın alıp azâd etdi. Hendek gazâsın-
da, hendek, bunun sözü ile kazıldı. Sonraki gazâlarda, hep bulun-
du. Hazret-i Ömer zemânında Medayn vâlîsi oldu. Otuzbeşde Me-
daynda vefât etdi. Hadîs-i şerîf ile medh olundu. Abdürrahmân 
Câmî (Şevâhidünnübüvve) kitâbında buyuruyor ki, Sa’îd bin Mü-
seyyeb diyor ki, Abdüllah bin Selâmdan işitdim. Abdüllah bin Se-
lâm bana dedi ki, Selmân-ı Fârisî birgün bana dedi ki, (Kardeşim 
Abdüllah! İkimizden hangimiz önce ölürse, kendini, arkada kala-
na rü’yâda göstersin olur mu?) Abdüllah dedi ki, (Böyle şey olur 
mu? Ölen kimse, kendisini rü’yâda başkasına gösterebilir mi?) Sel-
mân buyurdu ki, (Gösterebilir. Mü’min öldükden sonra, rûhu ser-
best kalır. Yer yüzünde dilediği yerde bulunabilir. Kâfirlerin rûh-
ları ise, serbest kalmaz. Siccîn denilen Cehennem çukurunda habs 
olunur). Abdüllah dedi ki, (Selmân “radıyallahü anh” vefât edin-
ce, bir gün ortasında Kaylûle uykusuna yatmışdım. Rü’yâda Sel-
mân geldi. Bana selâm verdi. Selâmını aldım. Hâlin nasıl, yerin na-
sıl? dedim. Çok râhatım, çok iyiyim. Sana nasîhatım olsun ki, te-
vekkülü elden bırakma. En iyi şey, tevekküldür dedi. Bu sözünü üç 
kerre tekrârladı). 27, 28, 68, 105, 106, 113, 114, 119, 120, 204, 241, 
243, 250, 410. 

– 386 –



214 — SEVDE: Resûlullahın zevce-i mütahherasıdır. Mekkede 
tezvîc buyurmuşdu. Hazret-i Ömer zemânında vefât etdi. Önceden 
zevci ile îmân edip, Habeşistâna hicret etmişlerdi. Mekkeye gel-
dikleri zemân, zevci vefât etdi. Kendi sırasını hazret-i Âişeye ba-
ğışlamışdı. Beş hadîs-i şerîf haber vermişdir “radıyallahü teâlâ an-
hâ.” 69, 242. 

215 — SEYYİD EYYÛB ÜRMEVÎ “rahime-hullahü teâlâ”: 
Îrânın Türkiye yakınındaki Ürmiye şehrindedir. Türkçe (Menâ-
kıb-ı çihâr yâr-ı güzîn) kitâbının sâhibidir. 1264 [m. 1847] de ve 
1998 de İstanbulda yapılan baskıları pek güzeldir. Bu kitâbın 477. 
ci sahîfesinde, kendini tanıtmakdadır. 28, 108, 269. 

216 — SIBGATULLÂH-İ HÎZÂNÎ: Tâhâ-yı Hakkârînin halî-
felerindendir. Tâhâ-yı Hakkârî ismine bakınız! 395, 411. 

217— SİCÂH BİNT-İ HÂRİS: Benî Temîm kabîlesinden bir 
kadın idi. Peygamber olduğunu söyliyerek, yeni bir din çıkarmağa 
çalışdı. Çok kimseyi aldatdı. Mâlik bin Nuveyre de, buna uydu. 
Önce hıristiyan idi. Müseylemeye yardıma hâzırlanırken, Müseyle-
me katl edilince, Sicâh korkdu. Iraka kaçdı. Bir zemân sonra, müs-
limân oldu. Tevbe etdi. Hazret-i Mu’âviye zemânında vefât etdi. 
117. 

218 — SIRRI PÂŞA: Giridlidir. Bağdâd vâlîsi idi. 1260 [m. 
1844] de tevellüd, 1312 [m. 1895] de İstanbulda vefât etdi “rahime-
hullahü teâlâ”. Muhammed Sırrı pâşanın (Sırr-ıl-Kur’ân), (Sırr-ül-
Fürkân), (Nakd-ül-kelâm fî akâidil-islâm), (Terceme-i şerh-i akâ-
id) kitâbları meşhûrdur. Çeşidli ahlâk ve târîh risâleleri ve hıristi-
yanlarla sohbetleri vardır. 108. 

219 — SÜFYÂN BİN UYEYNE: Fıkh ve hadîs âlimi idi. Müc-
tehid idi. Vera’ ve takvâsı çok idi. 107 yılında Kûfede tevellüd, 198 
[m. 813] de Mekke-i mükerremede vefât etdi. Yetmiş kerre hac et-
di. İmâm-ı a’zam ve imâm-ı Şâfi’î ile görüşdü “rahime-hümullahü 
teâlâ”. Hadîs ve tefsîr risâleleri vardır. Uyeyne, Necdde bir kasa-
badır. Vehhâbîliği ortaya çıkaran Muhammed bin Abdülvehhâb, 
buradan çıkmışdır. 31, 43. 

220 — SÜFYÂN-I SEVRÎ: Babasının adı Sa’îddir. Hadîs ve 
fıkh âlimidir. Müctehiddir. Zühd ve takvâsı, nasîhatleri meşhûr-
dur. 95 [m. 713] yılında Kûfede tevellüd, 161 [m. 777] de Basrada 
vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. İstanbulda, Yeraltı Câmi’i şerî-
finde bulunan Süfyân, bu değildir. Başkasıdır. Cüneyd-i Bağdâdî, 
bunun mezhebinde idi. Zemânında, halâlı ondan dahâ iyi bilen yok 
idi. (Câmi’ulkebir), (Câmi-ussagîr) ve (Ferâiz) kitâbları vardır. 31, 
43, 84, 321. 

– 387 –



221 — SÜYÛTÎ: Celâleddîn Abdürrahmân bin Ebî Bekr bin 
Muhammed Süyûtî, islâm âlimlerinin en büyüklerindendir. Al-
manca (Meyer Lexicon) kitâbında, (Yorulmadan, yılmadan yazan 
Süyûtînin üç yüzden fazla eseri vardır) diyor ve birkaçını bildiri-
yor. Tefsîr, hadîs, fıkh, târîh, ahlâk ve tıb kitâbları çok kıymetlidir. 
Mısrda, Süyût şehrinde 849 [m. 1445] da tevellüd, 911 [m. 1505] de 
Mısrda vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Kitâblarının çoğu, Avru-
pada basılmışdır. Dahâ yirmiiki yaşında iken (Celâleyn) tefsîrini 
temâmladı. İmâm-ı Gazâlînin (İhyâül-ulûm) kitâbını kısaltmışdır. 
Kitâbları, okumakla bitmez. 17, 143, 246, 249, 250, 251, 320, 356. 

222 — ŞA’BÎ: Tâbi’înin büyüklerindendir. Adı Âmirdir. Yir-
minci yılda Basrada tevellüd, 104 [m. 723] de Kûfede ansızın vefât 
etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Ecdâdı Yemenli olduğu hâlde, Heme-
danda yerleşmişlerdi. Kendisi Kûfeye yerleşdi. İbnilmüseyyeb, 
Medînede, Hasen-i Basrî Basrada, Mekhûl Şâmda islâmın o asrda 
dört direği gibi idi. Eshâb-ı kirâmdan beşyüz Sahâbîyi gördü. Ab-
dülmelik tarafından rum kayserine sefîr olarak gönderilmişdi. 76, 
129, 170. 

223 — ŞÂFİ’Î: Muhammed bin İdrîs Kureyşîdir. Dört mezheb 
imâmlarından biridir. Büyük müctehiddir. 150 [m. 767] yılında, 
Kuds civârında Gazze kasabasında tevellüd, 204 [m. 820] de Mısr-
da vefât etdi. Karâfe kabristânındadır “rahime-hullahü teâlâ”. Me-
dîne-i münevverede imâm-ı Mâlikden okudu. Bütün ilmlerde ze-
mânının bir dânesi oldu. Vera’ ve takvâsı da herkesden ziyâde idi. 
İmâm-ı Ahmed bin Hanbelin üstâdıdır 195 de Bağdâda gelip, iki 
sene kaldı. Mekkeye döndü. 199 da Mısrda yerleşdi. Büyük âlim-
ler tarafından hayâtı yazılmış, hepsi tarafından medh-u senâ olun-
muşdur. Usûl-i fıkh ilminde ilk kitâb yazan budur. Hadîsde, (Sü-
nen) ve (Müsned) adında iki büyük kitâbı vardır. (İsbâtünnübüv-
ve ve reddi alelberâhime) ve fıkhda (Emâli-i kebîr) ve (Fıkhul-ek-
ber) ve (Kitâbül-üm) ve (Mebsût) ve (Muhtasar) kitâbları çok kıy-
metlidir. 18, 21, 25, 28, 29, 34, 42, 43, 50, 53, 54, 57, 59, 79, 83, 84, 
135, 142, 182, 185, 202, 203, 223, 225, 227, 237, 267, 360, 362, 382, 
387, 407. 

224 — ŞÂH ABBÂS-I SAFEVÎ: Şâh İsmâ’îlin kurduğu şî’î Sa-
fevî devletinin reîslerinden beşincisi ve üç şâh Abbâsından birinci-
sidir. 978 de tevellüd etdi. 995 de şâh oldu. İsfehânı başkent yapdı. 
Îrânı yabancılardan temizledi. 1038 [m. 1629] de vefât etdi. Özbek 
sultânı Abdüllaha mağlûb olarak, Horasanda özbeklerden aldığı 
yerleri ve Hirâtı tekrâr elinden çıkardı. Ehl-i sünnete karşı, müfrit 
düşman bir kimse idi. 1033 de Bağdâdı Osmânlılardan alıp, ehâlî-
sini katl ve vâlî Bekr pâşayı petrola batırıp diri diri yakdı. On sene 

– 388 –



sonra Osmânlılar Bağdâdı geri aldı. 
Îrânda islâmiyyetden evvel, Pîşdâniyyân, Kiyâniyyân, İşkâniy-

yân ve Sâsâniyyân devletleri vardı. Birincileri yıldızlara ve güneşe 
taparlardı. Kıyâniyyândan Keştâsib zemânında, Zerdüşt (Zoroast-
re) isminde biri, mîlâddan 600 sene evvel, Mecûs dînini kurdu. 
Hazret-i Ömer zemânında müslimân yapıldılar. Me’mûn halîfeye 
isyân eden Tâhir, Horasanda bir hükûmet kurdu. 46 sene sonra 
253 [m. 866] de bunun yerine (Benî Leys) devleti, 287 de Sâmâniy-
yân devleti kuruldu. Sâmânîler zemânında fârisî lisânı kuvvetlenip 
arabî harflerle yazılmağa başladı. 386 da, Gaznevîlerin bir kolu 
olan Âl-i Sübüktekin, 448 de de Selçûkî devleti kuruldu. Cengiz-
den sonra, Hasen Sabbâhın bâtıniyye devleti, Îrânda şî’îliğin yayıl-
masına sebeb oldu. 653 de Cengiz oğulları İlhâniyyân devletini 
kurdu. Bu devlet, 783 de Timûr hân ve oğullarının ve 873 [m. 1488] 
de Akkoyunlu Uzun Hasenin eline geçdi. 908 [m. 1502] da şâh İs-
mâ’îl, Safevî devletini kurarak, şî’î mezhebini resmî din yapdı. 
Emrlerini kabûl etmiyen müslimânları görülmedik işkencelerle öl-
dürtdü. 1360 [m. 1941] da, babasının yerine geçen Muhammed Rı-
zâ şâh Pehlevî, sünnî müslimânlara da hak ve hürriyyet tanıdığı 
için, Âyetullah Humeynî, buna karşı kanlı bir ihtilâl yapdı. Şâh 
1399 [m. 1979] da Îrândan Amerikaya kaçdı. 1400 [m. 1980] Rame-
zân ayında Mısrda vefât etdi. Îrânda Şî’î Cumhûriyyeti kuruldu. 
Onbinlerce devlet adamı ve generaller öldürüldü. 151. 

225 — ŞÂH CİHÂN: Muhammed sâhib krân-ı sânîdir. Hindis-
tândaki Timür oğulları devletinin hükmdârlarındandır. Cihângir 
Selîm şâhın oğludur. Bin târîhinde Lâhorda tevellüd, 1037 [m. 
1628] de hükmdâr oldu. 1068 de, oğlu Evrengzîb Âlemgîr tarafın-
dan tahtdan indirildi. Agra şehrinde sekiz sene habsde kalıp, 1076 
[m. 1666] da vefât etdi. Tac mahal içindedir. Fevkal’âde debdebe 
ve safâ içinde saltanat sürdü. Delhî şehrini i’mâr etdi ve genişletdi. 
Tahtı cevherler içinde idi. Zevcelerinden birinin Egre şehrindeki 
mezârı üstüne (Tacmahal) denilen pek san’atlı, çok süslü bir türbe 
yapdırdı. Oğlu Âlemgîr, 1118 yılına kadar sultân olup, pek dindâr, 
mubârek idi. 151, 152, 386. 

226 — ŞÂH İSMÂ’ÎL-İ SAFEVÎ: Safiyeddînin torunlarından 
olduğu için Safevî denir. Safevî hükûmetini kurdu. İmâm-ı Mûsâ 
Kâzım soyundan olduğunu söylerdi. Fekat, Türklerin Hatay kabî-
lesinden idi. 

Ceddi, Safiyeddîn Erdebîlî, seyyidlik iddiâsında bulunmamış-
dı. Sonradan uydurmuşlardır. Ayasofya kütübhânesinde 3099 nu-
marada, Safiyyeddîn Erdebîlînin menâkıbinin iki nüshası vardır. 

– 389 –



Bunların ilki, Şâh İsmâ’îlin cülûsundan on sene evvel, ikincisi de 
212 numarada olup, şâh oldukdan altı sene sonra yazılmışdır. İlk 
nüshada büyük babasının menâkıbı yazılmışdır. Burada şâh İs-
mâ’îlin altıncı ceddi olarak Fîruzdan bahs edilir ki, bunun ahfâdın-
dan olan Safiyeddîn Erdebîlî ve muâsırı olan Hoca Alî bu husûsda 
fazla gayret göstermişlerdir. Kürdistândan Giyara ve oradan şimâ-
le kayarak, Erdebîle gelmişdir. Burada Türkler arasında 100.000 
kadar talebe kazanmışlardır. Safiyeddînin türkçe bildiği muhak-
kakdır. Ancak ağzından çıkan sözler, menâkıbinde yâ fârisî, veyâ 
âzerî şivesinde kayd edilmişdir. Oğlu Sadreddîn zemânında, hayâl-
lerine seyyidlik gelmişdir. Güyâ anneleri, bu yolda bir rü’yâ gör-
müş. O zemân buna ehemmiyyet verilmemiş ise de, şâh İsmâ’îl bu-
na dört el ile sarılmışdır. Şâh İsmâ’îlin seyyid olmayıp, Hatay kabî-
lesinden Türk olduğunu gösteren vesîkalar, (Se’âdet-i Ebediyye) 
kitâbının sonundaki hâl tercemesinde yazılıdır. Lûtfen oradan 
okuyunuz! 

Safînin talebeleri ve şöhreti çok idi. Timür hân bile ziyâretine 
gelmişdi. İsmâ’îlin dedesi Cüneydi, Karakoyunlu sultânı Cihân 
şâh, Azerbaycandaki Erdebîlden çıkarıp hudûd dışı etdi. Diyâr-ı 
Bekre gidip Akkoyunlu Uzun Hasene sığındı. Gözüne girip hem-
şîresini aldı. Uzun Hasen, Azerbaycanı alınca, Cüneyd, Erdebîle 
döndü. Talebesi ile Gürcistâna saldırdı. Şirvân şâhı olan sultân Ha-
lîl tarafından katl olundu. Oğlu Haydar, dayısı Uzun Hasenin kızı-
nı aldı. Bu da Şirvâna saldırdı ise de, katl olundu. İşte bu Haydarın 
oğlu İsmâ’îl 892 de tevellüd etdi. 905 de talebesi ile Şirvana saldı-
rıp, babasını öldüren (Ferruh) sultânı öldürdü. 908 [m. 1502] de 
Tebrizde Safevî devletini kurdu. Bağdâdı, Baküyü, Horasanı aldı. 
Şî’îliği i’lân etdi. Sünnîleri sürdü, öldürdü. Bunu işiten Yavuz Se-
lîm hân, büyük ordu ile üzerine yürüdü. 920 senesinde, Çaldıran 
meydân muhârebesinde, şâh İsmâ’îlin askerleri, talebesi dağıldı, 
kaçdı, çoğu kılınçdan geçdi. Şâh da yaralandı, kaçdı. 930 [m. 1524] 
da Serab şehrinde öldü. Erdebîldedir. Cesûr, intikâmcı, zevkine 
düşkün ve sefîh idi. 36, 37, 388, 391. 

227 — ŞA’RÂNÎ: 26. cı sırada Abdülvehhâb ismine bakınız! 
228 — ŞEMSEDDÎN MAHMÛD: Muhammed bin Abdürrah-

mân İsfehânî, Şâfi’î mezhebi âlimlerindendir. 674 de Tebrîzde te-
vellüd, 749 [m. 1348] da Mısrda vefât etdi. Ebüssenâ denir. Üsûl, 
bedi’, beyân, akâid, meânî, mantık ve hikmet ve tefsîr kitâbları 
yazmışdır. İlm-i kelâmdan, kâdî Beydâvînin yazdığı (Tavâli’) kitâ-
bını şerh ederek (Metâli’) adını vermişdir. 87. 

229 — ŞEMSEDDÎN SÂMÎ: Şemseddîn Sâmî beğ, 1266 da 

– 390 –



Arnavutlukda tevellüd ve 1322 [m. 1904] de İstanbulda vefât etdi. 
Erenköy kabristânındadır “rahime-hullahü teâlâ”. Fransızcadan 
türkçeye lügat kitâbı çok fâidelidir. Bir târîh ve coğrafya lügatı 
olan (Kâmûs-ül-a’lâm) kitâbı altı cilddir. Her cildi sekiz yüz sahî-
feden fazladır. Bunu yazmağa 1306 yılında başladı. 1316 da te-
mâmladı. Çok kıymetli bir ansiklopedidir. Gelmiş olan her dinden, 
her milletden meşhûr insanları ve memleketleri, târîh olaylarını, 
doyurucu bilgi vererek anlatmakdadır. İslâmî kültürü de olsaydı 
te’assub ve siyâset ile yazılan kitâbları sezebilir, Kâmûsuna yanlış 
bilgi sokmazdı. Kıymeti dahâ çok olurdu. Zemânımızda çıkan tâ-
rîh, coğrafya kitâbları, mecmû’aları, gazete yazıları, ansiklopediler 
hep bu Kâmûsdan fâidelenmekdedir. 32, 64, 319. 

230 — ŞEYHZÂDE: Muhammed bin Muslihiddîn Mustafâ, 
müderris [profesör] idi. 951 [m. 1544] de vefât etdi “rahime-hul-
lahü teâlâ”. Beydâvî tefsîrine yapdığı hâşiyesi, tefsîr kitâblarının 
en kıymetlilerindendir. (Şeyhzâde tefsîri) denilmekdedir. Dört 
büyük cilddir. Hepsi, Hakîkat Kitâbevi tarafından ofset yolu ile 
basdırılmışdır. (Vikâye şerhi) ve başka şerhleri de vardır. 86, 
125, 130. 

231 — ŞİHÂBÜDDÎN-İ SÜHREVERDÎ: Ömer bin Muham-
med, şâfi’î fıkh âlimi ve Evliyânın büyüklerindendir. Onbeşinci de-
desi, hazret-i Ebû Bekr-i Sıddîkdır. 539 da Sühreverde doğup, 632 
[m. 1234] de Bağdâdda vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Abdül-
kâdir-i Geylânî hazretlerinden feyz aldı. Çok hac yapdı. Kitâbları-
nın en meşhûru (Avârifülme’ârif)dir. Bu kitâbını Mekke-i müker-
remede yazdı. 32, 196, 211, 384. 

232 — ŞİHRİSTÂNÎ: Muhammed bin Abdülkerîm 479 da, Ho-
rasandaki Şihristan kasabasında tevellüd, 548 [m. 1154] de Bağ-
dâdda vefât etdi. Fıkh ve kelâm âlimi idi. Dersleri ve va’zları Bağ-
dâdda meşhûr oldu. Eş’arî mezhebinde idi. Felsefe ve fizik bilgisi 
de çokdu. Müslimân, yehûdî ve hıristiyan dinlerini ve mezhebleri-
ni anlatan (Milel ve nihal) adındaki arabî kitâbı çok kıymetlidir. 
Lâtinceye, İngilizceye ve birçok Avrupa dillerine ve türkçeye ter-
ceme edilmişdir. Arabî şerhi, 1395 [m. 1975] de Beyrutda basdırıl-
mışdır. Başka kitâbları da vardır. 88, 269, 326. 

233 — ŞİRVÂNŞÂH: Şirvânda hükûmet süren Dirdendiyye 
oğullarının üçüncüsü idi. Halîl sultânın oğlu idi. Devleti kuran İb-
râhîmin torunu idi. 893 de Haydarın hücûmunu püskürterek Hay-
darı katl etdi. Şâh İsmâ’îl, babasının intikamını almak için, 906 [m. 
1500] da Şirvâna girdi. Şirvân şâhı, insanlığa sığmıyan bir işkence 
ile öldürdü. Ehl-i sünneti, çoluk çocuk demeyip kılınçdan geçirdi 

– 391 –



“rahime-hümullahü teâlâ”. 37. 
234 — TABERÎ: İbni Cerîr adı ile meşhûrdur. Muhammed bin 

Cerîr ismine bakınız. 114. 
235 — TABERÎ: Ebû Ca’fer Ahmed bin Muhammed, şâfi’î 

âlimlerindendir. 694 [m. 1294] de vefât etdi “rahime-hümullahü te-
âlâ”. Çok kitâb yazdı. 129. 

236 — TÂHÂ-İ HAKKÂRÎ: Evliyâ-i kirâmın büyüklerinden 
olan seyyid Tâhâ “kuddise sirruh” bin Ahmed bin Sâlih bin İbrâ-
hîm, Abdülkâdir-i Geylânî evlâdındandır. Mevlânâ Hâlid-i Bağ-
dâdînin ekmel talebesi, rabbânî ilmlerinin hazînesi idi. Zürriyye-
ti, Ubeydüllah ve Alâüddîn isminde iki oğlundan devâm etmiş-
dir. Alâüddîn efendi, Şemdinânın Hizne köyündedir. Soyu 
(Se’âdet-i Ebediyye) kitâbının sonunda, Tâhâ isminde yazılıdır. 
Torunu Muhammed Sıddîk efendi, seyyid Mustafâ Arvâsî efen-
dinin vefâtından sonra, onun zevcesi Meryem hanımı almış, bun-
dan Tâhâ efendi olmuşdur. Bu seyyid Tâhânın oğullarından Mu-
hammed Sıddîk efendi, Irak hükûmetinde, Mûsul meb’usu iken 
Bağdâdda vefât etdi. Diğer iki oğulları Muhammed Sâlih Dârû 
ve Mazhar efendiler, Osmânlı devleti parçalandığı zemân, emlâ-
kı ile Irakda kalmış iken, 1400 [m. 1980] senesinde Türkiyeye 
yerleşdiler. 

Onüçüncü asrın kutbu olan mevlânâ Hâlid, 1224 [m. 1809] da 
Bağdâddan ayrılıp, bir senede Hindistâna giderek, Gulâm-ı Alî 
Abdüllah-i Dehlevînin huzûru ile şereflenip, lâyık oldukları fadl 
ve kemâlatı aldıkdan sonra, Allahü teâlânın kullarına ilm sunmak 
için 1226 da vatanına avdet buyurdu. Her taraf, Mevlânânın kal-
binden saçılan envâr ile aydınlandığı gibi, ilm öğrenmekde iken 
arkadaşı olan seyyid Abdüllah da, 1229 da Süleymâniyeye Mevlâ-
nâyı ziyârete gitdi. Sohbetinde kemâle gelip, halîfe-i ekmeli oldu. 
Mevlânâya, birâderi oğlu seyyid Tâhânın hârikul’âde ve yüksek 
isti’dâdını söyledi. Mevlânâ, ikinci def’a gelirken, berâber getir-
mesini emr buyurdu. İkinci def’a ziyâretlerinde, seyyid Tâhâyı da 
götürdü. Mevlânâ, Bağdâdda, seyyid Tâhâyı görür görmez hemen 
Abdülkâdir-i Geylânînin kabr-i şerîfine gidip, istihâre etmesini 
emr eyledi. Abdülkâdir-i Geylânî “kuddise sirruh”, kendi yolu 
büyük ise de, şimdi ehli bulunmadığını, Mevlânânın ise, zemânı-
nın ekmeli olduğunu bildirdi ve hemen ona gitmesini emr buyur-
du. Bu ma’nevî emr ve izn üzerine, seyyid Tâhâ, Mevlânâ Hâlidin 
yanında iki sülûk, ya’nî seksen gün çalışarak mubârek kalbinden 
fışkıran, feyzlere, ma’rifetlere kavuşup, kemâle geldikden sonra 
(Berdesur) kasabasına geldi. Seyyid Abdüllah vefât edince, Sey-

– 392 –



yid Tâhâ, (Nehrî) kasabasına gelip kırk sene talebe yetişdirdi. 
Âşıklar, her tarafdan, pervâne gibi, ışık kaynağının etrâfına topla-
nıyordu. Nehrîdeki babadan kalma küçük evinde ibâdetlerini ya-
par. Diğer zemânlarında, mescidde aklî ve naklî ilmleri öğretme-
ğe ve islâmın güzel ahlâkını yaymağa çalışırdı. Ağalarla, beğlerle 
ve siyâset adamları ile görüşmez, huzûrunda siyâsetden ve dünyâ 
işlerinden konuşulmazdı. Her gün (Mektûbât) kitâbını okur. Bu 
kitâbdaki, (herkese iyilik etmek, yapılan kötülüklere sabr edip, 
karşılık yapmamak, hattâ iyilikle karşılamak, büyüklere, hükûme-
te hurmet ve yardım etmek) gibi nasîhatları gönüllere aşılardı. Bi-
nikiyüz seneden beri gelip geçmiş hocalarının hepsi de, bu güzel 
islâm ahlâkını bildirmişler, hepsi devlete, kanûnlara saygılı olmuş-
lardır. İçlerinden hiçbirisinin hükûmete isyân etdiği işitilmemiş, 
târîhlerde böyle çirkin bir hâdiseleri görülmemişdir. Bu ilm ve gü-
zel ahlâk kaynaklarından uzak kalan dere beğlerinin, dünyâya, 
şöhrete düşkün kimselerin, hükûmetlere karşı ısyânlarını ve 
ölümlerinden sonra başkalarının câhilce, taşkınca, ahmakca dav-
ranışlarını, ba’zı muhâlifleri ve hasedcileri, bu mubârek zâtlara da 
bulaşdırmak istemişler, hattâ bir kısmını zındanlara düşürmüşler 
ise de, kanûnlar ve adâlet karşısında, hepsinin ma’sûm, günâhsız 
oldukları anlaşılıp, serbest bırakılmışlar, kendilerinden afv ve özr 
dilenerek, büyük ikrâmlar, mükâfâtlar yapılarak, mubârek kalble-
ri ve teveccühleri kazanılmağa çalışılmışdır. Târîh ve menâkıb ki-
tâblarında çok görülen böyle iftirâ okları, Seyyid Tâhâ hazretleri-
ne de saplanmak istenmiş, hayâlî, çirkin iftirâlar uydurarak, bu 
ilm, ahlâk güneşini de lekelemeğe çalışan, zevâllı bedbahtlar zu-
hûr etmişdir. Fekat, güneş balçıkla sıvanamayacağı için, bu fazîlet 
güneşini gören, anlıyan uyanık ve bahtiyâr kimseler, böyle iftirâ-
lara aldanmayıp, kendisine âşık ve hayrân olmakda, mubârek kal-
binden saçılan nûrlarla aydınlanarak, râhata, huzûra ve sonsuz 
se’âdete kavuşmakda, vatana, millete ve devlete fâideli birer cev-
her olmakdadırlar. Seyyid Abdülhakîm efendinin babasının dede-
si olan seyyid Muhammed, o zemân Vandan gelip, bu kaynakdan 
feyz almışdı. Seyyid Tâhâ, Vanı teşrîf edince, seyyid Muhamme-
din evinde müsâfir olurdu. Seyyid Muhammedin birâderi Lutfînin 
oğlu Sıbgatullah efendi de, Hîzandan Vana gelince, seyyid Tâhâ-
ya intisâb etdi. Hîzana babasının yanına gidip, meşhûr oldu. Yüz-
lerce talebesi ile, her yıl Nehriye ziyârete giderdi. Bir yıl, amcası 
molla Abdülhamîd efendinin mahdûmu, seyyid Fehîmi, pek genç 
yaşında iken berâber götürdü. Seyyid Fehîm, bir gece, müsâfir 
kaldıkları ev sâhibine, Hakkârî vâlîsinin nasıl olduğunu sorar. O 
da, gece gündüz serhoş olduğunu söyleyince, vâlîsi serhoş olan 

– 393 –



bir memleketde nasıl durabileceklerini sabâha kadar düşünür. 
Ertesi gün Resûlan köyüne gelirler. Sıbgatullah efendi, buradaki-
lere vâlînin nasıl olduğunu sorar. İyi adam olduğunu söylerler. 
Seyyid Fehîm, hemen (Amcam oğlu! O, serhoşdur. Nasıl iyi deni-
lir?) der. 

Nehrîye gitmek için Başkal’adan ayrılırken, seyyid Muhammed 
efendi, seyyid Fehîmi bir kenâra çekerek, (Yavrum Fehîm! Huzû-
runa çıkacağın seyyid Tâhâ, çok büyük zâtdır. Vilâyet dereceleri-
nin en yükseğindedir. Feyz almadıkça, kemâle ermedikçe, ondan 
sakın ayrılma!) der. Nehrîden ayrılırken, seyyid Tâhâ, câmi’ önün-
de ayakda duruyor. Herkes elini öpdükden sonra, Sıbgatullah 
efendi, seyyid Fehîmin geride kaldığını görüyor. Seyyid Tâhâdan 
bunun da geri dönmesi için izn istiyor. Seyyid Tâhâ, izn vermiyor. 
O burada kalsın diyor. Yolcular ayrılınca, hemen orada, ayakda 
iken, seyyid Fehîme vazîfe verip, ta’lîm buyuruyor. Sıcak bir gün-
de, anlatdıklarını tekrâr etdiriyor. Hepsini, olduğu gibi söyleyip, 
yalnız (hatt-ı tûlânî) yerine (hatt-ı tûlî) diyor. Seyyid Tâhâ, hemen 
düzeltmişdir. O zemân, seyyid Fehîm pek genç idi. Medrese ders-
lerini, henüz bitirmemişdi. Seyyid Tâhâ, birgün, câmi’ dıvarına da-
yanarak otururken, seyyid Fehîm gelir. Mubârek eli ile işâret ede-
rek, yanına çağırır. Yanına gelir. (Sen zekî bir talebesin. Mutavve-
li okumalısın!) der. Efendim kitâbım yok. Hem de, memleketimiz-
de okunan bir kitâb değildir, diyor. Seyyid Tâhâ, kendi kitâbını ve-
riyor. Seyyid Fehîm tahsîlini bitirmek için, Muşun Bulanık kazâsı, 
Âbiri köyünde, molla Resûl-i Sübkînin yanına gidiyor. Mutavveli 
bunun huzûrunda okuyup, bitiriyor. Vilâyet derecelerinde yüksel-
mek için de her yıl iki kerre Nehrîye ya’nî Şemdinana geliyor. Her 
gelişinde, seyyid Tâhâdan çeşidli iltifâtlarla şerefleniyor. Meselâ, 
birgün câmi’ sofasında (Mektûbât) okuyordu. Çok kalabalıkdı. 
Seyyid Fehîm uzakda, ayakda dinliyordu. Seyyid Tâhâ, kitâbdan 
başını kaldırarak, (Molla Fehîm! Acaba şimdi, hiç üstâd yok mu) 
diyor. Seyyid Fehîm, cevâb vererek (Şimdi bulunan üstâd gibi, hiç 
gelmemişdir) diyor. Seyyid Tâhâ, hemen Mektûbâtı kapayıp, oda-
sına gidiyor. 

Seyyid Fehîm, kemâl ve tekmîle erip mutlak izn verilince, bu işi 
görmeğe lâyık olmadığını bildiriyor. Seyyid Tâhâ, ısrârla kabûl et-
dirmişdir. Memleketi olan Arvâsa teşrîf etmesini emr buyurmuş-
dur. Seyyid Fehîm Nehrîdeki dağın tepesine çıkarak giderken, tek-
râr çağırıyor. Kitâbların içindeki mektûblarını kendisine göstere-
rek, (Bu ihlâs ve sevgi, sizin değil midir? Niçin bu işden kaçınıyor-
sun?) buyuruyor. İcâzet ile şereflendikden sonra da, eskisi gibi, her 
yıl Nehrîye giderdi. 

– 394 –



Seyyid Tâhâ “kuddise sirruh”, 1269 [m. 1853] da Nehrî kasaba-
sında vefât etdi. Birgün ikindiden önce, ağaçlar arasında oturur-
ken, kendilerine iki mektûb veriliyor. Dâmâdı Abdül-ehad efendi-
ye okutuyor. (Artık bizim dünyâdan gitmek zemânımız geldi) bu-
yuruyor. Dâmâdı, (Aman efendim! Şâmdan gelen bu iki mektûb 
ne olacak?) diyor. O gün Hatm okundukdan sonra, odasına gidi-
yor. Oniki gün hasta yatıp, ikindi vakti, mubârek rûhu Refik-i a’la-
ya yükseliyor. Ağlamak seslerini duyan binlerce âşık, şaşırıp kalı-
yorlar. Hasta iken (Berdesur) köyünde bulunan kardeşi Sâlihi iste-
tiyor. Hatm ve teveccühleri yapmasını, birâder-i ekmeli, seyyid Sâ-
lihe emr buyuruyor. (Kardeşim Sâlih, kâmildir. Herkesin başı, 
onun eteği altındadır) buyuruyor. Seyyid Fehîm, Seyyid Sâlihi, üs-
tâd-ı sohbet yapdı. Sâlihden sonra da, bu âdetini bozmadı. Vefâtı 
olan 1313 senesine kadar, her yıl iki kerre, Nehrîye giderek seyyid 
Sâlihin kabrini ziyâret ederdi. 

Seyyid Tâhâ-i Hakkârînin “kuddise sirruh” talebesi arasında, 
seyyid Muhammed Sâlihden sonra tesarrufu en kuvvetlisi, seyyid 
Sıbgatullah Arvâsî idi. Bundan sonra, Küfrevî Muhammed idi. Sey-
yid Sıbgatullah, talebesi arasında (Gavs-ül a’zam) ve (Gavs-i Hizâ-
nî) ismleri ile meşhûr oldu. [1287] de vefât etdi. Bunun talebesi ara-
sında Abdürrahmân Tâgî Nurşînî de, (Üstâd-ı a’zam) ve (Seydâ) 
ismleri ile meşhûrdur. Bunun da ondokuz talebesi: Fethullah Ver-
kânisî ve Abdüllah Nurşînî ve molla Reşîd Nurşînî ve allâme mol-
la Halîl Sî’ridînin torunu Abdülkahhâr ve Abdülkâdir Hizânî ve 
seyyid İbrâhîm Es’irdî ve Abdülhakîm Fersâfî ve İbrâhîm Ninkî ve 
Tâhir Âberî ve Abdülhâdî ve Abdüllah Hurûsî ve İbrâhîm Cukru-
şî ve Halîl Cukruşî ve Ahmed Taşkesânî ve Muhammed Sâmî Er-
zincânî ve Mustafâ ve Süleymân ve Yûsüf Bitlisîdir. Abdürrahmân 
Tâgî, [1304] de vefât etdi. Bunun kelimâtını İbrâhîm Cukruşî top-
lıyarak (İşârât) ismini vermişdir. Çok mu’teberdir. Fethullah-ı 
Verkânisî 1317 de vefât etdi. Talebesinden Muhammed Ziyâüddîn 
Nurşînî, Abdürrahmân-ı Tâgînin oğlu olup, 1342 [m. 1924] de Bit-
lisde vefât etdi. (Mektûbât)ında yüzondört mektûb vardır. Onüç 
talebesinden birincisi Muhammed Alâüddîn-i Uhînî olup, mektû-
bâtını toplamışdır. İkincisi, Ahmed Haznevîdir. Muhammed 
Ma’sûm-i sânî ve Seyyid Muhammed Şerîf Arabkendî ve Adı-ya-
manlı Abdülhakîm efendi, bunun talebesidirler. Bu sonuncusu 
1399 [m. 1978] de vefât etdi. Muhammed Râşid efendi bunun oğ-
ludur. 154, 289, 332, 334, 387, 411. 

237 — TALHA BİN UBEYDÜLLAH: İlk îmâna gelenlerden-
dir. Aşere-i mübeşşeredendir. Kâfirlerden çok işkence gördü. İpe 
bağlayıp çekerlerdi. Mekkede iken Zübeyr ile, Medînede iken de 

– 395 –



Ebû Eyyûb-i Ensârî ile âhıret kardeşi olması emr buyuruldu. Vazî-
feli olduğundan Bedrde bulunamadı. Diğer gazâlarda bulundu. 
Uhud muhârebesinde, Resûlullahı kılınç darbesinden kurtarmak 
için, kolunu uzatıp siper etdi. Eli yaralanıp çolak kaldı. Resûlullah, 
ok yağmuru altında çukura yuvarlandı. Talha sırtına alarak çukur-
dan bir kaya üstüne çıkardı. Hazret-i Alî buyuruyor ki, Resûlullah-
dan işitdim: (Talha ile Zübeyr, Cennetde benim komşularımdır) 
buyurdu. Hicretin 36. cı yılında, Cemel vak’asında, hazret-i Alîye 
karşı harb edenler arasında idi. Bu muhârebede şehîd olunca, haz-
ret-i Alî çok üzüldü. Ağlıyarak yanına gitdi. Mubârek elleri ile, top-
rağı yüzünden sildi. Cenâze nemâzını kendi kıldırdı “radıyallahü 
teâlâ anhümâ”. 13, 14, 19, 20, 24, 30, 49, 60, 75, 76, 77, 116, 121, 122, 
166, 174, 175, 176, 209, 235, 250, 251, 323, 365, 385. 

238— TAYYIBÎ: Şerefeddîn Hüseyn bin Muhammed, hadîs ve 
tefsîr âlimidir. 743 [m. 1343] de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. 
Tefsîri, Me’ânî ve Beyân üzerine yazmış olduğu (Tibyân) kitâbı ve 
(Keşşâf şerhi) meşhûrdur. 87, 118. 

239 — TİRMÜZÎ: Muhammed bin Îsâ, 209 [m. 824] da Buhâ-
râda Tirmüz kasabasında tevellüd, 279 [m. 892] da (Bog)da vefât 
etdi “rahime-hümullahü teâlâ”. Hadîs imâmlarındandır. (Sahîh-i 
Tirmüzî) çok kıymetli hadîs kitâbıdır. Bu kitâbın çeşidli şerhleri 
arasında, Karaşideki (Medrese-i arabiyye-i islâmiyye)nin müdîri 
Yûsüf Binûrînin hâzırladığı (Meârif-üs-sünen) çok kıymetlidir. 
Arabîdir. Altı cild olup, basılması binüçyüzdoksan 1390 [m. 1970] 
da temâm olmuşdur. 19, 163, 165, 166, 184, 193, 241, 242, 248, 260. 

240 — ÜMM-İ HABÎBE: Resûlullahın “sallallahü teâlâ aley-
hi ve sellem” zevcelerindendir. Ebû Süfyân ile Hindin kızı ve haz-
ret-i Mu’âviyenin kardeşidir. Önce Übeydüllah bin Cahşın zevce-
si idi. İkisi de önce müslimân olup, Habeşistâna hicret etdiler. 
Zevci orada papaslara aldanarak, dünyâ malına kavuşmak için 
mürted oldu. Ümm-i Habîbeyi de dinden çıkararak zengin olma-
ğa zorladı. O da (Muhammed aleyhisselâmın dînini ve sevgisini, 
bütün dünyâya değişmem) buyurdu. Übeydullah, işkence etmek 
için, sürünmesi için, bunu boşadı. Fekat, kendisi öldü. Resûlullah 
Ümm-i Habîbenin, bu sözlerini ve başına geleni işitince, Habeş 
pâdişâhı Necâşîye mektûb yazdı. Necâşînin serâyında Resûlulla-
ha nikâhı yapıldı. Bunun sâyesinde Habeşistândaki müslimânlar 
çok râhat yaşadı. 

Dîninin kuvveti ve Resûlullaha sevgisi o kadar çok idi ki, Mek-
ke feth edilmeden önce, sözleşmek için Resûlullahın huzûruna ge-
len, kâfirlerin elçisi, babası Ebû Süfyânı, Resûlullahın yatağına 

– 396 –



oturtmadı. (Sen, bu mubârek yere oturmağa lâyık değilsin) dedi 
“radıyallahü teâlâ anhâ”. 12, 24, 59, 328. 

241 — ÜMM-İ HIRÂM: Enes bin Mâlikin teyzesidir. Sahâbe-i 
kirâmdandır. Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem” birgün bu-
nun evinde uyumuşdu. Gülerek uyandı. (Yâ Resûlallah, niçin gül-
dün?) dedi. (Ümmetimden bir kısmını gemilere binip, kâfirlerle 
gazâya giderler gördüm) buyurdu. Ümm-i Hirâm, (Yâ Resûlallah! 
Düâ et, ben de onlardan olayım! dedi. (Yâ Rabbî! Bunu da, onlar-
dan eyle!) buyurdu. Mu’âviye zemânında Ümm-i Hirâm, zevci ile, 
gemilere binip, Kıbrısa cihâd etmeğe gitdi. Orada atdan düşüp şe-
hîd oldu. Kıbrısın ilk fâtihi hazret-i Mu’âviyedir “radıyallahü teâlâ 
anhümâ” 62, 63. 

242 — ÜMM-İ SELEME: Resûlullahın zevcelerindendir. Fa-
sîh, belîğ idi. Zevci vefât etmişdi. 378 hadîs-i şerîf haber vermişdir. 
Hazret-i Osmân zemânındaki fitne sırasında, halîfeye nasîhat ola-
rak söylediği nutk meşhûrdur. 59 da vefât etdi. 69, 242. 

243 — ÜSÂME BİN ZEYD: Resûlullahın hizmetçisi olan 
Zeyd bin Hârisenin oğludur. Resûlullahın sevgilisi diye meşhûr-
dur. Mekkeye giderken Resûlullahın devesinde, arkasında otur-
muşdu. Birlikde Kâ’beye girmişdi. Huneyn gazâsında, çocuk oldu-
ğu hâlde kahramanca çarpışdı. Çok cesûr idi. Onsekiz yaşında iken 
ordu kumandanı yapıldı. Esmer idi. Çok hadîs-i şerîf haber vermiş-
dir. 59 da vefât etdi. 68, 116, 176, 178, 242. 

244 — UZUN HASEN: Akkoyunlu devletinin hükmdârı idi. 
871 de hükmdâr oldu. Diyâr-ı Bekrde idi. Birçok yerleri alarak, 
Tebrîze yerleşdi. 877 de Osmânlı devletine saldırdı. Fâtih sultân 
Muhammed hâna mağlûb ve perîşân oldu. 882 [m. 1477] de vefât 
etdi. Tebrîzdedir. Trabzon İmperatoru (Davîd Komnus)un dâmâ-
dı idi. Hüseyn Hilmi Işıkın kayın pederi olan Yûsüf Ziyâ Akışık, 
Akkoyunlu soyundan olup, Bosnalı Zülfikâr pâşanın torunu Ah-
med beğin oğludur. 36, 321, 373, 384, 389, 390. 

245 — VAHÎDEDDÎN HÂN — Altıncı sultân Muhammed, 
sultân Abdülmecîdin oğludur. Pâdişâh olan dört kardeşden en kü-
çüğüdür. Osmânlı pâdişâhlarının otuzaltıncısı ve sonuncusudur. İs-
lâm halîfelerinin sonuncusudur. 1277 [m. 1861] de tevellüd etdi. 
1336 [m. 1918] Ramezân-ı şerîfinin yirmibeşinci, temmuzun dör-
düncü perşembe günü hükmdâr oldu. 1344 [m. 1926] da İtalyada 
vefât etdi. Şâmda medfûndur. Ehl-i sünnet mezhebinde idi. Din 
bilgisi çokdu. 158, 282, 292. 

246 — VAHŞÎ: Hazret-i Hamzanın Bedr gazâsında öldürdüğü 
Tu’aymenin birâderinin oğlu olan Cübeyr bin Mut’imin kölesi idi. 

– 397 –



Habeşli olduğu için, el ile ok atmakda usta idi. Uhud gazâsında, 
Cübeyr buna, (Hamzayı öldürürsen âzâd ol!) demişdi. Hind de, 
babasının ve amcasının intikâmı için, Vahşîye mükâfât va’d etmiş-
di. Vahşî, taş arkasına pusuya girip, yalnız hazret-i Hamzayı göze-
tirdi. Hazret-i Hamza sekiz kâfiri öldürüp, saldırırken, Vahşî oku-
nu atarak ağır yaraladı ve kılıcı ile şehîd etdi. Sonra, ciğerini çıka-
rıp Hinde götürdü. Hind sevinip ciğeri çiğnedi. Üzerindeki zînetle-
rin hepsini Vahşîye verdi. Dahâ da vereceğini söz verdi. Hindin bu 
çirkin, canavarca işi, islâm dînine olan düşmânlığından değil idi. 
Hazret-i Hamza, Bedrde bunun babası Utbe ile amcası Şeybeyi öl-
dürmüşdü. Bunların ve kardeşi Velîdin intikâmını almak için, bu 
işi yapdı. Vahşî de, âzâd olmasını, altunlara kavuşmasını düşünü-
yordu. İslâmiyyete hücûm düşüncesinde değildi. 

Hicretin sekizinci yılında Mekke feth edildiği gün, Resûlullah, 
Kureyşin hepsini afv buyurdu. Yalnız on kişinin adını söyleyip, 
bunları gören öldürsün buyurdu. Hind ile Vahşî, bunlar arasında 
idi. Vahşî, Mekkeden kaçdı. Bir zemân uzak yerlerde kaldı. Sonra 
pişmân olup, Medînede mescide gelip, selâm verdi. Resûlullah, se-
lâmını aldı. Vahşî, (Yâ Resûlallah! Bir kimse Allaha ve Resûlüne 
düşmanlık yapsa, en kötü, en çirkin günâh işlese, sonra pişmân 
olup temiz îmân etse, Resûlullahı canından çok sevici olarak, hu-
zûruna gelse, bunun cezâsı nedir?) dedi. Resûlullah (Îmân eden, 
pişmân olan afv olur. Bizim kardeşimiz olur) buyurdu. (Yâ Resû-
lallah! Ben îmân etdim. Pişmân oldum. Allahü teâlâyı ve Onun 
Resûlünü herşeyden çok seviyorum. Ben Vahşîyim) dedi. Resûlul-
lah, Vahşî adını işitince, hazret-i Hamzanın parçalanmış hâli gözü 
önüne geldi. Ağlamağa başladı. (Git, seni gözüm görmesin!) bu-
yurdu. Vahşî, öldürüleceğini anlıyarak kapıya yürüdü. Eshâb-ı ki-
râm kılınca sarılmış işâret bekliyordu. Vahşî, son nefesimi alıyo-
rum derken, Cebrâîl aleyhisselâm geldi. Allahü teâlâ buyurdu ki, 
(Ey sevgili Peygamberim! Bütün ömrünü puta tapmakla, kullarımı 
bana düşmân etmeğe uğraşmakla geçiren bir kâfir, bir kelime-i 
tevhîd okuyunca, ben onu afv ediyorum. Sen, amcanı öldürdü diye 
Vahşîyi niçin afv etmiyorsun? O pişmân oldu. Şimdi sana inandı. 
Ben afv etdim. Sen de afv et!) Herkes, öldürün emrini beklerken, 
(Kardeşinizi çağırınız!) buyurdu. Kardeş sözünü işitince, saygı ile 
çağırdılar. Vahşîye (afv olduğunu) müjde eyledi. (Fekat, seni gö-
rünce dayanamıyorum. Üzülüyorum. Bana görünme!) buyurdu. 
Resûlullahı üzmemek için, bir dahâ yanına gelmedi. Mahcûb, başı 
önünde yaşadı. 9, 59, 344, 362. 

247 — VÂKIDÎ: Muhammed bin Ömer, târîhcidir. 130 yılında 

– 398 –



Medînede tevellüd, 207 [m. 822] de Bağdâdda vefât etdi “rahime-
hullahü teâlâ”. İmâm-ı Mâlikden ders aldı. Çok târîhler yazdı. (Tâ-
rîh-i kebîr) kitâbı meşhûrdur. Hârûn Reşîde hacda delîl olmuşdu. 
19, 20, 252, 350. 

248 — VÂSIL BİN ATÂ: Mu’tezile mezhebinin kurucusudur. 
Hicretin 80. ci yılında Medînede tevellüd, 131 [m. 748] de vefât et-
di. Hasen-i Basrînin talebesi idi. Hasenin bir sözüne karşı geldiğin-
den (Vâsıl i’tizâl etdi. Ya’nî bizden ayrıldı) buyurdu. Ehl-i sünnet-
den ayrıldı. Çeşidli kitâblar yazdı. 88, 264. 

249 — VEYSEL KARÂNÎ: Tâbi’înin büyüklerindendir. Resû-
lullah efendimizin zemânında bulundu ise de göremedi. Yemenli-
dir. Hazret-i Ömer zemânında Medîneye gelip, çok hurmet gördü. 
Hazret-i Ömer, düâsını istedi. Basraya gitdi. Sıffîn muhârebesinde, 
hazret-i Alînin askeri arasında iken, 37 yılında şehîd oldu “rahime-
hullahü teâlâ”. Anadoluya gelmemişdir. Hadîs-i şerîf ile medh 
edildi. Ferîdüddîn-i Attârın, fârisî (Tezkiret-ül-evliyâ) kitâbında, 
hayâtı yazılıdır. 10, 155, 156, 275. 

250 — YAHYÂ “aleyhisselâm”: Zekeriyyâ aleyhisselâmın 
oğludur. Annesi Elîsâdır. Hıristiyanlar Elizabeth diyor. Hazret-i 
Meryemin baba bir kız kardeşidir. Dâvüd aleyhisselâmın soyun-
dandır. (Tevrât)da yazılı olan Îsâ aleyhisselâm göke çıkarıldıkdan 
bir buçuk sene sonra (İncîl)e uyduğu için, zâlim yehûdî hükmdâ-
rı Herod tarafından, otuzdörtbuçuk yaşında iken, şehîd edildi. 
Mubârek bedeninin parçaları başka şehrlerdedir. İbni Âbidîn, 
önsözünde diyor ki, (Mubârek başı, Şâmda Ümeyye câmi’inde-
dir). 177, 186, 200, 407. 

251 — YAHYÂ BERMEKÎ: Yahyâ bin Hâlid, Abbâsî devleti-
nin vezîrlerindendir. Horasanlıdır. Babası, Ebû Müslim Horasânî-
nin ordusunda çok hizmet etmiş, vezîr olmuşdu. Yahyâ da, Âzer-
baycan vâlîsi idi. Mehdî zemânında vezîr oldu. Hârûn Reşîdin ho-
cası oldu. Sonra buna da onyedi sene vezîrlik yapdı. 189 [m. 805] 
da zındanda öldü. 88. 

252 — YAHYÂ BİN ŞEREF NEVEVÎ: Nevevî ismine bakı-
nız! 53, 106. 

253 — YEZÎD: Hazret-i Mu’âviyenin oğlu ve Emevî devleti-
nin ikinci halîfesidir. Hicretin yirmialtıncı yılında Şâmda tevellüd 
etdi. 60. cı senesinde halîfe oldu. 61. ci senesinde Kerbelâ fâci’ası 
oldu. Hazret-i Hüseyn şehîd olup, mubârek başı Şâmda Yezîdin 
serâyına getirildi. Yezîd dedi ki, (Bilir misiniz bu iş neden oldu? 
Bu zât, babam Alî, onun babasından hayrlıdır. Anam Fâtıma, 

– 399 –



onun anasından hayrlıdır. Ceddim Resûlullah, onun dedesinden 
hayrlıdır. Ben de, ondan hayrlıyım. Hilâfet, benim hakkımdır dedi. 
Allah için söyliyorum ki, Fâtıma, elbette benim anamdan hayrlıdır. 
Ceddine gelince, Allaha ve âhıret gününe inanan kimse, Resûlul-
laha “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” kimseyi müsâvî göremez. 
Lâkin Hüseyn bunu fıkh ve ictihâdı ile söyledi. (Herşeyin sâhibi 
Allahü teâlâdır. Mülkünü dilediğine verir) âyet-i kerîmesini dü-
şünmedi). Kısas-ı enbiyâda, bundan sonra diyor ki: 

Kerbelâdan getirilen kadınlar ve Zeynel’âbidîn, Yezîdin önü-
ne çıkarıldı. Hazret-i Hüseynin kızı Fâtıma, (Yâ Yezîd! Resûlulla-
hın kızları esîr midir?) dedi. Yezîd, (Ey kardeşimin çocuğu! Ben 
bunu istemezdim) dedi. Kadınları, Yezîdin kadınlarının yanına 
götürdüler. Serây kadınları ta’ziyet verdi. Alınan mallarını sordu-
lar. Katkat ödediler. Hazret-i Hüseynin kızı Sükeyne, (Yezîdden 
hayrlı günâhkâr görmedim) derdi. Yezîd, Zeynel’âbidîni yanına 
aldı. Akşâm sabâh berâber yidi. Yezîd Ehl-i beytin yol paralarını 
bol bol verip, korumak için yanlarına asker katıp, Medîneye gön-
derdi. Zeynel’âbidînle vedâ’ ederken, (Allahü teâlâ, ibni Mercâ-
neye la’net eylesin! Vallahi ben olsaydım, babanın her istediğini 
kabûl ederdim. Lâkin kader-i ilâhî böyle imiş ne çâre. Her ne is-
tersen bana yaz! Kabûl olunur) dedi. Mercâne, ibni Ziyâdın ana-
sının adıdır. 

Yezîd, Kerbelâ vak’asından sonra: (Allah, o ibni Mercâneye 
la’net eylesin! Hüseynin isteklerini kabûl etmeyip de, onu katl et-
dirdi. Onun katli ile, herkesi bana gücendirdi. İyi kötü herkes, Hü-
seynin katl olayını şişirerek anlatıp bana düşman oldu) derdi. Ye-
zîd, 64 [m. 683] senesinde vefât etdi. 

Büyük âlim El-Kâdî Ebû Bekr İbnül’arabî (El-Avâsım) kitâ-
bında diyor ki: (Buhârî)nin Kitâb-ül-fiten kısmında diyor ki, (Me-
dîne halkı, Yezîdi hilâfetden hal’ etmek istedikleri zemân, Abdül-
lah ibni Ömer, yakınlarını ve çocuklarını toplayıp, buna, Allahın 
ve Resûlullahın halîfesi olarak bî’at etdik. Allahın ve Resûlullahın 
halîfesi ile harb etmekden dahâ büyük gadr olmaz dedi). Abdül-
lah bin Ömer, Yezîde bî’at ederken, (Bu bî’at hayrlı ise, râzı olu-
ruz. Kötü olursa, sabr ederiz) dedi. Hamîd bin Abdürrahmân di-
yor ki, Yezîde bî’at olunurken, bir Sahâbînin yanına gitdim. Bana, 
(Yezîd bu ümmetin hayrlısı değildir. Ondan dahâ âlimler, ondan 
dahâ şerefli kimseler var diyorsunuz. Ben ise, bu ümmetin birlik 
olmasını ayrılıklarından dahâ çok severim. Ümmet-i Muhamme-
din girip râhat etdiği bir yere giren kişi, râhatsız olur mu? Elbette 

– 400 –



olmaz) dedi. Yezîdin şerâb içmesine gelince, buna inanmak için, 
iki âdil şâhidin, gördüm diyerek haber vermesi lâzımdır. Leys bin 
Sa’d, (Emîr-ül-mü’minîn Yezîd, altmışdört senesinde vefât etdi) 
dedi. Bu sözü Yezîdin adâletini haber vermekdedir. Onu âdil bil-
meseydi, Emîr-ül-mü’minîn demezdi. İmâm-ı Ahmed bin Hanbel 
(Kitâb-üz-zühd)de diyor ki, Yezîd, hutbe okurken, (Hasta olan 
kimse, en iyi amellerini araşdırıp, hep onu yapsın! En kötü ameli-
ni de araşdırıp, onu terk etsin!) dedi. Bu yazısı, Yezîdin sözünü 
huccet kabûl etdiğini gösteriyor. Ona şerâb içmeği, fâsık ve fâcir 
olmayı iftirâ eden târîhcilerin utanmaları lâzımdır. Târîhcilerin ço-
ğu din bilgilerinde câhildirler. Bid’at deryâsına düşmüşdürler. Ço-
ğu, Eshâb-ı kirâmı ve Selef-i sâlihîni kötüliyebilmek için hadîs uy-
durmakdan bile çekinmemişlerdir. Bunların maksadları din değil, 
dünyâ idi. İnsanların en zararlısı zekî olan câhiller, hiylekâr olan 
bid’at sâhibleridir. Mal satın almak için, âdil olan tâcir aranıyor da, 
Selef-i sâlihîn hakkında bilgi almak için, dinden ve hele adâletden 
nasîbi olmıyanların sözleri, yazıları nasıl kabûl olunur? (Avâ-
sım)dan terceme temâm oldu. Bu kitâb, 1371 [m. 1951] de Mısrda 
basılmışdır. Son nefesde îmân ile gitmesi ve tevbe etmesi mümkin 
olduğu için, imâm-ı Gazâlînin “rahime-hullahü teâlâ” ve başkala-
rının, Yezîde la’net câiz değildir dedikleri, (Berîka)nın binonuncu 
sahîfesinde yazılıdır. 

(Nuhbet-ül-leâlî) ismindeki, (Bed-ül-emâlî) kasîdesinin şerhi-
ni, Muhammed bin Süleymân Halebî yapmışdır. Bu şerhinde di-
yor ki: Yezîde, öldükden sonra, yalnız iftirâ eden taşkınlar la’net 
etdi. Bunlar, Ehl-i sünnet âlimlerinin çoğunluğuna uymıyan geve-
ze kimselerdir. Aklı olan kimse, ona dil uzatmaz, la’net etmez. 
Çünki, ona la’net etmeğe emr olunmadık. Kıyâmetde bundan so-
rulmıyacağız. Şî’îler, hâricîler ve Mu’tezile fırkasında olanların 
bir kısmı ve hattâ, Teftâzânî, imâm-ı Hüseynin öldürülmesinden 
râzı olduğu için ve buna sevindiği için ve Ehl-i beyte hakâret et-
diği için ve o zemân küfre sebeb olan beytler söylediği için, ona 
la’net câiz olur dediler ise de, böyle söylemeleri doğru değildir. 
(Temhîd) kitâbında, [Ebû Şekûr Sülemî] diyor ki, (Yezîd, imâm-ı 
Hüseyni öldürmeği emr etmedi. Kendisine bî’at etdirilmesini, yâ-
hud, yakalayıp, diri olarak getirilmesini emr etdi. Onlar ise, ken-
diliklerinden öldürdüler). Bu kötü işi, Ubeydüllah bin Ziyâd yap-
dı. Kûfe şehrinden asker gönderdi. Kerbelâda karşılaşıp öldürdü-
ler. İmâm-ı Hüseyni öldürmek için emr vermek, hattâ, Peygam-
berlerden başka herhangi bir kimseyi öldürmek, buna halâl de-
medikçe, la’net etmeğe sebeb olmaz. Olsa olsa, fâsık olur. Kâfir 

– 401 – Eshâb-ı Kirâm - F:26 



olmaz. Fâsık olan mü’mine la’net etmek câiz değildir. Hattâ, ha-
yâtda olan bir kâfire de la’net, câiz değildir. Çünki, mü’min olarak 
ölmesi ihtimâli vardır. Ancak belli olmıyan kâfirlere ve kâfir ola-
rak öldüğü bilinen kimseye la’net câizdir. Yezîdin hep nemâz kıl-
dığı muhakkakdır. Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem”, 
nemâz kılanlara la’net olunmasını yasak etmişdir. Sa’düddîn-i Tef-
tâzânî, (Akâid-i Nesefiyye) şerhinde diyor ki, (Yezîde la’net 
mes’elesinde, Ehl-i sünnet âlimleri ikiye ayrıldı. (Hulâsa)da ve 
başka kitâblarda, ona ve Haccac Yûsüfe la’net câiz olmadığı bildi-
rildi. Çünki, Peygamberimiz “sallallahü aleyhi ve sellem” nemâz 
kılanlara ve Ehl-i Kıbleye la’net etmeği nehy etdi). Netîcede deriz 
ki, Yezîdin imâm-ı Hüseyni öldürmeğe emr verip vermediği ve bu-
na râzı olup olmadığı, kesin olarak bilinmediği için, susmak iyidir. 
Çünki, ona la’net etmek emr edilmedi. La’net etmemek de günâh 
değildir. Evet, onun yapdığı çirkin işi sevmeyiz. Râzı olmasa bile, 
onun sebeb olduğu meydândadır. (Nuhbe)den terceme temâm ol-
du. 

Hindistân âlimlerinden mevlânâ hâfız Hakîm Abdüşşekür Mir-
zâpûrî, (Şehâdet-i Hüseyn) kitâbında hazret-i Hüseyni Kûfe şeh-
rinde kendilerine şî’î diyenlerin şehîd etdiklerini ve şehîd eden 
Şemmer habîsinin, hazret-i Alînin askeri arasında, hazret-i Mu’âvi-
yeye karşı harb etdiğini vesîkalarla isbât etmekdedir. Bu kitâbı 
mevlevî Gulâm Haydar Fârûkî, urdu dilinden fârisîye terceme et-
miş, 1395 [m. 1975] de Karaşide basdırılmışdır. Mezkûr (Şehâdet-i 
Hüseyn) kitâbdan ba’zı kısmları bu (Eshâb-ı Kirâm) kitâbımızın 
135.ci sahîfesinde ve (Hak Sözün Vesîkaları) kitâbının (Îmân ile 
ölmek için kardeşim, Ehl-i beyt ile Eshâbı sevmelisin) kısmının 
otuzaltıncı maddesinde yazılıdır. Oradan okuyunuz!. 27, 37, 63, 65, 
76, 77, 88, 136, 137, 138, 139, 140, 194, 211, 244, 305, 317, 341, 344, 
345, 346, 350, 357. 

254 — YEZÎD BİN EBÎ SÜFYÂN: Ebû Süfyânın oğlu, haz-
ret-i Mu’âviyenin büyük kardeşi idi. Eshâb-ı kirâmdandır. Çok sâ-
lih idi. Mekkenin fethinde müslimân oldu. Hüneyn gazâsında bu-
lundu. Hazret-i Ebû Bekrin Şâma gönderdiği orduda, bir birliğin 
kumandanı idi. Hazret-i Ömer zemânında Filistin vâlîsi oldu. On-
dokuzuncu yılda tâ’ûndan vefât etdi “radıyallahü teâlâ anh”. Ye-
rine kardeşi Mu’âviyeyi vekîl bırakmışdı. Halîfe de tasdîk etdi. 60, 
62, 64, 246, 251, 349, 355, 356. 

255 — YÛSÜF “aleyhisselâm”: Ya’kûb “aleyhisselâm”, oniki 
oğlundan en çok Yûsüfü severdi. Kardeşleri, onu kıra götürüp ku-
yuya atdı. Onu kurt yidi dediler. İçlerinden biri, kuyuya yemek 

– 402 –



götürmüşdü. Kervan gelmiş, Yûsüfü çıkarmışlar görünce, bu bi-
zim kölemiz idi. Kaçdı dedi. Ucuz satdı. O zemân, onsekiz yaşın-
da idi. Kardeşlerinden korkup susdu. Mısra götürüp mâliyye vekî-
line satdılar. Çok güzel idi. Yüzünde nûr parlıyordu. Vekîlin zev-
cesi Zelîha [Fârisîde Züleyhâ denir] buna âşık oldu. Fekat, iftirâ 
etdi. Habse konuldu. Zindânda, Fir’avnın ekmekcisi ve şerbetçisi 
de vardı. Bunlar, bir gece rü’yâ gördüler. Yûsüfe anlatdılar. Şer-
betçi kurtulacak, ekmekci asılacak dedi. Öylece oldu. Fir’avn, bir 
rü’yâ gördü. Kimse, bunu çözemedi. Şerbetçi, gelip Yûsüf aleyhis-
selâma anlatdı. Yedi sene bolluk, sonra yedi sene kıtlık olacak. 
Bollukda saklayın, kıtlıkda bunları yirsiniz buyurdu. Fir’avn, Yû-
süfü istedi. Çok beğendi. Mâliyye vekîli öldü. Yûsüfü vekîl yapdı. 
Zelîhayı ona verdi. Bundan, iki oğlu ve Rahmet adında bir kızı ol-
du. Bollukda, çok zahîre topladı. Kıtlıkda, her memleketden Mıs-
ra gelip, zahîre satın aldılar. Vesîka ile veriyordu. Kardeşleri de, 
Ken’ân ilinden, ya’nî Şâm tarafından, zahîre almağa geldiler. En 
küçükleri olan Bünyâmin, Yûsüfe çok benzerdi. Bunu, babası 
göndermemişdi. Yûsüf “aleyhisselâm”, kardeşlerini tanıdı. Siz 
kimsiniz, câsûs olmıyasınız dedi. Söylediler. Bunlara ziyâfet verdi. 
Bir dahâ gelirken, öteki kardeşinizi de getirin! Onu getirmezseniz, 
size zahîre vermem dedi. Paralarını da gizlice, zahîrenin arasına 
koydurdu. Geri gelince, (Baba! Bünyâmini de götüreceğiz) dedi-
ler. (Evvelce Yûsüfe olanı biliyorsunuz. Fekat, Allahü teâlâ, en iyi 
koruyucudur. Merhametlilerin en merhametlisidir) dedi. Paraları-
nı da, geri gelmiş görünce, yine gidip alalım dediler. Bünyâmini 
gözeteceklerine kuvvetli söz verdiler. Yûsüf “aleyhisselâm”, ziyâ-
fet ve çok ikrâm eyledi. Bünyâmine gizlice kendini tanıtdı. Seni 
göndermiyeceğim, üzülme dedi. Bunun yüküne bir altın tas koy-
durdu. Giderlerken arkadan, hırsız var diye sesler geldi. Biz hırsız 
değiliz dediler. Sözünüz yalan ise, ne yapalım dediler. Hangimiz-
de çıkarsa, onu tutun. Biz, böyle yaparız dediler. Tas, Bünyâminin 
yükünde bulundu. Bunu yakalamak, Mısr kanûnlarında yok idi. 
Babasının dînini kardeşlerine söyletdi. Böylece, Bünyâmini elle-
rinden aldı. Babamız ihtiyârdır. Bunu çok sever. Bunun yerine bi-
zim birimizi al dediler. Biz, sizin sözünüzle bunu tutukluyoruz. 
Başkasını alırsak, zâlim oluruz dedi. Utanarak, sıkılarak, babala-
rına geldiler. Ya’kûb “aleyhisselâm” çok üzüldü. Bunda bir iş var! 
Mısr sultânı, bizim dînimizi ne bilir? Sabr güzel şeydir. Cenâb-ı 
Hak, beni çocuklarıma kavuşdurabilir buyurdu. Yûsüf, Yûsüf diye 
ağlamakdan, gözlerine perde geldi. Kuyuya atılalı yirmibir yıl ol-
muşdu. Kardeşleri ondan ümmîdi kesmişdi. Babası ise, Allahdan 

– 403 –



ümmîd kesmiyor ve onun küçük iken gördüğü rü’yâdan, kardeşle-
rinin ona birgün secde edeceğini biliyordu. Gidiniz onları arayınız! 
Allahdan ümmîd kesilmez dedi. Mısra gitdiler. Ey azîz! Fakîriz. 
Babamız ihtiyârdır. Bize lutf ve ihsân et! Bize zahîre ver. Kardeşi-
mizi de bağışla deyip, yalvardılar. Gülerek, Yûsüfe yapdığınızı 
unutdunuz mu dedi. Sen Yûsüf müsün dediler. Evet, ben Yûsü-
füm. Bu da, kardeşimdir. Cenâb-ı Hak bize ihsân etdi. O, sabr 
edenleri mahrûm bırakmaz dedi. Şu gömleğimi babamın gözlerine 
sürün ve hepsini buraya getirin dedi. Onlar Mısrdan gelirken, 
Ya’kûb “aleyhisselâm”, (Yûsüfün kokusu geliyor) diyordu. Yanın-
dakiler (Sen hâlâ eski şaşkınlık üzeresin) dediler. Sonra, oğulları 
geldi. Gömleği yüzüne koyunca gözleri açıldı. Hepsi Mısra gitdi. 
Yûsüf “aleyhisselâm”, Fir’avn ile ve ehâlî ile, uzakdan karşıladı. 
Serâyına götürdü. Babasını, anasını sedire oturtdu. Sedire karşı, 
Allahü teâlâya, secde-i şükr yapdılar. Onyedi sene sonra Ya’kûb 
“aleyhisselâm” vefât etdi. Yûsüf “aleyhisselâm” ellialtı yaşında idi. 
Yüzon yaşında vefât etdi. Fir’avn, bundan önce vefât etdi. Sonra 
gelen Fir’avnlar, Benî-İsrâîle kıymet vermediler. 131. 

256— YÛSÜF BİN CÜNEYD: Ehî Çelebî, ikinci Bâyezîd hân 
devri âlimlerindendir. Tokadlıdır. Bursada, Edirnede ve İstanbul-
da müderrislik yapdı. (Vikâye)nin (Sadr-üş-şeri’a) şerhine hâşiye 
yaparak, (Zahîret-ül-ukbâ) ismini vermişdir. (Hediyyet-ül-meh-
diyyîn) kitâbı arabî olup, İstanbulda basdırılmışdır. Dokuzyüzbeş 
905 [m. 1499] de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. İstanbulda 
(Ehî-zâde) câmi’i yanındadır. 

257 — YÛSÜF BİN İBRÂHÎM: Cemâleddîn Yûsüf Erdebilî, 
Şâfi’î âlimlerindendir. Âzerbaycân fâtihlerindendir. 799 [m. 1397] 
da vefât etdi. Fıkh kitâbları vardır. 106. 

258 — YÛSÜF NEBHÂNÎ: Yûsüf bin İsmâ’îl bin Yûsüf, 1265 
[m. 1849] da Hayfâda tevellüd, 1350 [m. 1932] de Beyrutda vefât 
etdi “rahime-hullahü teâlâ”. Câmi’ul-ezheri bitirdi. Şâmda kâdî, 
Beyrutda hukuk mahkemesi reîsi oldu. Çeşidli şehrleri ve İstan-
bulu ziyâret etdi. Medînede vehhâbîliği yakından incelemek im-
kânını buldu. Topladığı bilgileri yaymak için, çok kıymetli kırkye-
di kitâb yazdı. (El-Feth-ül-kebîr) kitâbında ondörtbindörtyüzelli 
hadîs, harf sırasına göre dizilmişdir. Üç cild hâlinde basılmışdır. 
(Câmi’u kerâmât-il-evliyâ) kitâbı iki cild olup, kerâmetin hak ol-
duğunu isbât etmekdedir. 1329 [m. 1911] da Mısrda basılmışdır. 
Kırkyedi kitâbının hepsi basılmışdır. Çok mühim olan, (Şevâhid-
ül-hak) kitâbı, Mısrda üçüncü def’a olarak binüçyüzseksenbeş 

– 404 –



[1385] hicrî ve [1965] mîlâdî senesinde basılmışdır. Kitâb beşyüz-
yetmiş sahîfe olup, dörtyüzelli sahîfesi ibni Teymiyyeyi ve vehhâ-
bîleri red etmekde, geri kalan yüzyirmi sahîfesi de Eshâb-ı kirâmın 
üstünlüklerini, hazret-i Mu’âviye ile Amr bin Âs hazretlerinin yük-
sekliklerini ve islâmiyyete hizmetlerini bildirmekdedir. 

(Câmi’ul-ezher) profesörlerinden allâme şeyh Alî Muhammed 
Beblâvî Mâlikî ve Allâme şeyh Abdürrahmân Şerbînî ve şeyh Ah-
med Hüseyn Şâfi’î ve şeyh Ahmed Besyânî Hanbelî ve ârif allâme 
Süleymân Şübrâvi Şâfi’î ve şeyh Abdülkâdir Râfi’î ve ayrıca Mısr 
Baş müftîsi allâme Bekrî Muhammed Sadefî Hanefî ve müderris al-
lâme Muhammed Abdülhayy Ketânî İdrisî Fâsî ve allâme seyyid Ah-
med beğ Şâfi’î ve Fâdıl Allâme şeyh Sa’îd-i Mûcî Şâfi’î ve allâme 
şeyh Muhammed Halebî Şâfi’î ve dahâ birçok Ehl-i sünnet âlimleri, 
(Şevâhid-ül-hak) kitâbını beğenmişler, uzun yazıları ile övmüşlerdir. 

(Şevâhid-ül-hak) kitâbında, Vehhâbîlerin mutlak ictihâd her ze-
mân vardır demelerinin yanlış olduğunu ve Resûlullahı ve bütün 
Evliyânın mezârlarını ziyâret için uzak yerlerden gitmenin meşrû’ 
olduğunu ve Resûlullah ile, Evliyâ ile Allahü teâlâya istigâsenin 
meşrû’ olduğunu ve dört mezheb âlimlerinin ibni Teymiyye bid’at-
lerine karşı yazılarını uzun bildirmekdedir. Beşinci bâbında, Ah-
med ibni Teymiyyenin bid’atlerini savunan üç kitâbdan parçalar al-
makda, bunları âyet-i kerîmelerle ve hadîs-i şerîflerle çürütmekde-
dir. Bu üç bozuk kitâb, ibni Kayyım-ı Cevziyyenin (İgâsetül-lehfân) 
ve ibni Abdül-Hâdinin (Firredd-i ales-Subkî) ve Nu’mân Âlûsî 
Bağdâdînin (Cilâ-ül-ayneyn fî muhâkeme-til-Ahmedeyn) ismi ile 
İbni Hacer hazretlerine karşı yazdığı kitâblardır. Bu üç kitâbın hak-
sız ve Ehl-i sünnete muhâlif olduklarını isbât etmekdedir. 

Vehhâbîlerin temel kitâbları olan (Feth-ul-mecîd) kitâbının 
ikiyüzellidokuzuncu [259] sahîfesinde, imâm-ı Zeynel-âbidîn Alî 
hazretlerinin, bir kimseyi Resûlullahın kabri yanına gelip düâ et-
diğini görünce, buna mâni’ olduğunu ve (Bana salât okuyunuz! 
Her nerede olursanız, verdiğiniz selâm bana ulaşdırılır) hadîsini 
okuduğunu yazıyor. Hâdiseyi yanlış anlatarak, (Buradan anlaşılı-
yor ki, düâ ve salât okumak için kabr yanına gitmek yasak edilmiş-
dir. Bu, kabri bayram yeri yapmanın bir kısmıdır. Mescid-i Nebî-
ye nemâz kılmak için giren kimsenin, selâm vermek için kabrin 
yanına gitmesi yasakdır. Eshâbın hiçbiri böyle yapmadı. Böyle ya-
panları da men’ etdiler. Peygambere ümmetinin yalnız okudukla-
rı salât ve selâm bildirilir. Başka işleri bildirilmez) diyor. Buna mâ-
ni’ olmak için Süûd hükûmetinin, Mescid-i Nebî içine (Hucre-i 

– 405 –



se’âdet) yanına asker koyduğunu da, ikiyüzotuzdördüncü [234] sa-
hîfesinde yazıyor. 

Yûsüf Nebhânî, (Şevâhid-ül-hak) kitâbının çeşidli yerlerinde 
bunlara cevâb vermekdedir. Sekseninci [80] sahîfesinde diyor ki: 
İmâm-ı Zeynel’âbidîn “radıyallahü anh”, Resûlullahın mubârek 
kabrini ziyâret etmeği yasak etmemişdir. İslâmiyyete uygun olmı-
yan, saygısızca yapılan ziyâreti yasak etmişdir. Torunu imâm-ı 
Ca’fer Sâdık, Hucre-i se’âdeti ziyâret eder, Ravda tarafındaki di-
rek yanında durup, Resûlullaha selâm verirdi ve mubârek başı bu-
radadır derdi. (Kabrimi bayram yapmayınız!) demek, ziyâretinizi 
bayram gibi belli zemânlara bırakmayın! Her zemân ziyâret edi-
niz demekdir. 88. ci ve 106. cı sahîfelerinde diyor ki: Ebû Abdül-
lah Kurtubî (Tezkire)sinde buyuruyor ki, Resûlullaha ümmetinin 
amelleri her sabâh ve her akşam bildirilir. 89. cu ve 116. cı sahîfe-
lerinde diyor ki: Halîfe Mensûr, Resûlullahı ziyâret ederken, 
imâm-ı Mâlike sordu: Yüzümü kabre karşı mı, kıbleye karşı mı 
döneyim? İmâm-ı Mâlik buyurdu ki: Yüzünü Resûlullahdan nasıl 
ayırabilirsin? O “sallallahü aleyhi ve sellem” senin ve baban Âde-
min afv olmasına vesîledir. 92. ci sahîfede diyor ki: (Kabrleri ziyâ-
ret ediniz!) hadîs-i şerîfi emrdir. Ziyâret yaparken harâm işlenir-
se, ziyâret yasak edilemez. Harâmı yapması yasak edilir. 98. ci sa-
hîfesinde diyor ki: İmâm-ı Nevevî (Ezkâr) kitâbında (Resûlulla-
hın ve Sâlihlerin kabrlerini çok ziyâret etmek ve her ziyâretde 
kabr başında çok durmak sünnetdir) buyurmakdadır. 100. cü sahî-
fede diyor ki: İbni Hümâm (Feth-ul-kadîr) kitâbında, Dâr-ı Kut-
nînin ve Bezzârın bildirdikleri hadîs-i şerîfi yazıyor. Bu hadîs-i şe-
rîfde, (Başka bir iş görmeyip, yalnız beni ziyâret için gelene, kıyâ-
met günü şefâ’at etmek, üzerimde hakkı olur) buyuruldu. 118. ci 
sahîfede buyuruyor ki, (Allahü teâlâ Evliyâya kerâmet vermişdir. 
Öldükden sonra da tesarruf ederler. Bunları Allahü teâlâya vesî-
le etmek câizdir. Evliyânın öldükden sonra da kerâmetleri çok gö-
rülmüşdür. Fekat, islâmiyyete uygun olarak istigâse etmelidir. Câ-
hillerin, dilediğimi verirsen veyâ hastamı iyi edersen, sana şu ka-
dar........... vereceğim demesi câiz değildir. Fekat, buna küfr, şirk 
denilemez. Çünki, çok câhil olan da, Velînin îcâd edeceğini düşün-
mez. Velîyi, Allahü teâlânın îcâd etmesine vesîle etmekdedir. 
Onun Allahü teâlânın sevgili kulu olduğunu düşünmekdedir. Dile-
ğimi yapmasını Allahdan iste, Allahü teâlâ, senin düânı red etmez 
demekdedir. Çünki, Resûlullah “sallallahü aleyhi ve sellem”, 
(Aşağı, değersiz sanılan çok kimseler vardır ki, onlar Allahü teâlâ-
nın sevgili kullarıdır. Birşeyi yapmak dileseler, Allahü teâlâ o şeyi, 

– 406 –



elbet yaratır) buyurdu.) Bu hadîs-i şerîf, vehhâbîlerin (Feth-ul-me-
cîd) kitâbı, 381. ci sahîfesinde de yazılıdır. Müslimânlar, böyle ha-
dîs-i şerîflere güvenerek, Evliyâyı vesîle etmekdedir. İmâm-ı Ah-
med, imâm-ı Şâfi’î, imâm-ı Mâlik ve imâm-ı a’zam Ebû Hanîfe, sâ-
lihlerin kabrleri ile teberrük etmek câizdir dediler. (Ehl-i sünnet) 
âlimlerinden birinin mezhebinde olduğunu, Ehl-i sünnet olduğunu 
söyliyen bir kimsenin de böyle söylemesi lâzımdır. Böyle söyle-
mezse, Ehl-i sünnet olmadığı, yalancı olduğu anlaşılır. (Şevâhid-ül 
hak)dan terceme temâm oldu. 212, 270, 353. 

259 — ZEHEBÎ: Şemseddîn Muhammed bin Ahmed, islâm tâ-
rîhcilerindendir. 740 senesine kadar olan târîh olaylarını yazmış-
dır. (Târîh-i islâm) kitâbı oniki cilddir. Bu kitâb çok kıymetlidir. 
Başka hadîs ve târîh kitâbları da vardır. 673 [m. 1274] de Şâmda 
tevellüd, 748 [m. 1348] de vefât etdi “rahime-hullahü teâlâ”. 18, 
21, 79, 223. 

260 — ZEKERİYYÂ “aleyhisselâm”: Süleymân aleyhisselâ-
mın soyundandır. Beyt-ül-mukaddesde Tevrât yazar, kurban ke-
serdi. Peygamber oldu. Zevcesi (Îsâ) veyâ (Elîsâ’) ile bunun ana-
dan kız kardeşi (Hunne)nin çocukları olmazdı. Hunne, İmrânın 
zevcesi idi. Hunne, (Oğlum olursa Beyt-ül-mukaddese hizmetçi 
vereyim) diye nezr etdi. İmrân öldükden sonra Hunnenin kızı ol-
du. Adını Meryem koydu. Meryemi Beyt-ül-mukaddese götürüp 
Zekeriyyâ aleyhisselâma teslîm etdi. Bu da alıp evine götürdü. 
Teyzesi Îsâ’ bunu büyütdü. Büyük olunca Beyt-ül-mukaddesde bir 
odada ibâdete başladı. Yanına, Zekeriyyâ aleyhisselâmdan başka 
kimse giremezdi. 

Zekeriyyâ “aleyhisselâm” ihtiyâr olduğu hâlde, oğlu Yahyâ 
“aleyhisselâm” dünyâya geldi. Yahyâ “aleyhisselâm” büyüdü. Ön-
ce Tevrâtdan, sonra İncîlden va’z etdi. Benî İsrâîl üzerine hâkim 
olan Filistin vâlîsi Herod, Tevrâta göre kardeşinin kızını almak is-
tedi. İncîlde bu yasak olduğundan, Yahyâ “aleyhisselâm” nikâh 
yapmadı. Herod da, bunu şehîd etdi. Zekeriyyâ “aleyhisselâm” oğ-
lunu kurtarmağa çalışınca, bunu da öldürmek istedi. Bir kütük içi-
ne saklandı. Kütükle birlikde destere ile ikiye biçilerek şehîd edil-
di. 130, 200, 399. 

261 — ZEYD BİN HATTÂB: Hazret-i Ömerin “radıyallahü 
teâlâ anh” babadan olan büyük kardeşidir. İlk Muhâcirlerden idi. 
Bütün gazâlarda bulundu. Ebû Bekr-i Sıddîk zemânında Yemâme 
cenginde şehîd oldu “radıyallahü teâlâ anh”. Bu muhârebede, is-
lâm bayrağını taşımakda idi. Yemâme, Arabistânda, Necd ile Bah-

– 407 –



reyn arasındadır. Müseyleme-tül-kezzâbla muhârebe, burada ol-
muşdur. 103. 

262 — ZEYD BİN SÂBİT: Eshâb-ı kirâmın büyüklerindendir. 
Hazrec kabîlesindendir. Vahy kâtibi idi. Hicretde on yaşında idi. Ba-
bası dört sene önce vefât etmişdi. Çocuk olduğundan Bedr gazâsın-
da geri gönderilmişdi. Hendek ve sonraki gazâlarda bulundu. Hen-
dekde toprak taşırken Resûlullah görünce, (Bu, ne iyi yiğitdir) bu-
yurmuşdu. Çok âlim idi. Süryânî öğrenmesi emr buyuruldu. Öğren-
di. Gelen mektûbları okurdu. Halîfe Ebû Bekre ve Ömere de kâtib-
lik yapdı. Hazret-i Ömer hacca ve Şâma giderken, yerine bunu vekîl 
bırakmışdı. Hazret-i Osmân zemânında Beyt-ül-mâl me’mûru oldu. 
Ya’nî mâliye vekîli oldu. Halîfe hacca gidince, bunu vekîl bırakdı. 
Hazret-i Alîyi çok severdi. Fekat, Cemel ve Sıffîn vak’alarına karış-
madı. Çok hadîs-i şerîf bildirmişdir. İlk toplanan Kur’ân-ı kerîmi bu 
yazdı. 45 de vefât etdi “radıyallahü teâlâ anh”. 30, 168, 251, 260. 

263 — ZİYÂD BİN EBÎH: Ebû Süfyânın oğlu idi. Hicretin bi-
rinci senesi tevellüd etdi. Resûlullahı göremedi. Arabistânın meş-
hûr beş dâhîsinden biridir. Anası bir câriye idi. Hazret-i Ömer, 
kendisini Basra vâlîsi yapdı. Hazret-i Alî, Basrada beyt-ül-mâl 
me’muru yapdı ve Basra vâlîsi yapdığı Abdüllah bin Abbâsa, Ziyâ-
dın sözüne göre hareket etmesini emr buyurdu. Cemel vak’asına 
karışmadı. Cemelden sonra, hazret-i Alî, bunu Basra mâliye müdî-
ri yapdı. Abdüllah ibni Abbâs, Basradan Kûfeye giderken, yerine 
Ziyâdı vekîl bırakdı. Hazret-i Alî, bunu Fâris ve Kirman vâlîsi yap-
dı. Buralardaki karışıklıkları düzeltdi. Huzûr, râhat getirdi. Haz-
ret-i Mu’âviye halîfe olunca, Fârisde vâlî idi. Bî’at etmemişdi. Bu-
nu 45 senesinde Basraya sonra Horasana vâlî yapdı. Kûfeyi, Bah-
reyn ve Ümmânı da emrine verdi. Bu da bî’at ve çok hizmet etdi. 
Eshâb-ı kirâmın büyüklerine yüksek makâmlar verdi. Sağ elinde 
çıban çıkıp, 53 de vefât etdi. Oğlu Ubeydüllah, 53 de 25 yaşında 
iken Horasan vâlîsi oldu. Buhârâyı feth etdi. 55 de Basra, 60 da 
Kûfe vâlîsi oldu. Ömer bin Sa’d bin Ebî Vakkası dörtbin askerle 61 
de Kerbelâya gönderdi. Hazret-i Hüseyni teslîm alıp getirmesini 
emr etdi. Teslîm olmayınca hücûm edip, Şimrin emri ile, Sinân bin 
Enes tarafından şehîd edildi. 62, 385. 

264 — ZÜBEYR BİN AVVÂM: Eshâb-ı kirâmın büyüklerin-
den ve Aşere-i mübeşşeredendir. Hadîce-tül-kübrânın birâderinin 
oğludur. Resûlullahın “sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” halası 
olan Safiyyenin “radıyallahü teâlâ anhâ” oğludur. Onbeş veyâ on-
sekiz yaşında iken, erkeklerin dördüncü veyâ beşincisi olarak islâ-

– 408 –



ma geldi. İslâmda, ilk kılınç çeken budur. Mekkede, Resûlullah 
“sallallahü teâlâ aleyhi ve sellem” tutuldu diye işitince, kılıncını çe-
kip, kurtarmağa giderken, yolda Resûlullaha “sallallahü teâlâ aley-
hi ve sellem” rastladı. Düâya kavuşdu. Habeşistâna ve Medîneye 
hicret edenlerdendir. Bütün gazâlarda bulunup, çok yara aldı. Mıs-
rın fethinde de bulundu. Çok zengin idi. Bütün malını, Allahü te-
âlânın yolunda harc etdi. Cemel vak’asında, hazret-i Âişe ile birlik-
de, hazret-i Alîye karşı harb etdi. Sonra harbden vazgeçdi. Bir ke-
nâra çekilip, nemâz kılarken şehîd edildi “radıyallahü teâlâ anh”. 
Vefâtı 36. cı yılda oldu ve 67 yaşında idi. Nemâzını hazret-i Alî kıl-
dırdı. 13, 14, 19, 20, 24, 30, 49, 60, 75, 76, 77, 106, 113, 122, 129, 166, 
175, 176, 185, 209, 215, 235, 236, 250, 251, 258, 259, 323, 330, 365, 
384, 395, 396. 

265— ZÜFER: Ebû Hüzeyl Züfer bin Hüzeyl Küfîdir. 110 [m. 
728] yılında İsfehânda tevellüd, 158 [m. 775] de Basrada vefât et-
di “rahime-hullahü teâlâ”. İmâm-ı a’zamın “rahime-hullahü te-
âlâ” talebesinin büyüklerindendir. Müctehid idi. Meclisinde dün-
yâ işleri konuşulmazdı. Allah korkusu, damarlarına işlemiş idi. 
Abdüllah-ı Ensârî “rahime-hullahü teâlâ” diyor ki, İmâm-ı Züfe-
ri kâdî yapmak istediler. Kabûl etmedi. Evini değişdirip saklandı. 
Hasta iken, Ebû Yûsüf “rahime-hullahü teâlâ” ve başkaları (va-
sıyyet et) dediler. (Şu mal zevcemindir. Şunlar da kardeşimin oğ-
lunundur) dedi. Şaşırdılar. Çünki, kardeşi varken oğluna birşey 
düşmez idi. Vefâtından sonra, kardeşi, Züferin zevcesini aldı. Bir 
oğlu oldu. Mallar, bu oğluna kalınca, imâm-ı Züferin kerâmeti 
belli oldu. Buyururdu ki, (İmâm-ı a’zamın vefâtından sonra, ona 
muhâlif ictihâdda bulunmakdan çekindim. Çünki, hayâtında beni 
mağlûb edip, hep o haklı çıkardı. Onun sözünü kabûl etmeğe mec-
bûr olurdum. Vefâtından sonra, onun ictihâdına uymıyan birşey 
nasıl söyleyebilirim ki, hayâtda olsa beni yine mağlûb eder). Dâ-
vüd-i Tâî ile arkadaş idi. Çok sevişirlerdi. Dâvüd fıkh ile uğraşma-
ğı bırakıp, ibâdet ile, zühd ve takvâ ile yaşadı. İmâm-ı Züfer ise, 
ibâdeti, zühd ve takvâyı, fıkhla birleşdirdi. Babası Hüzeyl, Basra 
vâlîsi idi. Kardeşi Sabâh, Benî Temîm üzerine zekât me’mûru idi. 
45, 53. 

Se’âdete kavuşmak için, her kitâbı okuma! 
Ehl-i sünnet kitâbı oku, hakîkati anla! 

Bu kitâbları nerde bulursun acabâ? 
bir kerre de, (Hakîkat Kitâbevi)nde ara! 

– 409 –



_________________ 

Çok mühîm tenbîh: Peygamberler vâsıtası ile, Allah tarafından 
bildirilmiş olan yaşamak yoluna (Din) denir. İnsanların yapdığı ya-
şamak yoluna (Kanûn) denir. Din, anadan, babadan ve kitâbdan 
öğrenilir. Dinsiz insan olamaz. Her insan, dîninin emrlerine uygun 
olarak yaşar. Dînine uyanın, dünyâda râhat yaşayacağına ve âhıret-
de Cennete giderek, sonsuz se’âdete kavuşacağına, başka dinde 
olanların, dünyâda sıkıntı çekeceklerine ve âhıretde Cehennem ate-
şinde sonsuz yanacaklarına inanır. Herkes, dînini övmekdedir. Pro-
pagandalarla, reklâmlarla herkesi kendi dînine çağırmakda, böyle-
ce kendi dîninin doğru olduğuna inanmakda ve herkesi inandır-
makdadır. İnsanın dünyâ ve âhıret se’âdeti, dînine bağlı olduğu için, 
insan, anasından, babasından öğrendiği dînine bağlı kalmamalı ve 
propagandalara ve reklâmlara aldanmamalı, mevcûd dinlerin hep-
sini incelemeli, bozulmamış, doğru olduğunu anladığı islâm dînini 
öğrenmeli ve bu dîne sarılmalıdır. Böylece, dünyâda râhat ve huzûr 
içinde yaşar, âhıretde sonsuz Cennet ni’metlerine kavuşur. 

BÜYÜK ÂLİMLER 
(Silsile-i aliyye)[1] 

Nebî, Sıddîk ve Selmân, Kâsım, Ca’fer, Bistâmî, 
irfân kaynağı oldu, Ebül-Hasen Harkânî. 
Ebû Alî Fârmedî geldi sonra bu meydâna, 
çok Velî yetişdirdi, hem Yûsüf-i Hemedânî. 
Abdülhâlık Goncdüvânî, ma’rifetler semâsında, 
dünyâyı aydınlatdı, hem Ârif-i Rîvegerî. 
Mâverâ-ün-nehr ili, Tûr-i Sînâ gibi oldu, 
nûrlandıranlardan biri, Mahmûd-i İncirfagnevî. 
Alî Râmîtenîdir Azîzân ve pîr-i Nessâc, 
çok kerâmet gösterdi, Muhammed Bâbâ Semmâsî. 
Seyyid Emîr Gilâl de, ilm deryâsında sadef, 
andan meydâna geldi, Behâüddîn-i Buhârî. 
Alâ’üddîn-i Attâr, zemânının kutbu idi, 
Ya’kûb-ı Çerhîde oldu zâhir, envâr-ı rahmânî. 
Ubeydüllah-i Ahrâr ve kâdî Muhammed Zâhid, 
Dervîş Muhammed geldi ve Hâcegî ile Bâkî. 

[1] 1- Bu şi’rin bir sûreti (Se’âdet-i Ebediyye) kitâbının 969.cu sahîfesinde 
mevcûddur. 2- Her ism hakkında geniş bilgi, (Se’âdet-i Ebediyye) sa-
hîfe 1059 da başlıyan yazıda mevcûddur. 

– 410 –



Bütün bunlardan gelen, nûrlara kendi de katıp,
binlerce kalb temizledi, imâm-ı Ahmed Rabbânî.
Urvet-ül-vüskâ Ma’sûm ve Seyfeddînle seyyid Nûr,
ve Mazherle Abdüllah, sonra Hâlid-i Bağdâdî.
Feyz verdiler bunlar da, sonra bu nûru Abdüllah,
Anadoluya yaydı, hem de Tâhâ-yı Hakkârî.
Hem seyyid-i Sâlih de, kardeşin yerini tutup,
fenâ-fillâha kavuşdu Sıbgatullâh-i Hîzânî.
Bu üç Velînin sohbetlerinde yükselip,
mürşid-i kâmil oldu, seyyid Fehîm-i Arvâsî.
Bu otuzdört Velînin kalbleri, bir ayna gibi,
yaydılar hep cihâna, envâr-ı Resûlillâhi.
Bütün bu nûrlar en son, toplandı bir hazînede,
ismi bu hazînenin: Abdülhakîm-i Arvâsî.
Gelince kalblere müceddid-i elfin feyzi,
yetişdi her yerde birer hakîkî Velî.
Bu hâli görünce mason ile yehûdî,
müslimânlara saldırdı, canavar gibi.
Bu hücûmları, islâmı yok etmek içindi,
bunu haber veriyor, Mâide sûresi.
Hem bu sûre, islâma müşrikler saldıracak diyor,
masonların müşrik olduklarını haber veriyor.
Meşhûr yalanları ile aldatıp câhilleri,
Ehl-i sünnetden ayırdılar, binlerce müslimânı.
Hücûmlardan korunur, (Âyet-el kürsî) okuyan,
hıfz-ı ilâhîde olur, (istigfâr düâsı) okuyan.[1]

Resûlullah buyurdu ki, (Âhıretde azâb görmez,
dünyâ işlerinde, bana tâbi’ olan).
Se’âdete kavuşamaz, önderi şeytân olan!
dostlar, ahbâblar kaldı mı, ne oldu anan baban?
Bir hocamız, mason olmuş, dîne çatdı hiç durmadan,
ingiliz diploması var, lâkin, kafası bomboş nâdân.
Güler yüzle, tatlı dille, bol numara vermekle,
arkadaşlarımı aldatdı, yalan sözlerle hemân.
Îmânım var diyor, her bozuk inanan,
Ehl-i sünnetdedir, iyi bil, hakîkî îmân!
Çok şükr islâm âlimi gördüm, sözleri ilm ve irfân,
dedi ki, (aldatılamaz, fen dersleri okuyan!)

[1] İstigfâr, (Estagfirullah)dır. Ma’nâsı, (Beni afv et Allahım)dır. Ur-
vet-ül vüskâ Ma’sûm-ı Müceddidî, her nemâzdan sonra, yetmiş ker-
re okurdu ve yüzkırkbin talebesine okumasını emr ederdi. 

– 411 –



Dînimi ondan öğrendim, rûhu olsun şâdümân!
Avrupa, hem Amerika, kısacası bütün cihân.
Dinleri bozuk ise de, diyorlar vardır Nîrân!
kâfirler yanacak, kurtulur ancak iyi insan!
İyi insan olmak için, Muhammed aleyhisselâma inan,
Cehenneme girmeyecek, bu son Peygambere uyan.
Târîhi dikkat ile oku, ey körpecik Nev-civân!
mala, makâma aldananın sonu olmuş âh, figân.
Aman yâ Rabbî, el-aman! Garîb oldu âhır zemân!
İslâmiyyet unutuldu, moda oldu harâm, yalan!
Pârisde, Profesör olunca, Resûlullaha çatan,
Hamîdullah kurtulamaz, ebedî azâbdan.
(Fâideli Bilgiler) kitâbı, sözlerini yazıyor,
Çok alçak olduğunu anlar, bunları okuyan.
Seyyid Kutb denilen ahmak da, kendini müctehid sanıyor,
Mahv olur, doğru sanarak, sözlerine aldanan.
Ömür geçer, herşey biter, kâfirlerin gideceği mekân.
karanlık bir çukurdur, arkadaş olur yılan, çiyan,
Hak teâlâ, bu vatanı pek kıymetlendirdi,
toprağının çok yerine mü’minler secde etdi.
Bu topraklardan gelen, ecdâdımızın seslerini duyan,
anlar ki, Cennete kavuşur, Muhammed aleyhisselâma uyan.
Yâ Rabbî! Bu vatanı koruyan kumandanlara yardım et,
bu millete hizmet etmeği, herbirine nasîb et.
Mü’minlere hizmet, çok büyük ni’metdir,
bu ni’mete kavuşanın gideceği yer Cennetdir.
Müslimânın kabri, Cennet bağçesi olur,
bu ni’mete kavuşamaz, mü’minin kalbini kıran.
Vandan gelen bir Velî İstanbulda, senelerce,
bunları hep söyledi, yerleşdi hakîkî îmân.
Ankaranın toprağı, binüçyüzaltmışikide,
cem’i zıddeyn yaparak, şâd oldu Hâcı Bayrâm.
Düâ edeceğin zemân, Silsileyi oku hemân!
Sâlihleri söyleyince, yağar rahmet-i Rahmân!
Selâm olsun, düâ olsun, bu yazardan dâimâ,
Silsile-i aliyyenin ervâhına yâ Sübhân!

Sonra, bir Fâtiha ile istigfâr düâsı okuyup, sevâbını Muhammed aley-
hisselâmın mubârek rûhuna ve Enbiyânın ve Evliyânın ve Silsile-i aliyye-
nin ve Âbâ ve Ecdâdının ervâhına hediyye ve nûrlu kalblerine ilticâ et-
melidir. İstigfâr düâsı: (Estagfirullah’el-azîm ellezî lâ ilâhe illâ hüv el hay-
yel kayyûme ve etûbü ileyh)dir. 

1960 Erzincan. 

– 412 –



HAKÎKÎ MÜSLİMÂN NASIL OLUR?
Nasîhatlerin birincisi, Ehl-i sünnet âlimlerinin, kitâblarında 

bildirdiklerine göre, i’tikâdı düzeltmekdir. Bu âlimler, kitâbların-
da Eshâb-ı kirâmdan işitdiklerini bildirmişler, kendi kafalarından 
hiçbirşey yazmamışlardır. Cehennemden kurtulan, yalnız bu 
âlimlere tâbi’ olanlardır. Allahü teâlâ, o büyük insanların çalışma-
larına, bol bol mükâfât versin! Dört mezhebin ictihâd derecesine 
yükselmiş âlimlerine ve bunların yetişdirdikleri büyük âlimlere 
(Ehl-i sünnet) âlimi denir. İ’tikâdı (Îmânı) düzeltdikden sonra, is-
lâmiyyete uymak, ya’nî fıkh kitâblarının bildirdiği ibâdetleri öğ-
renmek ve yapmak ve yasak etdiklerinden kaçınmak lâzımdır. 
Beş vakt nemâzı, üşenmeden, gevşeklik yapmadan, şartlarına ve 
ta’dîl-i erkâna dikkat ederek kılmalıdır. Nisâb mikdârı malı ve pa-
rası olan, zekât vermelidir. İmâm-ı a’zam buyuruyor ki, (Kadınla-
rın süs olarak kullandıkları altın ve gümüşün de zekâtını vermek 
lâzımdır.) 

Kıymetli ömrü, lüzûmsuz mubâhlara bile harcamamalıdır. Ha-
râm ile geçirmemek, elbette lâzımdır. Tegannî ve şarkı ve çalgı âlet-
leri ile meşgûl olmamalı, bunların nefse verecekleri lezzete aldan-
mamalıdır. Bunlar bal karışdırılmış, şekerle kaplanmış zehr gibidir. 

(Gîbet) etmemelidir. Gîbet harâmdır. [Gîbet, bir müslimânın 
veyâ zimmînin gizli bir kusûrunu, arkasından söylemekdir. Harbî-
lerin ve bid’at sâhiblerinin, mezhebsizlerin ve açıkca günâh işliyen-
lerin bu günâhlarını ve zulm edenlerin ve alış verişde aldatanların 
bu fenâlıklarını duyurarak, müslimânların, bunların şerrinden sa-
kınmalarına yardım etmek ve müslimânlığı yanlış söyliyenlerin ve 
yazanların bu iftirâlarını herkese söylemek lâzımdır. Bunları söyle-
mek, gîbet olmaz (Redd-ül muhtâr: 5-263).] 

(Nemîme) yapmamalı, ya’nî müslimânlar arasında söz taşıma-
malıdır. Bu iki günâhı işliyenlere çeşidli azâblar yapılacağı bildi-
rilmişdir. Yalan söylemek ve iftirâ etmek de harâmdır, sakınmak 
lâzımdır. Bu iki fenâlık, her dinde de harâm idi. Cezâları çok ağır-
dır. Müslimânların ayblarını örtmek, gizli günâhlarını yaymamak 
ve kusûrlarını afv etmek çok sevâbdır. Küçüklere, emr altında bu-
lunanlara [zevceye, çocuklara, talebeye, askere, işçiye] fakîrlere 
merhamet etmelidir. Kusûrlarını yüzlerine vurmamalıdır. Olur ol-
maz sebeblerle o zevallıları incitmemeli, dövmemeli ve sövmeme-
lidir. Hiç kimsenin dînine, malına, canına, şerefine, nâmûsuna sal-
dırmamalı, herkese ve hükûmete olan borcları ödemelidir. Rüş-
vet vermek ve almak harâmdır. Yalnız, zâlimin zulmünden kur-
tulmak için ve ikrâh, tehdîd edilince vermek, rüşvet olmaz. Fekat 

– 413 –



bunu da almak harâm olur. Herkes, kendi kusûrlarını görmeli, Al-
lahü teâlâya karşı yapdığı kabâhatleri düşünmelidir. Allahü teâlâ-
nın, kendisine cezâ vermekde acele etmediğini, rızkını kesmediği-
ni bilmelidir. Ananın, babanın, hükûmetin, islâmiyyete uygun 
emrlerine itâ’at etmeli, islâmiyyete uygun olmayanlara isyân et-
memeli, karşı gelmemeli, fitneye sebeb olmamalıdır. [Kısacası, ha-
kîkî müslimân, medenî, ilerici insandır. (Mektûbât-ı Ma’sûmiyye) 
ikinci cild, 123. cü mektûba bakınız!] 

İ’tikâdı düzeltdikden ve (islâmiyyet)in emrlerine ve yasakları-
na uydukdan sonra, bütün zemânları, Allahü teâlânın zikri ile ge-
çirmelidir. Zikre büyüklerin bildirdiği gibi, devâm etmelidir. 
(Zikr)e, ya’nî kalbin, Allahü teâlânın ismini (Sıfât-ı zâtiyye)sini 
hâtırlamasına, anmasına mâni’ olan herşeyi, kendine düşman bil-
melidir. İslâmiyyete ne kadar çok yapışılırsa, Onu anmanın lezzeti 
artar. İslâmiyyete uymakda, gevşeklik, tenbellik artdıkca, o lezzet 
de azalır ve kalmaz olur. İslâm düşmanlarının yalanlarına, iftirâla-
rına aldanıp da, onların tuzaklarına düşmemeğe çok dikkat etme-
lidir. 

İhlâs ile yapılmayan ibâdetin fâidesi olmaz, sevâbı olmaz. (İh-
lâs), herşeyi yalnız Allah rızâsı için yapmakdır. İhlâs, Allahü teâlâ-
dan başka hiçbir şeyi sevmemekle, yalnız Onu sevmekle, kendili-
ğinden hâsıl olur. Kalbin yalnız Onu sevmesine (Kalbin tasfiyesi), 
(Kalbin itmînânı) veyâ (Fenâ fillâh) denir. Kalbin itmînâna kavuş-
ması, ancak Onu çok hâtırlamakla, büyüklüğünü, ni’metlerini dü-
şünmekle olacağını, Ra’d sûresinin yirmisekizinci âyeti bildirmek-
dedir. İnsanda, (akl), (kalb) ve (nefs) denilen üç kuvvet vardır. Ak-
lın ve nefsin yeri dimâgdır. Kalbin yeri yürekdir. Akl, mekteb ders-
leri, fen bilgileri, san’at hesâbları, mal sâhibi olmak, âhireti kazan-
mak yolları gibi şeyleri düşünür. İsterse düşünür. İstemezse düşün-
mez. Aklın bu düşünceleri ve insanın bunlara kavuşmak için çalış-
ması câizdir. Hattâ, çok sevâb olur. Bunların kalbe sirâyet etmele-
ri zararlıdır. Nefs, dâimâ harâmları, zararlı şeyleri yapmağı düşü-
nür. Kalbin kendinde hiç düşünce yokdur. Onu aklın ve nefsin ve 
his uzvlarından dimâga ve dimâgdan kalbe ulaşan harâm şeylerin 
düşünceleri gelerek, hasta yapar. Kalbi bu hataralardan kurtarmak 
gücdür. Bu düşünceler gelmezse Allahü teâlâyı hâtırlar, düşünür. 
Ya’nî kalb, hiç düşüncesiz kalmaz. Kalbin Allahü teâlâyı hâtırla-
ması, ismini çok söylemekle veyâ bir Velîyi severek görmekle olur. 
Bir Velîyi bulamazsa, ismini işitdiği bir Velînin hayâtını okuyup 
öğrenir, onu çok sever. Ona (Râbıta) yapar. Ya’nî hep onu düşü-
nür. Bir Velîyi görmek, Allahü teâlâyı hâtırlamağa sebeb olacağı 
hadîs-i şerîfde bildirilmişdir. 

– 414 –



ÇOK MÜHİM TENBÎH

Erkek olsun, kadın olsun, her müslimânın, her sözünde, her işin-
de, Allahü teâlânın emrlerine, ya’nî farzlara ve yasak etdiklerine 
ya’nî harâmlara uyması lâzımdır. Bir farzın yapılmasına, bir harâm-
dan sakınmağa ehemmiyyet vermiyenin îmânı gider, kâfir olur. Kâ-
fir olarak ölen kimse, kabrde azâb çeker. Âhıretde Cehenneme gi-
der. Cehennemde sonsuz yanar. Afv edilmesine, Cehennemden çık-
masına imkân ve ihtimâl yokdur. Kâfir olmak çok kolaydır. Her söz-
de, her işde kâfir olmak ihtimâli çokdur. Küfrden kurtulmak da çok 
kolaydır. Küfrün sebebi bilinmese dahî, hergün bir kerre, (Yâ Rab-
bî! Bilerek veyâ bilmiyerek küfre sebeb olan bir söz söyledim veyâ 
bir iş yapdım ise, nâdim oldum, pişmân oldum. Beni afv et) diyerek 
tevbe etse, Allahü teâlâya yalvarsa, muhakkak afv olur. Cehenneme 
gitmekden kurtulur. Cehennemde sonsuz yanmamak için, hergün 
muhakkak tevbe etmelidir. Bu tevbeden dahâ mühim bir vazîfe yok-
dur. Kul hakkı bulunan günâhlara tevbe ederken, bu hakları ödemek 
ve terk edilmiş nemâzlara tevbe ederken, bunları kazâ etmek lâzım-
dır. (Se’âdet-i Ebediyye) 276 dan 287 ortasına kadar okuyunuz! 

Âlemlerin Rabbinin mahbûbu Muhammeddir.
Cismi pâk, ismi Ahmed, âlemlere rahmetdir.
Hulk-i azîm sâhibi Levlâke.... muhâtabı,
Menba-ı ilm, edeb, feyz, nûr ve muhabbetdir.
Odur gerçek vâsıta, Hak’la kul arasına,
Sözü şifâ rûhlara, adı gönül pasına.
Odur hakîkî tabîb, me’yûs kalb hastasına,
Değil kendi, ümmeti, meleklerden yüksekdir.
Bu en seçkin kuluna, Hak yardımcılar verdi,
En sevdiği kulları ona Eshâb eyledi.
Resûlullah: yolları, benim yolum demişdir,
Asrların iyisi bu asrı göstermişdir.
Muhammed Mustafâyı canından çok sevdiler,
Mal, mülk, makâmlarını, uğruna terk etdiler.
İslâmı yaymak için severek can verdiler,
Yâ Rab, bu ne güzel hâl, yâ Rab, bu ne izzetdir.
Onun bir sohbetinde nefsleri pâk oldu.
Kalblerine ma’rifet, feyz, nûr, tecellî doldu.
Evliyâ hâllerini onlar bir anda buldu,
Ve hep Ona uydular, bu ne büyük şerefdir.
Onlar hepsi âdildir, kimseye zulm etmezler,
Nefsleri için aslâ, hilâfet istemezler.
Bu yüzden harb etmezler, birbirini üzmezler,
En yüksek makâmdalar ve hepsi müctehiddir.

– 415 –



_____________________________________________________________________________ 

HAKÎKAT KİTÂBEVİNİN
YAYINLADIĞI TÜRKÇE KİTÂBLAR

KİTÂBIN ADI FİATI 

SE’ÂDET-İ EBEDİYYE (TAM İLMİHÂL): 
(Hüseyn Hilmi Işık), 1248 sahîfe, üç kısm bir arada. 
Yüzaltıncı Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 20 YTL. 
MEKTÛBÂT TERCEMESİ: (Hüseyn Hilmi Işık) 
(512) sahîfe. Beşinci Baskı (2008) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 12.5 YTL.

1— FÂİDELİ BİLGİLER: Fâideli Bilgiler (Ahmed
Cevdet Pâşa) ve Din Adamı Bölücü Olmaz ve Doğ-
ruya İnan, Bölücüye Aldanma, kısmları ile
(480) sahîfe. Elliikinci Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3.5 TL. 

2— HAK SÖZÜN VESÎKALARI: Hucec-i Kat’iyye 
(Abdüllah Süveydî), Redd-i Revâfıd, Tezkiye-i Ehl-i Beyt, 
Birleşelim-Sevişelim, Îmân ile ölmek için kardeşim Ehl-i Beyt 
ile Eshâbı sevmelisin, Peygamberlik nedir?, Eyyühel-veled 
tercemesi (İmâm-ı Gazâlî), Bir din câhiline cevâb, 
kısmları ile 400 sahîfe. Otuzaltıncı Baskı (2008) . . . . . . . . . . 3 YTL. 

3— HERKESE LÂZIM OLAN ÎMÂN: Herkese Lâzım Olan 
Îmân (Kemâhlı Feyzullah), Müslimânlık ve Hıristiyanlık, 
Kur’ân-ı Kerîm ve İnciller, İslâm dîni ve diğer dinler, 
kısmları ile (480) sahîfe. Altmışdokuzuncu Baskı (2009) . 3.5 YTL. 

4— İSLÂM AHLÂKI: İslâm Ahlâkı (Muhammed 
Hâdimî), Cennet Yolu İlmihâli, Ey oğul İlmihâli, 
kısmları ile (592) sahîfe. Yetmişdokuzuncu Baskı (2009). . . 4 YTL. 

5— ESHÂB-I KİRÂM: Eshâb-ı Kirâm (Ahmed Fârûk) 
Müslimânların İki Göz Bebeği, İslâmda İlk Fitne, 
kısmları ile (416) sahîfe. Kırkyedinci Baskı (2009) . . . . . . . 3.5 YTL. 

6— KIYÂMET VE ÂHIRET: Kıyâmet ve Âhıret
(İmâm-ı Gazâlî), Müslimâna Nasîhat, kısmları ile
(384) sahîfe. Ellidördüncü Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 TL. 

7— CEVÂB VEREMEDİ: (Harputlu İshak efendi). 
(368) sahîfe. Otuzaltıncı Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 3 YTL. 

8— İNGİLİZ CÂSÛSUNUN İ’TİRÂFLARI: (M.Sıddık Gümüş) 
(128) sahîfe. Altmışüçüncü Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . 1.25 YTL. 

9— KIYMETSİZ YAZILAR: (Hüseyn Hilmi Işık) 
(416) sahîfe. Yirmidokuzuncu Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . 3.5 TL. 

10— NAMÂZ KİTÂBI: 
(192) sahîfe. Yetmişyedinci Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . . 1.75 TL. 

11— ŞEVÂHİD-ÜN NÜBÜVVE: (Mevlânâ Abdürrahmân Câmî) 
(448) sahîfe. Yirmialtıncı Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . . . . 3.5 YTL. 

12— MENÂKIB-I ÇİHÂR YÂR-İ GÜZÎN: (Seyyid Eyyûb bin Sıddîk) 
(592) sahîfe. Yirmiikinci Baskı (2009) . . . . . . . . . . . . . . . . . . . . 4 TL.

– 416 –


	ESHÂB-I KİRÂM
	Tenbîh
	Önsöz
	Din Nedir?
	I–Eshâb-ı kirâm
	İctihâd
	(Makâmât-ı Mazhariyye) kitâbının 17.ci mektûb tercemesi
	1.cild, 251.ci mektûb tercemesi
	2.cild, 15.ci mektûb tercemesi
	Tenbîh [Eshâb-ı kirâma iftirâ edenlere cevâblar]
	Hâlid-i Bağdâdî hazretlerinin (İrâde-i cüz’iyye) risâlesinden bir kısmın tercemesi
	(Birgivî vasiyyetnâmesi) kitâbından, kader, kazâ ve irâde-i cüz’iyye ile alâkalı bir kısmın tercemesi
	Hazret-i Ebû Bekr ile hazret-i Alînin “radıyallahüanhüm” birbirlerini medhleri
	Kerbelâ vak’ası
	İmâm-ı Rabbânî hazretlerinin hâl tercemesi
	Seyyid Abdülhakîm efendinin hâl tercemesi
	II–Müslimânların iki gözbebeği
	Mukaddime
	Birinci fasl. [Nasîreddîn-i Tûsînin, eshâb-ı kirâm ile alâkalı (Tecrîd) kitâbındaki yazılarına cevâb verilmekdedir]
	İkinci fasl. Hased edenler ve zındıklar tarafından Şeyhayna yapılan iftirâ ve yalanlara cevâb verilmekdedir
	Kurân-ı kerîmde beş ilm, hadîs-i şerîflerde oniki ilm bildirilmekdedir
	Muhammed Ma’sûm hazretlerinin (Mektûbât)ından altı aded mektûb tercemesi
	III–İslâmda ilk fitne
	İmâm-ı Rabbânî (Mektûbât)ının 2.cild, 36.cı mektûb tercemesi
	Eshâb-ı kirâmın üstünlükleri, Sahâbî kime denir
	Muhâcir, Ensâr
	Diğer Eshâb-ı kirâm
	Resûlullahın vâlîleri, kâtibleri
	Son vefât eden Sahâbîler
	Hazret-i Mu’âviye
	İyi insan olalım, hep iyilik yapalım
	1.cild, 80.ci mektûb tercemesi [Bid’at ehline cevâb veren kitâblar]
	Muhammed Ma’sûm hazretlerinin (Mektûbât)ından altı aded mektûb tercemesi
	Hicrî kamerî seneyi mîlâdî seneye çevirmek
	Nasîhat [Şi’r]
	Eshâb-ı kirâm kitâbında adı geçenler
	Büyük âlimler [Silsile-i aliyye]
	Hakîkî müslimân nasıl olur
	Binder1.pdf
	05 Eshab-i Kiram




